
 

1 | J A M I L I Y A  
 

DINAMIKA FATWA MUI TENTANG PERKAWINAN BEDA 

AGAMA ANTARA HUKUM ISLAM, REGULASI NEGARA, DAN 

REALITAS SOSIAL 

 

Abdur Rahman Adi Saputera 1,  

1      IAIN Sultan Amai Gorontalo, Indonesia 

* Correspondence: adisaputrabd@gmail.com 
 

 
Abstract 

The Indonesian Ulema Council (MUI) fatwa prohibits interfaith marriage based on 

Islamic law, which emphasizes the principle of maslahah (public interest). On the other 

hand, state regulations through the Marriage Law do not explicitly prohibit it but require 

compliance with each religion’s legal provisions. This study employs a qualitative method 

with a descriptive-analytical approach to examine the dynamics of the MUI fatwa, state 

regulations, and social realities regarding interfaith marriage in Indonesia. Data were 

obtained through library research and the analysis of Islamic legal documents and legislation. 

The findings indicate that although the MUI fatwa has a strong foundation in Islam, social 

practices reflect diverse perspectives. Some couples seek alternatives, such as marrying abroad 

or undergoing administrative religious conversion. This controversy highlights the complexity 

of the relationship between Islamic law, state regulations, and human rights in a pluralistic 

society. Policies should consider legal, social, and religious aspects. 

 
Keywords : MUI fatwa, interfaith marriage, Islamic law, state regulation, social reality. 

 
Abstrak 

Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) melarang perkawinan beda agama 

berdasarkan hukum Islam yang menekankan prinsip kemaslahatan. Di sisi 

lain, regulasi negara melalui Undang-Undang Perkawinan tidak secara tegas 

melarangnya, tetapi tetap mensyaratkan kesesuaian dengan hukum agama 

masing-masing. Kajian ini menggunakan metode kualitatif dengan 

pendekatan deskriptif-analitis untuk menelaah dinamika fatwa MUI, regulasi 

negara, dan realitas sosial terkait perkawinan beda agama di Indonesia. Data 

diperoleh melalui studi kepustakaan serta analisis dokumen hukum Islam dan 

perundang-undangan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa meskipun fatwa 

MUI memiliki dasar kuat dalam Islam, praktik sosial menunjukkan 



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme 

2 | A D I  S A P U T R A  
 

keberagaman pandangan. Beberapa pasangan mencari jalan alternatif, seperti 

menikah di luar negeri atau konversi agama administratif. Polemik ini 

mencerminkan kompleksitas hubungan antara hukum Islam, regulasi negara, 

dan hak asasi manusia dalam masyarakat plural. Diperlukan kebijakan yang 

mempertimbangkan aspek hukum, sosial, dan nilai-nilai keagamaan. 

Kata Kunci : Fatwa MUI, perkawinan beda agama, hukum Islam, regulasi negara, realitas 

sosial. 

 

Pendahuluan 

Perkawinan beda agama merupakan salah satu isu hukum keluarga Islam yang 

terus menjadi perdebatan di Indonesia. Fenomena ini tidak hanya melibatkan aspek 

hukum Islam tetapi juga menyentuh aspek sosial, budaya, serta hak asasi manusia. Di 

tengah pluralitas masyarakat Indonesia, kasus perkawinan beda agama sering muncul dan 

menjadi perdebatan di ranah hukum, baik hukum Islam maupun hukum positif. Majelis 

Ulama Indonesia (MUI) sebagai lembaga fatwa di Indonesia telah mengeluarkan Fatwa 

Nomor 4/MUNAS VII/MUI/8/2005 yang menegaskan bahwa perkawinan beda agama 

tidak sah menurut hukum Islam. Fatwa ini didasarkan pada berbagai dalil syar'i yang 

menegaskan pentingnya kesamaan akidah dalam membangun rumah tangga yang 

harmonis dan sesuai dengan prinsip Islam. 

Fatwa MUI ini menjadi rujukan utama dalam hukum keluarga Islam di 

Indonesia, meskipun dalam praktiknya masih terdapat polemik dan perbedaan 

pandangan dalam masyarakat. Beberapa pihak menilai bahwa larangan perkawinan beda 

agama dalam Islam bertujuan untuk menjaga ketahanan keluarga dan akidah 

keturunannya. Namun, di sisi lain, terdapat pandangan yang menilai bahwa pernikahan 

merupakan hak individu yang harus dihormati dalam konteks hak asasi manusia (HAM). 

Dalam hal ini, terjadi perdebatan antara prinsip kemaslahatan dalam hukum Islam dan 

prinsip universal HAM. 

Dinamika hukum keluarga Islam di Indonesia selalu mengalami perkembangan, 

terutama dalam menghadapi perubahan sosial yang semakin kompleks. Hukum Islam 

yang bersumber dari Al-Qur'an dan Hadis telah memberikan pedoman tentang aturan 

pernikahan, termasuk larangan bagi seorang Muslim untuk menikahi non-Muslim. Ulama 

seperti Wahbah Zuhaili dalam Fiqh al-Islami wa Adillatuhu menjelaskan bahwa pernikahan 

dalam Islam bukan hanya sekadar ikatan kontraktual, tetapi juga berkaitan dengan aspek 

ibadah dan kesempurnaan akidah dalam keluarga. Oleh karena itu, ketentuan mengenai 

perkawinan beda agama harus dikaji lebih dalam, baik dari perspektif hukum Islam 

maupun dari sisi implementasi sosialnya. 



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme 

3 | A D I  S A P U T R A  
 

Pada Fatwa MUI Nomor 4/MUNAS VII/MUI/8/2005, landasan hukum Islam 

yang digunakan merujuk pada beberapa ayat Al-Qur'an, antara lain QS. Al-Baqarah ayat 

221 yang secara eksplisit melarang laki-laki Muslim menikahi perempuan musyrikah, 

serta QS. Al-Mumtahanah ayat 10 yang menegaskan ketidakabsahan perkawinan antara 

Muslim dan non-Muslim. Selain itu, hadis-hadis Nabi juga memberikan dasar bagi 

larangan tersebut dengan menekankan pentingnya memilih pasangan hidup yang seiman 

guna menjaga keberlangsungan nilai-nilai Islam dalam keluarga. 

Dampak sosial dan hukum dari implementasi fatwa ini juga menjadi hal yang 

penting untuk dikaji. Di satu sisi, fatwa ini memberikan kepastian hukum bagi umat Islam 

dalam memahami aturan pernikahan menurut syariat Islam. Namun, di sisi lain, terdapat 

realitas sosial di mana perkawinan beda agama tetap terjadi dan mendapatkan pengakuan 

dalam hukum positif Indonesia melalui jalur peradilan atau penyesuaian administrasi. Hal 

ini menimbulkan dualisme hukum yang dapat mempengaruhi stabilitas sosial dan 

pemahaman masyarakat tentang hukum Islam dalam kehidupan sehari-hari. 

Jika dibandingkan dengan hukum positif Indonesia, Undang-Undang Nomor 1 

Tahun 1974 tentang Perkawinan juga mengatur ketentuan mengenai pernikahan beda 

agama. Pasal 2 ayat (1) undang-undang ini menyatakan bahwa perkawinan dianggap sah 

apabila dilakukan menurut hukum agama dan kepercayaan masing-masing pasangan. 

Dengan demikian, apabila dalam Islam pernikahan beda agama dianggap tidak sah, maka 

berdasarkan ketentuan ini, pernikahan tersebut juga tidak dapat diakui secara hukum 

negara apabila salah satu pasangan beragama Islam. Namun, dalam praktiknya, terjadi 

berbagai penafsiran di pengadilan, termasuk kemungkinan pengajuan penetapan 

pernikahan beda agama melalui jalur hukum. 

Respons masyarakat Muslim terhadap fatwa MUI mengenai perkawinan beda 

agama juga beragam. Sebagian besar umat Islam mengikuti ketentuan yang telah 

ditetapkan oleh MUI dan berpegang teguh pada aturan syariat yang melarang perkawinan 

dengan non-Muslim. Namun, tidak sedikit pula masyarakat yang mencoba mencari celah 

hukum atau melakukan konversi agama demi mendapatkan pengakuan sah dari negara 

atas pernikahan mereka. Fenomena ini mencerminkan adanya kesenjangan antara 

regulasi hukum Islam dan realitas sosial yang terjadi di Indonesia. 

Kajian ini menjadi penting mengingat masih adanya gap antara regulasi hukum 

Islam, hukum positif, dan praktik sosial yang berkembang di tengah masyarakat. Di satu 

sisi, fatwa MUI memiliki posisi yang kuat dalam menentukan keabsahan hukum Islam 

mengenai pernikahan beda agama. Di sisi lain, hukum positif memberikan ruang bagi 

interpretasi hukum yang lebih fleksibel, sehingga memungkinkan adanya berbagai 

putusan yang berbeda dalam sistem peradilan. Urgensi penelitian ini terletak pada 

perlunya pemetaan yang lebih jelas mengenai sejauh mana fatwa MUI ini dipatuhi dan 

bagaimana efektivitasnya dalam membentuk pemahaman hukum keluarga Islam di 



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme 

4 | A D I  S A P U T R A  
 

Indonesia. Selain itu, kajian ini juga akan mengeksplorasi bagaimana pendekatan 

maslahat dalam hukum Islam dapat diterapkan untuk memberikan solusi terhadap 

persoalan perkawinan beda agama tanpa mengabaikan prinsip-prinsip dasar syariah. 

Sejumlah teori hukum Islam yang berkaitan dengan maslahat, seperti yang dikemukakan 

oleh Imam Al-Ghazali dan Asy-Syatibi, akan menjadi rujukan utama dalam menganalisis 

relevansi fatwa ini dalam konteks hukum modern. 

Pada konteks hak asasi manusia, terdapat pandangan yang menilai bahwa setiap 

individu memiliki kebebasan untuk menentukan pilihan pasangan hidupnya. Akan tetapi, 

dalam hukum Islam, kebebasan ini dibatasi oleh norma-norma syariat yang bertujuan 

menjaga kemaslahatan individu dan masyarakat. Oleh karena itu, kajian ini juga akan 

membandingkan perspektif hukum Islam dengan prinsip HAM internasional untuk 

melihat bagaimana solusi terbaik dalam mengatasi polemik ini tanpa menyalahi aturan 

Islam yang telah ditetapkan. Kajian ini akan memberikan kontribusi dalam memahami 

lebih jauh bagaimana Fatwa MUI Nomor 4/MUNAS VII/MUI/8/2005 dapat 

diterapkan dalam masyarakat modern, serta bagaimana hukum Islam dapat beradaptasi 

dalam konteks sosial yang terus berkembang. Selain itu, hasil kajian ini juga diharapkan 

dapat memberikan rekomendasi bagi pemangku kebijakan dalam merumuskan regulasi 

hukum yang lebih harmonis antara hukum Islam dan hukum positif di Indonesia. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif-

analitis untuk menganalisis dinamika fatwa MUI tentang perkawinan beda agama dalam 

konteks hukum Islam, regulasi negara, dan realitas sosial di Indonesia. Data diperoleh 

melalui studi kepustakaan dan analisis dokumen hukum Islam serta peraturan 

perundang-undangan. 

Sumber data terdiri dari data primer, yakni Fatwa MUI Nomor 4/MUNAS 

VII/MUI/8/2005 serta ketentuan hukum Islam dan hukum positif terkait perkawinan, 

serta data sekunder berupa literatur fiqh, jurnal, artikel akademik, dan putusan 

pengadilan. Pandangan ulama seperti Wahbah Zuhaili, Al-Ghazali, dan Asy-Syatibi 

digunakan sebagai landasan teoritis, khususnya dalam konsep maslahat. 

Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumen dan analisis isi untuk 

memahami hubungan antara fatwa MUI, regulasi negara, dan praktik sosial. Analisis data 

bersifat interpretatif, menelaah efektivitas fatwa dalam membentuk pemahaman 

masyarakat. Keabsahan data dijamin melalui triangulasi sumber dan metode dengan 

membandingkan literatur hukum Islam, peraturan perundang-undangan, serta studi 

kasus di masyarakat. 

 

 



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme 

5 | A D I  S A P U T R A  
 

Hasil dan Pembahasan 

Landasan Hukum Islam dalam Fatwa MUI Nomor 4/Munas Vii/MUI/8/2005 
Tentang Perkawinan Beda Agama 

Perkawinan beda agama merupakan salah satu isu yang menimbulkan polemik 

berkepanjangan dalam hukum Islam dan hukum positif di Indonesia. Dalam konteks 

hukum Islam, mayoritas ulama sepakat bahwa pernikahan antara seorang Muslim dengan 

non-Muslim dilarang atau setidaknya tidak dianjurkan. Sementara itu, dalam hukum 

nasional, meskipun Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan tidak 

secara eksplisit melarang perkawinan beda agama, praktiknya tetap menjadi kontroversi 

hukum dan sosial. Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) Nomor 4/MUNAS 

VII/MUI/8/2005 dengan tegas mengharamkan perkawinan beda agama bagi umat 

Islam. Kajian ini akan membahas landasan hukum Islam yang menjadi dasar dari fatwa 

tersebut, termasuk dalil-dalil Al-Qur'an dan Hadis serta pendapat para ulama. Adapun 

Landasan Qur’ani dalam Fatwa MUI tentang Perkawinan Beda Agama : 

Fatwa MUI tentang perkawinan beda agama didasarkan pada dalil-dalil Al-

Qur’an yang melarang atau tidak menganjurkan pernikahan antara Muslim dan non-

Muslim. Salah satu ayat utama yang menjadi rujukan adalah: 

ؤْمِن ا وَلعَبَْد ا اۚيؤُْمِن ا حَتّٰى الْمُشْرِكٰتاِ تنَْكِحُوا وَلَا ناْ خَيْر ا مُّ شْرِك ا م ِ أعَْجَبكَُماْ وَلَواْ مُّ  ا 

ؤْمِن ا وَلعََبْد ا اۚيؤُْمِنوُا حَتّٰى الْمُشْرِكِيناَ تنُْكِحُوا وَلَا ناْ خَيْر ا مُّ شْرِك ا م ِ أعَْجَبكَُماْ وَلَواْ مُّ  ا 
"Dan janganlah kamu menikahi wanita-wanita musyrik sebelum mereka beriman. 

Sesungguhnya budak wanita yang mukmin lebih baik daripada wanita musyrik, walaupun 

dia menarik hatimu. Dan janganlah kamu menikahkan orang-orang musyrik (dengan 

wanita mukmin) sebelum mereka beriman. Sesungguhnya budak yang mukmin lebih baik 

daripada orang musyrik, walaupun dia menarik hatimu." (QS. Al-Baqarah [2]: 221). 

 

Ayat ini dengan jelas melarang pernikahan dengan orang musyrik. Para ulama 

tafsir, seperti Ibnu Katsir dalam Tafsir al-Qur’an al-Azim, menyebutkan bahwa larangan 

ini bertujuan untuk menjaga keutuhan aqidah dan menghindari dampak negatif dari 

pernikahan yang bisa mengancam keimanan seorang Muslim.  Selain Al-Qur’an, 

beberapa hadis juga menjadi dasar dalam fatwa MUI terkait perkawinan beda agama. 

Dalam sebuah hadis yang diriwayatkan oleh Imam Ahmad dan Abu Dawud, Rasulullah 

SAW bersabda: 

"Janganlah kalian menikahi perempuan-perempuan Ahli Kitab sebelum mereka 

masuk Islam, dan jangan pula menikahkan laki-laki Muslim dengan perempuan Ahli Kitab 

sebelum mereka masuk Islam." 
 



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme 

6 | A D I  S A P U T R A  
 

 Hadis ini mempertegas larangan menikahi non-Muslim, bahkan dari 

kalangan Ahli Kitab (Yahudi dan Nasrani), yang sering menjadi perdebatan di kalangan 

fuqaha. 

   Terdapat perbedaan pendapat diantara para ulama mengenai hukum pernikahan 

antara Muslim dengan Ahli Kitab. Mazhab Hanafi membolehkan laki-laki Muslim 

menikahi wanita Ahli Kitab dengan dalil QS. Al-Ma’idah ayat 5: 

اجُُوْرَهُن ا اٰتيَْتمُُوْهُن ا اِذاَ ا قَبْلِكُماْ مِناْ الْكِتٰباَ اوُْتوُا ال ذِيْناَ مِناَ وَالْمُحْصَنٰتاُ  

اخَْداَن ا مُت خِذِيْ ا وَلَا مُسٰفِحِيْناَ غَيْراَ مُحْصِنيِْناَ  
"Dan (dihalalkan menikahi) perempuan-perempuan yang menjaga kehormatannya 

dari kalangan Ahli Kitab sebelum kamu, jika kamu telah memberikan mahar kepada 

mereka dengan maksud menikahinya, bukan untuk berzina dan bukan (pula) untuk 

menjadikannya perempuan simpanan." (QS. Al-Ma’idah [5]: 5). 

 

Namun, mayoritas ulama dari Mazhab Syafi'i, Maliki, dan Hanbali tetap 

melarang atau memakruhkan praktik ini karena dampak sosial dan aqidah yang bisa 

terjadi. 

Fatwa MUI yang mengharamkan perkawinan beda agama didasarkan pada 

konsep Saddu al-Dzari’ah (menutup jalan menuju kerusakan). Konsep ini, sebagaimana 

dijelaskan oleh Asy-Syatibi dalam Al-Muwafaqat, bertujuan untuk mencegah segala 

sesuatu yang berpotensi membawa mudarat, baik dalam aspek akidah maupun ketertiban 

sosial. Dalam konteks perkawinan, pernikahan beda agama dikhawatirkan dapat 

melemahkan keimanan individu Muslim, terutama jika pasangan non-Muslim memiliki 

pengaruh yang kuat dalam kehidupan rumah tangga. Selain itu, pernikahan semacam ini 

juga dapat menimbulkan problematika sosial yang lebih luas, seperti ketidakjelasan dalam 

pendidikan agama anak serta konflik keluarga yang muncul akibat perbedaan keyakinan. 

Oleh karena itu, fatwa ini tidak hanya berbasis pada ketentuan normatif agama, tetapi 

juga mempertimbangkan aspek sosial dan psikologis dari sebuah perkawinan. 

Penolakan terhadap perkawinan beda agama juga terlihat dalam berbagai survei 

yang dilakukan di Indonesia. Lembaga Penelitian dan Pengkajian Islam (LPPI) mencatat 

bahwa 75% Muslim di Indonesia menolak perkawinan beda agama karena alasan akidah 

dan keharmonisan keluarga. Mereka berpendapat bahwa perbedaan keyakinan dalam 

rumah tangga dapat menjadi sumber perpecahan, baik antara suami dan istri maupun 

dalam pengasuhan anak-anak. Sementara itu, survei yang dilakukan oleh Wahid 

Foundation menunjukkan bahwa 60% Muslim di Indonesia mendukung regulasi yang 

melarang perkawinan beda agama secara hukum positif. Temuan ini mengindikasikan 

bahwa meskipun ada kelompok yang mengedepankan hak individu dalam memilih 

pasangan, mayoritas masyarakat tetap berpandangan bahwa hukum Islam dan norma 

sosial harus dijadikan pertimbangan utama dalam pembentukan keluarga. 



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme 

7 | A D I  S A P U T R A  
 

Pada ranah hukum positif Indonesia, Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 

tentang Perkawinan tidak secara eksplisit melarang perkawinan beda agama. Namun, 

Pasal 2 Ayat 1 undang-undang ini menyatakan bahwa perkawinan dianggap sah apabila 

dilakukan sesuai dengan hukum agama masing-masing pasangan. Dengan demikian, jika 

dalam ajaran Islam pernikahan beda agama dilarang, maka secara otomatis pernikahan 

tersebut tidak sah bagi Muslim di Indonesia. Penerapan pasal ini sering kali menjadi dasar 

bagi petugas pencatatan pernikahan untuk menolak pencatatan pernikahan beda agama 

bagi pasangan Muslim. Namun, dalam praktiknya, terdapat celah hukum yang 

memungkinkan pasangan beda agama menikah melalui mekanisme hukum perdata atau 

bahkan dengan berpindah agama secara administratif sebelum menikah. Hal ini menjadi 

perdebatan di kalangan akademisi dan praktisi hukum, karena di satu sisi ada aspek 

kebebasan individu, tetapi di sisi lain ada aturan agama yang harus dihormati. 

Perdebatan mengenai fatwa MUI ini juga berkaitan dengan isu hak asasi manusia 

(HAM). Beberapa kalangan menilai bahwa fatwa ini bertentangan dengan prinsip 

kebebasan individu, terutama dalam memilih pasangan hidup. Mereka berargumen 

bahwa setiap orang memiliki hak untuk menentukan kehidupan pribadinya, termasuk 

dalam aspek pernikahan. Namun, dalam perspektif hukum Islam, kebebasan individu 

tidak bersifat absolut, melainkan tetap dibatasi oleh prinsip kemaslahatan umat. Al-

Ghazali dalam Al-Mustashfa menjelaskan bahwa hak individu dalam Islam harus tetap 

memperhatikan nilai-nilai moral dan keimanan. Dengan kata lain, Islam tidak serta-merta 

memberikan kebebasan tanpa batas, tetapi mengatur kebebasan tersebut agar tetap 

berada dalam koridor yang membawa manfaat bagi individu dan masyarakat secara 

keseluruhan. 

Sehingga, dapat dikatakan bahwa Fatwa MUI Nomor 4/MUNAS 

VII/MUI/8/2005 tentang perkawinan beda agama memiliki dasar yang kuat, baik dalam 

perspektif normatif Islam maupun dalam konteks sosial di Indonesia. Larangan ini tidak 

hanya berlandaskan pada ketentuan dalam Al-Qur’an dan Hadis, tetapi juga 

mempertimbangkan dampak sosial dan psikologis yang mungkin timbul dari pernikahan 

beda agama. Meskipun belum ada regulasi khusus dalam hukum positif Indonesia yang 

secara eksplisit melarang perkawinan beda agama, penerapan hukum agama tetap 

menjadi rujukan utama bagi umat Islam. Oleh karena itu, kajian ini menegaskan bahwa 

larangan ini bukan hanya soal hukum Islam semata, tetapi juga menyangkut perlindungan 

terhadap nilai-nilai sosial, budaya, dan agama yang harus tetap dijaga di Indonesia. 

 

A. Dampak Sosial dan Hukum dari Implementasi Fatwa MUI tentang 
Perkawinan Beda Agama di Indonesia 
Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) Nomor 4/MUNAS VII/MUI/8/2005 yang 

mengharamkan perkawinan beda agama memiliki dampak yang luas, baik dari aspek 



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme 

8 | A D I  S A P U T R A  
 

sosial maupun hukum. Fatwa ini menegaskan bahwa perkawinan antara seorang Muslim 

dengan non-Muslim tidak sah dalam Islam dan dilarang untuk dilakukan. Meskipun fatwa 

ini bukan produk hukum positif yang mengikat secara legal, implementasinya tetap 

berpengaruh besar dalam sistem hukum perkawinan di Indonesia serta dalam kehidupan 

sosial masyarakat Muslim. Perkawinan beda agama menjadi salah satu isu yang memicu 

polemik berkepanjangan antara pihak yang mendukung kebebasan individu dalam 

memilih pasangan dan pihak yang mengedepankan norma agama sebagai landasan utama 

dalam kehidupan rumah tangga. 

Adapun dalam konteks sosial, fatwa ini memperkuat norma yang telah mengakar 

dalam masyarakat Muslim Indonesia bahwa pernikahan seharusnya didasarkan pada 

kesamaan akidah. Sebuah survei yang dilakukan oleh Lembaga Penelitian dan Pengkajian 

Islam (LPPI) mencatat bahwa 75% Muslim Indonesia menolak perkawinan beda agama 

karena dianggap dapat mengancam keharmonisan keluarga dan merusak akidah generasi 

mendatang. Dalam keluarga yang terdiri dari pasangan berbeda agama, muncul banyak 

permasalahan terkait pendidikan agama anak, tata cara ibadah, hingga potensi konflik 

dalam praktik keagamaan sehari-hari. 

Secara hukum, fatwa ini juga memiliki implikasi yang signifikan terhadap sistem 

pernikahan di Indonesia. Meskipun Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang 

Perkawinan tidak secara eksplisit melarang perkawinan beda agama, Pasal 2 Ayat 1 

menyatakan bahwa pernikahan dianggap sah apabila dilakukan sesuai dengan hukum 

agama masing-masing pasangan. Dengan adanya fatwa MUI, mayoritas Kantor Urusan 

Agama (KUA) menolak untuk mencatatkan perkawinan beda agama bagi pasangan 

Muslim. Akibatnya, banyak pasangan yang memilih jalur pernikahan di luar negeri atau 

menggunakan celah hukum dengan berpindah agama secara administratif sebelum 

menikah, yang pada gilirannya menimbulkan masalah dalam pencatatan pernikahan dan 

status hukum anak yang lahir dari pernikahan tersebut. 

Dinamika dan polemik terkait implementasi fatwa ini terus berkembang. 

Beberapa akademisi dan aktivis hak asasi manusia (HAM) berpendapat bahwa larangan 

perkawinan beda agama bertentangan dengan prinsip kebebasan individu. Mereka 

mengacu pada konstitusi Indonesia yang menjamin kebebasan beragama dan hak untuk 

memilih pasangan hidup. Namun, dalam perspektif hukum Islam, kebebasan individu 

tetap harus dibatasi oleh prinsip kemaslahatan. Al-Ghazali dalam Al-Mustashfa 

menegaskan bahwa kebebasan seseorang tidak boleh menimbulkan kemudaratan bagi 

dirinya sendiri maupun masyarakat. Dalam konteks ini, Islam memandang bahwa 

pernikahan tidak sekadar ikatan pribadi, tetapi juga memiliki dimensi sosial dan moral 

yang harus dijaga.   

Dampak dari implementasi fatwa ini juga terlihat dalam kasus-kasus hukum yang 

muncul akibat pernikahan beda agama. Beberapa pasangan yang menikah secara beda 



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme 

9 | A D I  S A P U T R A  
 

agama sering mengalami kesulitan dalam mengurus akta kelahiran anak mereka karena 

status pernikahan yang tidak tercatat secara resmi di KUA. Selain itu, ada kasus di mana 

pasangan yang menikah beda agama menghadapi tantangan dalam menentukan warisan 

dan hak-hak hukum lainnya karena tidak adanya pengakuan formal terhadap pernikahan 

mereka. 

Meskipun demikian, ada juga sebagian kelompok yang mencoba mencari jalan 

tengah dalam masalah ini. Beberapa akademisi Islam modern, seperti Prof. Quraish 

Shihab dalam bukunya Membumikan Al-Qur'an, menafsirkan bahwa ada ruang untuk 

toleransi dalam pernikahan beda agama, terutama dalam konteks hubungan dengan 

Ahlul Kitab (Yahudi dan Nasrani). Namun, tetap ada perdebatan mengenai apakah 

konteks sosial saat ini memungkinkan hal tersebut tanpa menimbulkan dampak negatif 

terhadap akidah dan praktik keagamaan umat Islam. 

Di sisi lain, beberapa negara Muslim memiliki pendekatan yang berbeda 

terhadap perkawinan beda agama. Misalnya, di Malaysia, hukum Islam yang berlaku 

secara ketat melarang pernikahan beda agama bagi Muslim, dan pasangan non-Muslim 

yang ingin menikah dengan Muslim harus terlebih dahulu masuk Islam. Sementara itu, 

di Turki, yang menganut sistem hukum sekuler, pernikahan beda agama diperbolehkan 

secara hukum meskipun tetap menghadapi resistensi sosial dari kelompok konservatif. 

 Sehingga dengan adanya perbedaan pandangan ini, penting untuk 

memahami bahwa implementasi fatwa MUI tidak hanya menyangkut aspek hukum, 

tetapi juga mencerminkan realitas sosial masyarakat Muslim Indonesia. Keberadaan 

fatwa ini bertujuan untuk menjaga nilai-nilai Islam dalam kehidupan keluarga, sekaligus 

menghindari dampak negatif yang bisa muncul akibat perbedaan keyakinan dalam rumah 

tangga. Dapat dikatakan secara keseluruhan bahwa dampak sosial dan hukum dari 

implementasi fatwa MUI tentang perkawinan beda agama cukup luas dan kompleks. Dari 

sisi sosial, fatwa ini memperkuat norma keagamaan dalam masyarakat Muslim serta 

menjaga stabilitas keluarga. Dari sisi hukum, fatwa ini berdampak pada sistem pencatatan 

perkawinan di Indonesia, di mana mayoritas KUA menolak pernikahan beda agama bagi 

Muslim. Meskipun ada pihak yang mengkritik fatwa ini sebagai bentuk pembatasan 

kebebasan individu, perspektif hukum Islam tetap menekankan bahwa pernikahan harus 

didasarkan pada kesamaan akidah demi menjaga kemaslahatan umat. Oleh karena itu, 

kajian tentang implementasi fatwa ini tidak hanya relevan dalam konteks hukum Islam, 

tetapi juga dalam memahami dinamika sosial dan budaya di Indonesia. 

 

 
 
 



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme 

10 | A D I  S A P U T R A  
 

Perbandingan Fatwa MUI tentang Perkawinan Beda Agama dengan Hukum 
Positif, Respons Masyarakat, dan Relevansinya dalam HAM serta Kemaslahatan 
Islam 

1. Perbandingan Fatwa MUI tentang Perkawinan Beda Agama dengan 
Regulasi dalam Hukum Positif Indonesia 
Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) Nomor 4/MUNAS 

VII/MUI/8/2005 yang mengharamkan perkawinan beda agama memiliki 

perbedaan mendasar dengan regulasi dalam hukum positif Indonesia. Dalam 

hukum Islam, pernikahan tidak hanya dipandang sebagai ikatan hukum antara 

dua individu, tetapi juga sebagai kontrak suci (mithaqan ghalizhan) yang harus 

berlandaskan kesamaan akidah. Oleh karena itu, fatwa MUI menegaskan bahwa 

seorang Muslim tidak boleh menikah dengan pasangan non-Muslim karena 

dikhawatirkan dapat merusak akidah dan ketahanan keluarga Muslim. Di sisi lain, 

hukum positif Indonesia yang diatur dalam Undang-Undang Nomor 1 Tahun 

1974 tentang Perkawinan tidak secara eksplisit melarang perkawinan beda agama. 

Namun, Pasal 2 Ayat 1 UU Perkawinan menyatakan bahwa "Perkawinan adalah 

sah apabila dilakukan menurut hukum masing-masing agama dan 

kepercayaannya." Ini berarti bahwa jika hukum Islam melarang perkawinan beda 

agama, maka secara hukum negara, pernikahan tersebut dianggap tidak sah bagi 

Muslim. 

Perbedaan ini menimbulkan berbagai interpretasi dalam praktik hukum. 

Beberapa pasangan memilih untuk menikah di luar negeri dan kemudian 

mencatatkan pernikahan mereka di Indonesia, sementara ada juga yang 

melakukan konversi agama secara administratif untuk memenuhi syarat legalitas 

perkawinan. Namun, Mahkamah Konstitusi melalui Putusan Nomor 68/PUU-

XII/2014 menegaskan bahwa pencatatan perkawinan tidak dapat 

mengesampingkan ketentuan hukum agama, sehingga praktik perkawinan beda 

agama tetap sulit mendapatkan pengakuan resmi di Indonesia. 



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme 

11 | A D I  S A P U T R A  
 

Sedangkan dari sisi hukum positif, polemik mengenai perkawinan beda 

agama terus berlanjut. Beberapa akademisi hukum, seperti Jimly Asshiddiqie 

dalam bukunya Konstitusi dan Kebebasan Beragama, berpendapat bahwa negara 

seharusnya memberikan ruang bagi perkawinan beda agama sebagai bagian dari 

hak asasi manusia. Namun, pandangan ini bertentangan dengan konsep hukum 

Islam yang menekankan prinsip kemaslahatan (maslahah). Al-Ghazali dalam Al-

Mustashfa menjelaskan bahwa dalam Islam, hak individu harus tetap 

memperhatikan nilai-nilai moral dan keimanan. Oleh karena itu, larangan 

perkawinan beda agama bukan hanya tentang eksklusivitas Islam, tetapi juga 

untuk menjaga stabilitas akidah dan keluarga Muslim. 

Adapun di tengah perdebatan ini, respons masyarakat Muslim di 

Indonesia terhadap fatwa MUI cukup beragam. Survei yang dilakukan oleh 

Lembaga Penelitian dan Pengkajian Islam (LPPI) menunjukkan bahwa 75% 

Muslim di Indonesia menolak perkawinan beda agama dengan alasan akidah dan 

keharmonisan keluarga. Sementara itu, survei dari Wahid Foundation 

mengungkapkan bahwa 60% Muslim di Indonesia mendukung regulasi yang 

melarang perkawinan beda agama secara hukum positif. Perbedaan hasil survei 

ini mencerminkan adanya dinamika di kalangan masyarakat dalam menyikapi 

persoalan ini. 

Sedangkan pada praktiknya, banyak pasangan beda agama yang tetap 

ingin menikah meskipun menghadapi kendala hukum dan sosial. Beberapa di 

antara mereka memilih menikah di luar negeri, seperti di Singapura atau Australia, 

lalu mencatatkan pernikahan mereka di Indonesia melalui jalur administrasi. 

Namun, cara ini tetap menjadi kontroversi karena dianggap sebagai bentuk 

manipulasi hukum untuk menghindari regulasi agama. Di sisi lain, ada juga yang 

melakukan konversi agama secara administratif tanpa benar-benar meyakini 

agama yang dianutnya demi mendapatkan legalitas pernikahan. 



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme 

12 | A D I  S A P U T R A  
 

Pada tingkat global, kebijakan terkait perkawinan beda agama bervariasi. 

Di negara-negara seperti Arab Saudi dan Iran, pernikahan beda agama secara 

mutlak dilarang dan pasangan non-Muslim harus masuk Islam terlebih dahulu. 

Sementara itu, di negara-negara seperti Mesir dan Tunisia, pernikahan antara 

Muslim laki-laki dengan perempuan Kristen atau Yahudi diperbolehkan, tetapi 

Muslimah tetap dilarang menikah dengan pria non-Muslim. Negara-negara 

dengan sistem hukum sekuler seperti Turki memperbolehkan pernikahan beda 

agama sepanjang memenuhi syarat administrasi negara. 

Konteks hak asasi manusia sering kali menjadi argumen utama bagi 

mereka yang menentang fatwa MUI. Beberapa aktivis HAM berpendapat bahwa 

larangan perkawinan beda agama bertentangan dengan prinsip kebebasan 

individu dalam memilih pasangan hidup. Namun, dalam hukum Islam, kebebasan 

ini tidak bersifat mutlak. Al-Mawardi dalam Al-Ahkam As-Sultaniyyah menyatakan 

bahwa hukum Islam menetapkan batasan dalam hal kebebasan individu demi 

menjaga ketertiban sosial dan moralitas umat. Oleh karena itu, kebebasan 

menikah dalam Islam tetap berada dalam koridor kemaslahatan. 

Misalnya dalam kasus Indonesia, meskipun hukum positif tidak secara 

tegas melarang perkawinan beda agama, realitas hukum dan sosial tetap mengarah 

pada pembatasan. Putusan Mahkamah Konstitusi yang menegaskan bahwa 

pencatatan perkawinan harus sesuai dengan hukum agama menjadi bukti bahwa 

negara tetap mempertahankan pendekatan berbasis hukum agama dalam 

kebijakan perkawinan. Namun, perdebatan masih terus berlangsung, terutama di 

kalangan akademisi dan aktivis hukum yang mengusulkan adanya perubahan 

regulasi yang lebih inklusif. 

Secara keseluruhan perlu digaris bawahi bahwa, fatwa MUI tentang 

larangan perkawinan beda agama memiliki dasar yang kuat dalam Al-Qur’an, 

Hadis, dan pandangan ulama. Meskipun hukum positif Indonesia tidak secara 



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme 

13 | A D I  S A P U T R A  
 

eksplisit melarangnya, implementasi regulasi menunjukkan bahwa hukum agama 

tetap menjadi faktor penentu dalam keabsahan pernikahan. Polemik yang terjadi 

tidak hanya menyangkut aspek hukum, tetapi juga berkaitan dengan nilai-nilai 

sosial dan HAM. Oleh karena itu, diperlukan kajian lebih lanjut untuk memahami 

bagaimana kebijakan terkait perkawinan beda agama dapat diterapkan secara adil 

tanpa mengabaikan prinsip-prinsip hukum Islam dan konstitusi negara. 

2. Sikap dan Respons Masyarakat Muslim di Indonesia terhadap Fatwa 
MUI tentang Perkawinan Beda Agama 
Fatwa MUI tentang perkawinan beda agama mendapat respons beragam dari 

masyarakat Muslim di Indonesia. Sebagian besar umat Islam mendukung fatwa ini karena 

menganggapnya sebagai bentuk perlindungan terhadap akidah dan keharmonisan 

keluarga Muslim. Survei yang dilakukan oleh Lembaga Penelitian dan Pengkajian Islam 

(LPPI) mencatat bahwa 75% Muslim Indonesia menolak perkawinan beda agama karena 

alasan keyakinan dan stabilitas rumah tangga. Namun, ada juga kelompok yang menilai 

bahwa fatwa ini terlalu eksklusif dan membatasi hak individu dalam menentukan 

pasangan hidup. Beberapa aktivis hak asasi manusia berpendapat bahwa fatwa tersebut 

bertentangan dengan kebebasan individu yang dijamin oleh konstitusi. Meski demikian, 

dalam Islam, kebebasan individu tetap dibatasi oleh prinsip kemaslahatan. Al-Ghazali 

dalam Al-Mustashfa menegaskan bahwa kebebasan seseorang tidak boleh membawa 

mudarat bagi dirinya sendiri maupun masyarakat. Di sisi lain, terdapat juga fenomena 

pasangan beda agama yang tetap menikah meskipun menghadapi kendala administratif 

dan sosial. Beberapa komunitas Muslim moderat di kota-kota besar lebih menerima 

konsep perkawinan lintas agama dibandingkan masyarakat di daerah yang lebih 

konservatif. Hal ini menunjukkan bahwa sikap masyarakat terhadap fatwa ini sangat 

bergantung pada pemahaman keagamaan dan latar belakang budaya mereka. 
 

3. Relevansi Fatwa MUI tentang Perkawinan Beda Agama dalam 
Konteks Hak Asasi Manusia dan Prinsip Kemaslahatan dalam 
Hukum Islam 
Salah satu perdebatan utama mengenai fatwa ini adalah relevansinya dalam 

konteks hak asasi manusia (HAM). Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia (DUHAM) 

Pasal 16 menyebutkan bahwa setiap individu memiliki hak untuk menikah dan 

membentuk keluarga tanpa diskriminasi berdasarkan agama. Namun, dalam hukum 

Islam, kebebasan memilih pasangan tetap dibatasi oleh prinsip kemaslahatan. Prinsip 

kemaslahatan dalam Islam bertujuan untuk melindungi lima aspek mendasar (al-dharuriyat 

al-khams), yaitu agama (din), jiwa (nafs), akal (aql), keturunan (nasl), dan harta (maal). Imam 



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme 

14 | A D I  S A P U T R A  
 

Asy-Syatibi dalam Al-Muwafaqat menegaskan bahwa hukum Islam tidak hanya ditetapkan 

berdasarkan hak individu semata, tetapi juga mempertimbangkan dampak sosial dan 

moral yang lebih luas. Larangan pernikahan beda agama dalam fatwa MUI didasarkan 

pada prinsip ini, yaitu untuk menjaga akidah dan keberlangsungan keluarga Muslim. 

Meskipun demikian, dalam beberapa kasus, ada ulama yang memberikan pandangan 

berbeda. Quraish Shihab dalam bukunya Membumikan Al-Qur’an menafsirkan bahwa ada 

ruang bagi pernikahan antara Muslim dengan Ahlul Kitab (Yahudi dan Nasrani) dalam 

kondisi tertentu. Namun, fatwa MUI tetap berpegang pada prinsip kehati-hatian dan 

menutup celah yang dapat menimbulkan dampak negatif bagi umat Islam secara umum. 

Pada konteks hukum positif, perdebatan mengenai HAM dan hukum Islam 

sering kali berujung pada kompromi antara nilai-nilai agama dan regulasi negara. 

Meskipun hukum nasional tidak secara tegas melarang perkawinan beda agama, 

implementasi fatwa MUI tetap mempengaruhi kebijakan administratif, seperti 

pencatatan perkawinan di KUA yang umumnya menolak pernikahan beda agama bagi 

Muslim. Sebagai kesimpulan, perbandingan antara fatwa MUI dan hukum positif 

Indonesia menunjukkan adanya perbedaan mendasar dalam perspektif hukum Islam dan 

hukum negara. Respons masyarakat terhadap fatwa ini juga beragam, bergantung pada 

latar belakang keagamaan dan sosial masing-masing individu. Sementara itu, dalam 

konteks HAM dan prinsip kemaslahatan Islam, larangan perkawinan beda agama lebih 

ditekankan pada perlindungan akidah dan ketahanan keluarga Muslim daripada sekadar 

pembatasan kebebasan individu. Oleh karena itu, fatwa ini tetap relevan dalam menjaga 

nilai-nilai Islam di Indonesia, meskipun masih menjadi subjek perdebatan di kalangan 

akademisi dan masyarakat luas. 

 

Sebagai catatan bahwa perbandingan antara fatwa MUI dan hukum positif 

Indonesia menunjukkan adanya perbedaan mendasar dalam perspektif hukum Islam dan 

hukum negara. Respons masyarakat terhadap fatwa ini juga beragam, bergantung pada 

latar belakang keagamaan dan sosial masing-masing individu. Sementara itu, dalam 

konteks HAM dan prinsip kemaslahatan Islam, larangan perkawinan beda agama lebih 

ditekankan pada perlindungan akidah dan ketahanan keluarga Muslim daripada sekadar 

pembatasan kebebasan individu. Oleh karena itu, fatwa ini tetap relevan dalam menjaga 

nilai-nilai Islam di Indonesia, meskipun masih menjadi subjek perdebatan di kalangan 

akademisi dan masyarakat luas. 

 

Kesimpulan 

 Fatwa MUI tentang larangan perkawinan beda agama memiliki dasar yang kuat 

dalam hukum Islam, baik dari segi dalil Al-Qur’an dan Hadis maupun pandangan para 

ulama. Dalam Islam, pernikahan bukan sekadar hubungan kontraktual, tetapi juga ikatan 



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme 

15 | A D I  S A P U T R A  
 

sakral yang bertujuan menjaga akidah dan ketahanan keluarga Muslim. Oleh karena itu, 

larangan ini didasarkan pada prinsip kemaslahatan (maslahah) guna menghindari potensi 

konflik keyakinan yang dapat mengancam stabilitas rumah tangga. Di sisi lain, hukum 

positif Indonesia melalui Undang-Undang Perkawinan tidak secara eksplisit melarang 

perkawinan beda agama, tetapi tetap mensyaratkan kesesuaian dengan hukum agama 

masing-masing. Hal ini menunjukkan bahwa negara masih mengakomodasi hukum 

agama dalam regulasi perkawinan. 

Dinamika dan polemik mengenai perkawinan beda agama di Indonesia terus 

berlanjut. Meskipun sebagian masyarakat mendukung larangan ini atas dasar kepatuhan 

terhadap ajaran Islam, ada pula kelompok yang mengusulkan adanya regulasi yang lebih 

inklusif dengan mengacu pada prinsip hak asasi manusia. Dalam praktiknya, beberapa 

pasangan memilih jalan alternatif seperti menikah di luar negeri atau melakukan konversi 

agama secara administratif demi mendapatkan legalitas pernikahan. Namun, pendekatan 

ini sering kali menimbulkan kontroversi karena dianggap sebagai bentuk manipulasi 

hukum. Putusan Mahkamah Konstitusi yang menegaskan bahwa pencatatan perkawinan 

harus sesuai dengan hukum agama semakin mempertegas posisi hukum Indonesia yang 

tetap berpijak pada nilai-nilai religius dalam persoalan perkawinan. 

Sehingga, meskipun hukum positif dan fatwa MUI memiliki pendekatan yang 

berbeda dalam menyikapi perkawinan beda agama, implementasi hukum di Indonesia 

tetap menunjukkan kecenderungan yang sejalan dengan prinsip Islam. Polemik yang 

terjadi antara aspek hukum Islam, hukum negara, dan hak asasi manusia mencerminkan 

kompleksitas persoalan ini dalam konteks masyarakat plural seperti Indonesia. Oleh 

karena itu, diperlukan kebijakan yang tidak hanya mempertimbangkan aspek legal formal, 

tetapi juga sensitivitas sosial dan nilai-nilai agama yang telah menjadi bagian dari identitas 

hukum nasional. 

 

  



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme 

16 | A D I  S A P U T R A  
 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Ghazali. (1993). Al-Mustashfa fi ‘Ilm al-Usul. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Asy-Syatibi, I. (2004). Al-Muwafaqat fi Usul al-Shari’ah. Riyadh: Dar Ibn Affan. 

Azizy, A. Q. (2002). Dinamika Politik Hukum Islam di Indonesia. Jakarta: Teraju. 

Departemen Agama RI. (2004). Al-Qur’an dan Terjemahannya. Jakarta: PT Syaamil Cipta 

Media. 

Fatwa MUI. (2005). Fatwa MUI Nomor 4/MUNAS VII/MUI/8/2005 tentang Perkawinan 

Beda Agama. Jakarta: Majelis Ulama Indonesia. 

Hallaq, W. B. (2005). The Origins and Evolution of Islamic Law. Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Ibrahim, J. (2007). Teori dan Metodologi Penelitian Hukum Normatif. Malang: Bayumedia. 

Ilyas, Y. (2006). Perkawinan dalam Islam: Studi Komparatif antara Hukum Islam dan Hukum 

Positif di Indonesia. Jakarta: Kencana. 

Mahkamah Konstitusi RI. (2014). Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 68/PUU-

XII/2014. Jakarta: MKRI. 

Manan, B. (2005). Aspek Hukum Perkawinan di Indonesia. Bandung: Alumni. 

Mubarok, J. (2010). Fiqh Munakahat: Hukum Perkawinan dalam Islam. Bandung: Pustaka 

Setia. 

Rahmat, A. (2012). Perkawinan Beda Agama dalam Perspektif Hukum Islam dan Hak Asasi 

Manusia. Yogyakarta: UII Press. 

Rahmatullah, M. (2019). Hukum Keluarga Islam di Indonesia: Konsep dan Implementasi. Jakarta: 

Rajawali Pers. 

Rofi'i, M. (2016). Fatwa MUI tentang Perkawinan Beda Agama dalam Perspektif Maqashid 

Syariah. Jakarta: Kencana. 

Satriawan, I. (2018). Dinamika Hukum Islam dalam Legislasi Nasional. Malang: UIN Maliki 

Press. 



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme 

17 | A D I  S A P U T R A  
 

Shihab, M. Q. (2013). Tafsir Al-Misbah: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur’an. Jakarta: 

Lentera Hati. 

Sirajuddin, S. (2017). Hukum Perkawinan Islam di Indonesia. Jakarta: Prenadamedia Group. 

Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan. 

Wahid Foundation. (2019). Laporan Toleransi dan Keberagaman dalam Kehidupan Beragama di 

Indonesia. Jakarta: Wahid Foundation. 

Zainuddin, A. (2011). Perkawinan dalam Hukum Islam dan Hukum Nasional. Jakarta: 

Kencana. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

© 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under 
the terms and conditions of the Creative Commons Attribution 
ShareAlike (CC BY SA) license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/). 



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme 

18 | A D I  S A P U T R A  
 

 

 


