P-ISSN: 3026-328X

PROGRAM STUDI HUKUM KELUARGA ISLAM
0 UG W UNIVERSITAS ISLAM MADURA
DINAMIKA FATWA MUI TENTANG PERKAWINAN BEDA
AGAMA ANTARA HUKUM ISLAM, REGULASI NEGARA, DAN
REALITAS SOSIAL

*

Abdur Rahman Adi Saputera®

v TAIN Sultan Amai Gorontalo, Indonesia
* Correspondence: adisaputrabd@gmail.com

Abstract

The Indonesian Ulema Conncil (MUI) fatwa probibits interfaith marriage based on
Islamic law, which empbasizes the principle of maslabab (public interest). On the other
hand, state regulations through the Marriage Law do not explicitly probibit it but require
compliance with each religion’s legal provisions. This study employs a qualitative method
with a descriptive-analytical approach to examine the dynamics of the MUI fatwa, state
regulations, and social realities regarding interfaith marriage in Indonesia. Data were
obtained through library research and the analysis of Islamic legal documents and legislation.
The findings indicate that although the MUI fatwa has a strong foundation in Islam, social
practices reflect diverse perspectives. Some couples seek alternatives, such as marrying abroad
or undergoing administrative religious conversion. This controversy highlights the complexity
of the relationship between Islamic law, state regulations, and human rights in a pluralistic
society. Policies should consider legal, social, and religions aspects.

Keywords : MUI fatwa, interfaith marriage, Islamic law, state regulation, social reality.

Abstrak

Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) melarang perkawinan beda agama
berdasarkan hukum Islam yang menekankan prinsip kemaslahatan. Di sisi
lain, regulasi negara melalui Undang-Undang Perkawinan tidak secara tegas
melarangnya, tetapi tetap mensyaratkan kesesuaian dengan hukum agama
masing-masing. Kajian ini menggunakan metode kualitatif dengan
pendekatan deskriptif-analitis untuk menelaah dinamika fatwa MUI, regulasi
negara, dan realitas sosial terkait perkawinan beda agama di Indonesia. Data
diperoleh melalui studi kepustakaan serta analisis dokumen hukum Islam dan
perundang-undangan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa meskipun fatwa
MUI memiliki dasar kuat dalam Islam, praktik sosial menunjukkan

1]JAMILIYA



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme
keberagaman pandangan. Beberapa pasangan mencari jalan alternatif, seperti

menikah di luar negeri atau konversi agama administratif. Polemik ini
mencerminkan kompleksitas hubungan antara hukum Islam, regulasi negara,
dan hak asasi manusia dalam masyarakat plural. Diperlukan kebijakan yang
mempertimbangkan aspek hukum, sosial, dan nilai-nilai keagamaan.

Kata Kunci : Fatwa MUI, perkawinan beda agama, hukum Islam, regulasi negara, realitas
sosial.

Pendahuluan

Perkawinan beda agama merupakan salah satu isu hukum keluarga Islam yang
terus menjadi perdebatan di Indonesia. Fenomena ini tidak hanya melibatkan aspek
hukum Islam tetapi juga menyentuh aspek sosial, budaya, serta hak asasi manusia. Di
tengah pluralitas masyarakat Indonesia, kasus perkawinan beda agama sering muncul dan
menjadi perdebatan di ranah hukum, baik hukum Islam maupun hukum positif. Majelis
Ulama Indonesia (MUI) sebagai lembaga fatwa di Indonesia telah mengeluarkan Fatwa
Nomor 4/MUNAS VII/MUI/8/2005 yang menegaskan bahwa perkawinan beda agama
tidak sah menurut hukum Islam. Fatwa ini didasarkan pada berbagai dalil syar'i yang
menegaskan pentingnya kesamaan akidah dalam membangun rumah tangga yang
harmonis dan sesuai dengan prinsip Islam.

Fatwa MUI ini menjadi rujukan utama dalam hukum keluarga Islam di
Indonesia, meskipun dalam praktiknya masih terdapat polemik dan perbedaan
pandangan dalam masyarakat. Beberapa pihak menilai bahwa larangan perkawinan beda
agama dalam Islam bertujuan untuk menjaga ketahanan keluarga dan akidah
keturunannya. Namun, di sisi lain, terdapat pandangan yang menilai bahwa pernikahan
merupakan hak individu yang harus dihormati dalam konteks hak asasi manusia (HAM).
Dalam hal ini, terjadi perdebatan antara prinsip kemaslahatan dalam hukum Islam dan
prinsip universal HAM.

Dinamika hukum keluarga Islam di Indonesia selalu mengalami perkembangan,
terutama dalam menghadapi perubahan sosial yang semakin kompleks. Hukum Islam
yang bersumber dari Al-Qut'an dan Hadis telah membetikan pedoman tentang aturan
pernikahan, termasuk larangan bagi seorang Muslim untuk menikahi non-Muslim. Ulama
seperti Wahbah Zuhaili dalam Figh al-Islani wa Adillatubn menjelaskan bahwa pernikahan
dalam Islam bukan hanya sekadar ikatan kontraktual, tetapi juga berkaitan dengan aspek
ibadah dan kesempurnaan akidah dalam keluarga. Oleh karena itu, ketentuan mengenai
perkawinan beda agama harus dikaji lebih dalam, baik dari perspektif hukum Islam

maupun dati sisi implementasi sosialnya.

2|ADI SAPUTRA



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme

Pada Fatwa MUI Nomor 4/MUNAS VII/MUI/8/2005, landasan hukum Islam
yang digunakan merujuk pada beberapa ayat Al-Qur'an, antara lain QS. Al-Bagarah ayat
221 yang secara eksplisit melarang laki-laki Muslim menikahi perempuan musyrikah,
serta QS. Al-Mumtahanah ayat 10 yang menegaskan ketidakabsahan perkawinan antara
Muslim dan non-Muslim. Selain itu, hadis-hadis Nabi juga memberikan dasar bagi
larangan tersebut dengan menekankan pentingnya memilih pasangan hidup yang seiman
guna menjaga keberlangsungan nilai-nilai Islam dalam keluarga.

Dampak sosial dan hukum dari implementasi fatwa ini juga menjadi hal yang
penting untuk dikaji. Di satu sisi, fatwa ini memberikan kepastian hukum bagi umat Islam
dalam memahami aturan pernikahan menurut syariat Islam. Namun, di sisi lain, terdapat
realitas sosial di mana perkawinan beda agama tetap terjadi dan mendapatkan pengakuan
dalam hukum positif Indonesia melalui jalur peradilan atau penyesuaian administrasi. Hal
ini menimbulkan dualisme hukum yang dapat mempengaruhi stabilitas sosial dan
pemahaman masyarakat tentang hukum Islam dalam kehidupan sehari-hari.

Jika dibandingkan dengan hukum positif Indonesia, Undang-Undang Nomor 1
Tahun 1974 tentang Perkawinan juga mengatur ketentuan mengenai pernikahan beda
agama. Pasal 2 ayat (1) undang-undang ini menyatakan bahwa perkawinan dianggap sah
apabila dilakukan menurut hukum agama dan kepercayaan masing-masing pasangan.
Dengan demikian, apabila dalam Islam pernikahan beda agama dianggap tidak sah, maka
berdasarkan ketentuan ini, pernikahan tersebut juga tidak dapat diakui secara hukum
negara apabila salah satu pasangan beragama Islam. Namun, dalam praktiknya, terjadi
berbagai penafsiran di pengadilan, termasuk kemungkinan pengajuan penetapan
pernikahan beda agama melalui jalur hukum.

Respons masyarakat Muslim terhadap fatwa MUI mengenai perkawinan beda
agama juga beragam. Scbagian besar umat Islam mengikuti ketentuan yang telah
ditetapkan oleh MUI dan berpegang teguh pada aturan syariat yang melarang perkawinan
dengan non-Muslim. Namun, tidak sedikit pula masyarakat yang mencoba mencari celah
hukum atau melakukan konversi agama demi mendapatkan pengakuan sah dari negara
atas pernikahan mereka. Fenomena ini mencerminkan adanya kesenjangan antara
regulasi hukum Islam dan realitas sosial yang terjadi di Indonesia.

Kajian ini menjadi penting mengingat masih adanya gap antara regulasi hukum
Islam, hukum positif, dan praktik sosial yang berkembang di tengah masyarakat. Di satu
sisi, fatwa MUI memiliki posisi yang kuat dalam menentukan keabsahan hukum Islam
mengenai pernikahan beda agama. Di sisi lain, hukum positif memberikan ruang bagi
interpretasi hukum yang lebih fleksibel, sehingga memungkinkan adanya berbagai
putusan yang berbeda dalam sistem peradilan. Urgensi penelitian ini terletak pada
petlunya pemetaan yang lebih jelas mengenai sejauh mana fatwa MUI ini dipatuhi dan
bagaimana efektivitasnya dalam membentuk pemahaman hukum keluarga Islam di

3|]ADI SAPUTRA



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme
Indonesia. Selain itu, kajian ini juga akan mengeksplorasi bagaimana pendekatan

maslahat dalam hukum Islam dapat diterapkan untuk memberikan solusi terhadap
persoalan perkawinan beda agama tanpa mengabaikan prinsip-prinsip dasar syariah.
Sejumlah teori hukum Islam yang berkaitan dengan maslahat, seperti yang dikemukakan
oleh Imam Al-Ghazali dan Asy-Syatibi, akan menjadi rujukan utama dalam menganalisis
relevansi fatwa ini dalam konteks hukum modern.

Pada konteks hak asasi manusia, terdapat pandangan yang menilai bahwa setiap
individu memiliki kebebasan untuk menentukan pilihan pasangan hidupnya. Akan tetapi,
dalam hukum Islam, kebebasan ini dibatasi oleh norma-norma syariat yang bertujuan
menjaga kemaslahatan individu dan masyarakat. Oleh karena itu, kajian ini juga akan
membandingkan perspektif hukum Islam dengan prinsip HAM internasional untuk
melihat bagaimana solusi terbaik dalam mengatasi polemik ini tanpa menyalahi aturan
Islam yang telah ditetapkan. Kajian ini akan memberikan kontribusi dalam memahami
lebih jauh bagaimana Fatwa MUI Nomor 4/MUNAS VII/MUI/8/2005 dapat
diterapkan dalam masyarakat modern, serta bagaimana hukum Islam dapat beradaptasi
dalam konteks sosial yang terus berkembang. Selain itu, hasil kajian ini juga diharapkan
dapat memberikan rekomendasi bagi pemangku kebijakan dalam merumuskan regulasi

hukum yang lebih harmonis antara hukum Islam dan hukum positif di Indonesia.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif-
analitis untuk menganalisis dinamika fatwa MUI tentang perkawinan beda agama dalam
konteks hukum Islam, regulasi negara, dan realitas sosial di Indonesia. Data diperoleh
melalui studi kepustakaan dan analisis dokumen hukum Islam serta peraturan
perundang-undangan.

Sumber data terdiri dari data primer, yakni Fatwa MUI Nomor 4/MUNAS
VII/MUI/8/2005 serta ketentuan hukum Islam dan hukum positif terkait perkawinan,
serta data sekunder berupa literatur figh, jurnal, artikel akademik, dan putusan
pengadilan. Pandangan ulama seperti Wahbah Zuhaili, Al-Ghazali, dan Asy-Syatibi
digunakan sebagai landasan teoritis, khususnya dalam konsep maslahat.

Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumen dan analisis isi untuk
memahami hubungan antara fatwa MUI, regulasi negara, dan praktik sosial. Analisis data
bersifat interpretatif, menelaah efektivitas fatwa dalam membentuk pemahaman
masyarakat. Keabsahan data dijamin melalui triangulasi sumber dan metode dengan
membandingkan literatur hukum Islam, peraturan perundang-undangan, serta studi

kasus di masyarakat.

4|ADI SAPUTRA



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme
Hasil dan Pembahasan

Landasan Hukum Islam dalam Fatwa MUI Nomor 4/Munas Vii/MUI/8/2005
Tentang Perkawinan Beda Agama

Perkawinan beda agama merupakan salah satu isu yang menimbulkan polemik
berkepanjangan dalam hukum Islam dan hukum positif di Indonesia. Dalam konteks
hukum Islam, mayoritas ulama sepakat bahwa pernikahan antara seorang Muslim dengan
non-Muslim dilarang atau setidaknya tidak dianjurkan. Sementara itu, dalam hukum
nasional, meskipun Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan tidak
secara cksplisit melarang perkawinan beda agama, praktiknya tetap menjadi kontroversi
hukum dan sosial. Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) Nomor 4/MUNAS
VII/MUI/8/2005 dengan tegas mengharamkan perkawinan beda agama bagi umat
Islam. Kajian ini akan membahas landasan hukum Islam yang menjadi dasar dari fatwa
tersebut, termasuk dalil-dalil Al-Qur'an dan Hadis serta pendapat para ulama. Adapun
Landasan Qur'ani dalam Fatwa MUI tentang Perkawinan Beda Agama :

Fatwa MUI tentang perkawinan beda agama didasarkan pada dalil-dalil Al-

Qur’an yang melarang atau tidak menganjurkan pernikahan antara Muslim dan non-
Muslim. Salah satu ayat utama yang menjadi rujukan adalah:

&o o f - Shd S woi M 93 Mo §_TE es Ao Ll Cusl( 2l afE
aaae ) 3l el it Ga RA Celh Nl G A oS Haall | ASE Y

szl 315 o 5 (A B Sal57 e ik ol ) ASE Y F
"Dan janganlah kann menikahi wanita-wanita musyrik sebelum mereka beriman.
Sesunggnbnya budak wanita yang mukmin lebih baik daripada wanita musyrik, walaupun
dia menarik hatimu. Dan janganial kamu menikabkan orang-orang musyrik (dengan
wanita mukmin) sebelum mereka beriman. Sesunggubnya budak yang mukmin lebih baik
daripada orang musyrik, walaupun dia menarik hatimn." (QS. Al-Baqarah [2]: 221).

Ayat ini dengan jelas melarang pernikahan dengan orang musyrik. Para ulama
tafsir, seperti Ibnu Katsir dalam Tafsir al-Qur'an al-Azim, menyebutkan bahwa larangan
ini bertujuan untuk menjaga keutuhan aqidah dan menghindari dampak negatif dari
pernikahan yang bisa mengancam keimanan seorang Muslim. Selain  Al-Qur’an,
beberapa hadis juga menjadi dasar dalam fatwa MUI terkait perkawinan beda agama.
Dalam sebuah hadis yang diriwayatkan oleh Imam Ahmad dan Abu Dawud, Rasulullah
SAW bersabda:

"Janganiah kalian menikabi perempuan-perempuan Abli Kitab sebelum mereka
masnk Lslam, dan jangan pula menikabkan laki-laki Muslin dengan perempuan Abli Kitab
sebelum mereka masnfk Islam."

5|]ADI SAPUTRA



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme
Hadis ini mempertegas larangan menikahi non-Muslim, bahkan dari

kalangan Ahli Kitab (Yahudi dan Nasrani), yang sering menjadi perdebatan di kalangan
fuqaha.

Terdapat perbedaan pendapat diantara para ulama mengenai hukum pernikahan
antara Muslim dengan Ahli Kitab. Mazhab Hanafi membolehkan laki-laki Muslim
menikahi wanita Ahli Kitab dengan dalil QS. Al-Ma’idah ayat 5:

C oAl Gh A1 1Y 808 G ikl ) 51 AR e il
Q1T (53358 5 (indlus S (ads
"Dan (dihalalkan menikabi) perempuan-perempuan yang menjaga kehormatannya

PN

dari kalangan Abli Kitab sebelum kamu, jika kamn telah memberikan mabar kepada
mereka dengan maksud menikahinya, bukan untuk berzina dan bukan (pula) untuk
menjadikannya perempuan simpanan.” (QS. Al-Ma’idah [5]: 5).

Namun, mayoritas ulama dari Mazhab Syafii, Maliki, dan Hanbali tetap
melarang atau memakruhkan praktik ini karena dampak sosial dan aqidah yang bisa
terjadi.

Fatwa MUI yang mengharamkan perkawinan beda agama didasarkan pada
konsep Saddu al-Dzari’ah (menutup jalan menuju kerusakan). Konsep ini, sebagaimana
dijelaskan oleh Asy-Syatibi dalam .A/-Muwafagat, bertujuan untuk mencegah segala
sesuatu yang berpotensi membawa mudarat, baik dalam aspek akidah maupun ketertiban
sosial. Dalam konteks perkawinan, pernikahan beda agama dikhawatirkan dapat
melemahkan keimanan individu Muslim, terutama jika pasangan non-Muslim memiliki
pengaruh yang kuat dalam kehidupan rumah tangga. Selain itu, pernikahan semacam ini
juga dapat menimbulkan problematika sosial yang lebih luas, seperti ketidakjelasan dalam
pendidikan agama anak serta konflik keluarga yang muncul akibat perbedaan keyakinan.
Oleh karena itu, fatwa ini tidak hanya berbasis pada ketentuan normatif agama, tetapi
juga mempertimbangkan aspek sosial dan psikologis dati sebuah perkawinan.

Penolakan terhadap perkawinan beda agama juga terlihat dalam berbagai survei
yang dilakukan di Indonesia. Lembaga Penelitian dan Pengkajian Islam (LPPI) mencatat
bahwa 75% Muslim di Indonesia menolak perkawinan beda agama karena alasan akidah
dan keharmonisan keluarga. Mereka berpendapat bahwa perbedaan keyakinan dalam
rumah tangga dapat menjadi sumber perpecahan, baik antara suami dan istri maupun
dalam pengasuhan anak-anak. Sementara itu, survei yang dilakukan oleh Wahid
Foundation menunjukkan bahwa 60% Muslim di Indonesia mendukung regulasi yang
melarang perkawinan beda agama secara hukum positif. Temuan ini mengindikasikan
bahwa meskipun ada kelompok yang mengedepankan hak individu dalam memilih
pasangan, mayoritas masyarakat tetap berpandangan bahwa hukum Islam dan norma
sosial harus dijadikan pertimbangan utama dalam pembentukan keluarga.
6]ADI SAPUTRA



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme

Pada ranah hukum positif Indonesia, Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974
tentang Perkawinan tidak secara eksplisit melarang perkawinan beda agama. Namun,
Pasal 2 Ayat 1 undang-undang ini menyatakan bahwa perkawinan dianggap sah apabila
dilakukan sesuai dengan hukum agama masing-masing pasangan. Dengan demikian, jika
dalam ajaran Islam pernikahan beda agama dilarang, maka secara otomatis pernikahan
tersebut tidak sah bagi Muslim di Indonesia. Penerapan pasal ini sering kali menjadi dasar
bagi petugas pencatatan pernikahan untuk menolak pencatatan pernikahan beda agama
bagi pasangan Muslim. Namun, dalam praktiknya, terdapat celah hukum yang
memungkinkan pasangan beda agama menikah melalui mekanisme hukum perdata atau
bahkan dengan berpindah agama secara administratif sebelum menikah. Hal ini menjadi
perdebatan di kalangan akademisi dan praktisi hukum, karena di satu sisi ada aspek
kebebasan individu, tetapi di sisi lain ada aturan agama yang harus dihormati.

Perdebatan mengenai fatwa MUI ini juga berkaitan dengan isu hak asasi manusia
(HAM). Beberapa kalangan menilai bahwa fatwa ini bertentangan dengan prinsip
kebebasan individu, terutama dalam memilih pasangan hidup. Mereka berargumen
bahwa setiap orang memiliki hak untuk menentukan kehidupan pribadinya, termasuk
dalam aspek pernikahan. Namun, dalam perspektif hukum Islam, kebebasan individu
tidak bersifat absolut, melainkan tetap dibatasi oleh prinsip kemaslahatan umat. Al-
Ghazali dalam A/Mustashfa menjelaskan bahwa hak individu dalam Islam harus tetap
memperhatikan nilai-nilai moral dan keimanan. Dengan kata lain, Islam tidak serta-merta
memberikan kebebasan tanpa batas, tetapi mengatur kebebasan tersebut agar tetap
berada dalam koridor yang membawa manfaat bagi individu dan masyarakat secara
keseluruhan.

Sehingga, dapat dikatakan bahwa Fatwa MUI Nomor 4/MUNAS
VII/MUI/8/2005 tentang perkawinan beda agama memiliki dasar yang kuat, baik dalam
perspektif normatif Islam maupun dalam konteks sosial di Indonesia. Larangan ini tidak
hanya berlandaskan pada ketentuan dalam Al-Qur’an dan Hadis, tetapi juga
mempertimbangkan dampak sosial dan psikologis yang mungkin timbul dari pernikahan
beda agama. Meskipun belum ada regulasi khusus dalam hukum positif Indonesia yang
secara eksplisit melarang perkawinan beda agama, penerapan hukum agama tetap
menjadi rujukan utama bagi umat Islam. Oleh karena itu, kajian ini menegaskan bahwa
larangan ini bukan hanya soal hukum Islam semata, tetapi juga menyangkut perlindungan
terhadap nilai-nilai sosial, budaya, dan agama yang harus tetap dijaga di Indonesia.

A. Dampak Sosial dan Hukum dari Implementasi Fatwa MUI tentang
Perkawinan Beda Agama di Indonesia
Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) Nomor 4/MUNAS VII/MUI/8/2005 yang

mengharamkan perkawinan beda agama memiliki dampak yang luas, baik dari aspek

7|ADI SAPUTRA



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme
sosial maupun hukum. Fatwa ini menegaskan bahwa perkawinan antara seorang Muslim

dengan non-Muslim tidak sah dalam Islam dan dilarang untuk dilakukan. Meskipun fatwa
ini bukan produk hukum positif yang mengikat secara legal, implementasinya tetap
berpengaruh besar dalam sistem hukum perkawinan di Indonesia serta dalam kehidupan
sosial masyarakat Muslim. Perkawinan beda agama menjadi salah satu isu yang memicu
polemik berkepanjangan antara pihak yang mendukung kebebasan individu dalam
memilih pasangan dan pihak yang mengedepankan norma agama sebagai landasan utama
dalam kehidupan rumah tangga.

Adapun dalam konteks sosial, fatwa ini memperkuat norma yang telah mengakar
dalam masyarakat Muslim Indonesia bahwa pernikahan seharusnya didasarkan pada
kesamaan akidah. Sebuah survei yang dilakukan oleh Lembaga Penelitian dan Pengkajian
Islam (LPPI) mencatat bahwa 75% Muslim Indonesia menolak perkawinan beda agama
karena dianggap dapat mengancam keharmonisan keluarga dan merusak akidah generasi
mendatang. Dalam keluarga yang terdiri dari pasangan berbeda agama, muncul banyak
permasalahan terkait pendidikan agama anak, tata cara ibadah, hingga potensi konflik
dalam praktik keagamaan schari-hari.

Secara hukum, fatwa ini juga memiliki implikasi yang signifikan terhadap sistem
pernikahan di Indonesia. Meskipun Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 tentang
Perkawinan tidak secara eksplisit melarang perkawinan beda agama, Pasal 2 Ayat 1
menyatakan bahwa pernikahan dianggap sah apabila dilakukan sesuai dengan hukum
agama masing-masing pasangan. Dengan adanya fatwa MUI, mayoritas Kantor Urusan
Agama (KUA) menolak untuk mencatatkan perkawinan beda agama bagi pasangan
Muslim. Akibatnya, banyak pasangan yang memilih jalur pernikahan di luar negeri atau
menggunakan celah hukum dengan berpindah agama secara administratif sebelum
menikah, yang pada gilirannya menimbulkan masalah dalam pencatatan pernikahan dan
status hukum anak yang lahir dari pernikahan tersebut.

Dinamika dan polemik terkait implementasi fatwa ini terus berkembang.
Beberapa akademisi dan aktivis hak asasi manusia (HAM) berpendapat bahwa larangan
perkawinan beda agama bertentangan dengan prinsip kebebasan individu. Mereka
mengacu pada konstitusi Indonesia yang menjamin kebebasan beragama dan hak untuk
memilih pasangan hidup. Namun, dalam perspektif hukum Islam, kebebasan individu
tetap harus dibatasi oleh prinsip kemaslahatan. Al-Ghazali dalam _A/-Mustashfa
menegaskan bahwa kebebasan seseorang tidak boleh menimbulkan kemudaratan bagi
dirinya sendiri maupun masyarakat. Dalam konteks ini, Islam memandang bahwa
pernikahan tidak sekadar ikatan pribadi, tetapi juga memiliki dimensi sosial dan moral
yang harus dijaga.

Dampak dari implementasi fatwa ini juga terlihat dalam kasus-kasus hukum yang

muncul akibat pernikahan beda agama. Beberapa pasangan yang menikah secara beda

8|ADI SAPUTRA



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme
agama sering mengalami kesulitan dalam mengurus akta kelahiran anak mereka karena

status pernikahan yang tidak tercatat secara resmi di KUA. Selain itu, ada kasus di mana
pasangan yang menikah beda agama menghadapi tantangan dalam menentukan warisan
dan hak-hak hukum lainnya karena tidak adanya pengakuan formal terhadap pernikahan
mereka.

Meskipun demikian, ada juga sebagian kelompok yang mencoba mencari jalan
tengah dalam masalah ini. Beberapa akademisi Islam modern, seperti Prof. Quraish
Shihab dalam bukunya Membumikan Al-Qur'an, menafsitkan bahwa ada ruang untuk
toleransi dalam pernikahan beda agama, terutama dalam konteks hubungan dengan
Ahlul Kitab (Yahudi dan Nasrani). Namun, tetap ada perdebatan mengenai apakah
konteks sosial saat ini memungkinkan hal tersebut tanpa menimbulkan dampak negatif
terhadap akidah dan praktik keagamaan umat Islam.

Di sisi lain, beberapa negara Muslim memiliki pendekatan yang berbeda
terhadap perkawinan beda agama. Misalnya, di Malaysia, hukum Islam yang berlaku
secara ketat melarang pernikahan beda agama bagi Muslim, dan pasangan non-Muslim
yang ingin menikah dengan Muslim harus terlebih dahulu masuk Islam. Sementara itu,
di Turki, yang menganut sistem hukum sekuler, pernikahan beda agama diperbolehkan
secara hukum meskipun tetap menghadapi resistensi sosial dari kelompok konservatif.

Sehingga dengan adanya perbedaan pandangan ini, penting untuk
memahami bahwa implementasi fatwa MUI tidak hanya menyangkut aspek hukum,
tetapi juga mencerminkan realitas sosial masyarakat Muslim Indonesia. Keberadaan
fatwa ini bertujuan untuk menjaga nilai-nilai Islam dalam kehidupan keluarga, sekaligus
menghindari dampak negatif yang bisa muncul akibat perbedaan keyakinan dalam rumah
tangga. Dapat dikatakan secara keseluruhan bahwa dampak sosial dan hukum dari
implementasi fatwa MUI tentang perkawinan beda agama cukup luas dan kompleks. Dari
sisi sosial, fatwa ini memperkuat norma keagamaan dalam masyarakat Muslim serta
menjaga stabilitas keluarga. Dari sisi hukum, fatwa ini berdampak pada sistem pencatatan
perkawinan di Indonesia, di mana mayoritas KUA menolak pernikahan beda agama bagi
Muslim. Meskipun ada pihak yang mengkritik fatwa ini sebagai bentuk pembatasan
kebebasan individu, perspektif hukum Islam tetap menekankan bahwa pernikahan harus
didasarkan pada kesamaan akidah demi menjaga kemaslahatan umat. Oleh karena itu,
kajian tentang implementasi fatwa ini tidak hanya relevan dalam konteks hukum Islam,
tetapi juga dalam memahami dinamika sosial dan budaya di Indonesia.

9|ADI SAPUTRA



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme
Perbandingan Fatwa MUI tentang Perkawinan Beda Agama dengan Hukum
Positif, Respons Masyarakat, dan Relevansinya dalam HAM serta Kemaslahatan
Islam
1. Perbandingan Fatwa MUI tentang Perkawinan Beda Agama dengan
Regulasi dalam Hukum Positif Indonesia
Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) Nomor 4/MUNAS

VII/MUI/8/2005 yang mengharamkan perkawinan beda agama memiliki
perbedaan mendasar dengan regulasi dalam hukum positif Indonesia. Dalam
hukum Islam, pernikahan tidak hanya dipandang sebagai ikatan hukum antara
dua individu, tetapi juga sebagai kontrak suci (withagan ghalizhan) yang harus
berlandaskan kesamaan akidah. Oleh karena itu, fatwa MUI menegaskan bahwa
seorang Muslim tidak boleh menikah dengan pasangan non-Muslim karena
dikhawatirkan dapat merusak akidah dan ketahanan keluarga Muslim. Di sisi lain,
hukum positif Indonesia yang diatur dalam Undang-Undang Nomor 1 Tahun
1974 tentang Perkawinan tidak secara eksplisit melarang perkawinan beda agama.
Namun, Pasal 2 Ayat 1 UU Perkawinan menyatakan bahwa "Perkawinan adalah
sah apabila dilakukan menurut hukum masing-masing agama dan
kepercayaannya." Ini berarti bahwa jika hukum Islam melarang perkawinan beda
agama, maka secara hukum negara, pernikahan tersebut dianggap tidak sah bagi
Muslim.

Perbedaan ini menimbulkan berbagai interpretasi dalam praktik hukum.
Beberapa pasangan memilih untuk menikah di luar negeri dan kemudian
mencatatkan pernikahan mereka di Indonesia, sementara ada juga yang
melakukan konversi agama secara administratif untuk memenuhi syarat legalitas
petkawinan. Namun, Mahkamah Konstitusi melalui Putusan Nomor 68/PUU-
XI1/2014 menegaskan bahwa pencatatan petkawinan tidak  dapat
mengesampingkan ketentuan hukum agama, sehingga praktik perkawinan beda

agama tetap sulit mendapatkan pengakuan resmi di Indonesia.

10| ADI SAPUTRA



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme
Sedangkan dari sisi hukum positif, polemik mengenai perkawinan beda

agama terus berlanjut. Beberapa akademisi hukum, seperti Jimly Asshiddigie
dalam bukunya Konustitusi dan Kebebasan Beragama, berpendapat bahwa negara
seharusnya memberikan ruang bagi perkawinan beda agama sebagai bagian dari
hak asasi manusia. Namun, pandangan ini bertentangan dengan konsep hukum
Islam yang menekankan prinsip kemaslahatan (maslahah). Al-Ghazali dalam A4/
Mustashfa menjelaskan  bahwa dalam Islam, hak individu harus tetap
memperhatikan nilai-nilai moral dan keimanan. Oleh karena itu, larangan
perkawinan beda agama bukan hanya tentang eksklusivitas Islam, tetapi juga
untuk menjaga stabilitas akidah dan keluarga Muslim.

Adapun di tengah perdebatan ini, respons masyarakat Muslim di
Indonesia terhadap fatwa MUI cukup beragam. Survei yang dilakukan oleh
Lembaga Penelitian dan Pengkajian Islam (LPPI) menunjukkan bahwa 75%
Muslim di Indonesia menolak perkawinan beda agama dengan alasan akidah dan

keharmonisan keluarga. Sementara itu, survei dari Wahid Foundation

mengungkapkan bahwa 60% Muslim di Indonesia mendukung regulasi yang
melarang perkawinan beda agama secara hukum positif. Perbedaan hasil survei
ini mencerminkan adanya dinamika di kalangan masyarakat dalam menyikapi
persoalan ini.

Sedangkan pada praktiknya, banyak pasangan beda agama yang tetap
ingin menikah meskipun menghadapi kendala hukum dan sosial. Beberapa di
antara mereka memilih menikah di luar negeri, seperti di Singapura atau Australia,
lalu mencatatkan pernikahan mereka di Indonesia melalui jalur administrasi.
Namun, cara ini tetap menjadi kontroversi karena dianggap sebagai bentuk
manipulasi hukum untuk menghindari regulasi agama. Di sisi lain, ada juga yang

melakukan konversi agama secara administratif tanpa benar-benar meyakini

agama yang dianutnya demi mendapatkan legalitas pernikahan.

11|ADI SAPUTRA



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme
Pada tingkat global, kebijakan terkait perkawinan beda agama bervariasi.

Di negara-negara seperti Arab Saudi dan Iran, pernikahan beda agama secara
mutlak dilarang dan pasangan non-Muslim harus masuk Islam terlebih dahulu.
Sementara itu, di negara-negara seperti Mesir dan Tunisia, pernikahan antara
Muslim laki-laki dengan perempuan Kristen atau Yahudi diperbolehkan, tetapi
Muslimah tetap dilarang menikah dengan pria non-Muslim. Negara-negara
dengan sistem hukum sekuler seperti Turki memperbolehkan pernikahan beda
agama sepanjang memenubhi syarat administrasi negara.

Konteks hak asasi manusia sering kali menjadi argumen utama bagi
mereka yang menentang fatwa MUI. Beberapa aktivis HAM berpendapat bahwa
larangan perkawinan beda agama bertentangan dengan prinsip kebebasan
individu dalam memilih pasangan hidup. Namun, dalam hukum Islam, kebebasan
ini tidak bersifat mutlak. Al-Mawardi dalam A/~Abkam As-Sultaniyyah menyatakan
bahwa hukum Islam menetapkan batasan dalam hal kebebasan individu demi
menjaga ketertiban sosial dan moralitas umat. Oleh karena itu, kebebasan
menikah dalam Islam tetap berada dalam koridor kemaslahatan.

Misalnya dalam kasus Indonesia, meskipun hukum positif tidak secara
tegas melarang perkawinan beda agama, realitas hukum dan sosial tetap mengarah
pada pembatasan. Putusan Mahkamah Konstitusi yang menegaskan bahwa
pencatatan perkawinan harus sesuai dengan hukum agama menjadi bukti bahwa
negara tetap mempertahankan pendekatan berbasis hukum agama dalam
kebijakan perkawinan. Namun, perdebatan masih terus berlangsung, terutama di
kalangan akademisi dan aktivis hukum yang mengusulkan adanya perubahan
regulasi yang lebih inklusif.

Secara keseluruhan perlu digaris bawahi bahwa, fatwa MUI tentang
larangan perkawinan beda agama memiliki dasar yang kuat dalam Al-Qur’an,

Hadis, dan pandangan ulama. Meskipun hukum positif Indonesia tidak secara

12|ADI SAPUTRA



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme
eksplisit melarangnya, implementasi regulasi menunjukkan bahwa hukum agama

tetap menjadi faktor penentu dalam keabsahan pernikahan. Polemik yang terjadi
tidak hanya menyangkut aspek hukum, tetapi juga berkaitan dengan nilai-nilai
sosial dan HAM. Oleh karena itu, diperlukan kajian lebih lanjut untuk memahami
bagaimana kebijakan terkait perkawinan beda agama dapat diterapkan secara adil
tanpa mengabaikan prinsip-prinsip hukum Islam dan konstitusi negara.

2. Sikap dan Respons Masyarakat Muslim di Indonesia terhadap Fatwa
MUI tentang Perkawinan Beda Agama
Fatwa MUI tentang perkawinan beda agama mendapat respons beragam dari
masyarakat Muslim di Indonesia. Sebagian besar umat Islam mendukung fatwa ini karena
menganggapnya sebagai bentuk perlindungan terhadap akidah dan keharmonisan
keluarga Muslim. Survei yang dilakukan oleh Lembaga Penelitian dan Pengkajian Islam
(LPPI) mencatat bahwa 75% Muslim Indonesia menolak perkawinan beda agama karena
alasan keyakinan dan stabilitas rumah tangga. Namun, ada juga kelompok yang menilai
bahwa fatwa ini terlalu eksklusif dan membatasi hak individu dalam menentukan
pasangan hidup. Beberapa aktivis hak asasi manusia berpendapat bahwa fatwa tersebut
bertentangan dengan kebebasan individu yang dijamin oleh konstitusi. Meski demikian,
dalam Islam, kebebasan individu tetap dibatasi oleh prinsip kemaslahatan. Al-Ghazali
dalam A/-Mustashfa menegaskan bahwa kebebasan seseorang tidak boleh membawa
mudarat bagi dirinya sendiri maupun masyarakat. Di sisi lain, terdapat juga fenomena
pasangan beda agama yang tetap menikah meskipun menghadapi kendala administratif
dan sosial. Beberapa komunitas Muslim moderat di kota-kota besar lebih menerima
konsep perkawinan lintas agama dibandingkan masyarakat di daerah yang lebih
konservatif. Hal ini menunjukkan bahwa sikap masyarakat terhadap fatwa ini sangat
bergantung pada pemahaman keagamaan dan latar belakang budaya mereka.

3. Relevansi Fatwa MUI tentang Perkawinan Beda Agama dalam
Konteks Hak Asasi Manusia dan Prinsip Kemaslahatan dalam
Hukum Islam
Salah satu perdebatan utama mengenai fatwa ini adalah relevansinya dalam

konteks hak asasi manusia (HAM). Deklarasi Universal Hak Asasi Manusia (DUHAM)
Pasal 16 menyebutkan bahwa setiap individu memiliki hak untuk menikah dan
membentuk keluarga tanpa diskriminasi berdasarkan agama. Namun, dalam hukum
Islam, kebebasan memilih pasangan tetap dibatasi oleh prinsip kemaslahatan. Prinsip
kemaslahatan dalam Islam bertujuan untuk melindungi lima aspek mendasar (a/-dbaruriyat

al-khams), yaitu agama (din), jiwa (nafs), akal (agl), keturunan (nasl, dan harta (maal). Imam

13|ADI SAPUTRA



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme

Asy-Syatibi dalam A/-Muwafagat menegaskan bahwa hukum Islam tidak hanya ditetapkan
berdasarkan hak individu semata, tetapi juga mempertimbangkan dampak sosial dan
moral yang lebih luas. Larangan pernikahan beda agama dalam fatwa MUI didasarkan
pada prinsip ini, yaitu untuk menjaga akidah dan keberlangsungan keluarga Muslim.
Meskipun demikian, dalam beberapa kasus, ada ulama yang memberikan pandangan
berbeda. Quraish Shihab dalam bukunya Membumikan Al-Qur'an menafsirkan bahwa ada
ruang bagi pernikahan antara Muslim dengan Ahlul Kitab (Yahudi dan Nasrani) dalam
kondisi tertentu. Namun, fatwa MUI tetap berpegang pada prinsip kehati-hatian dan
menutup celah yang dapat menimbulkan dampak negatif bagi umat Islam secara umum.

Pada konteks hukum positif, perdebatan mengenai HAM dan hukum Islam
sering kali berujung pada kompromi antara nilai-nilai agama dan regulasi negara.
Meskipun hukum nasional tidak secara tegas melarang perkawinan beda agama,
implementasi fatwa MUI tetap mempengaruhi kebijakan administratif, seperti
pencatatan perkawinan di KUA yang umumnya menolak pernikahan beda agama bagi
Muslim. Sebagai kesimpulan, perbandingan antara fatwa MUI dan hukum positif
Indonesia menunjukkan adanya perbedaan mendasar dalam perspektif hukum Islam dan
hukum negara. Respons masyarakat terhadap fatwa ini juga beragam, bergantung pada
latar belakang keagamaan dan sosial masing-masing individu. Sementara itu, dalam
konteks HAM dan prinsip kemaslahatan Islam, larangan perkawinan beda agama lebih
ditekankan pada perlindungan akidah dan ketahanan keluarga Muslim daripada sekadar
pembatasan kebebasan individu. Oleh karena itu, fatwa ini tetap relevan dalam menjaga
nilai-nilai Islam di Indonesia, meskipun masih menjadi subjek perdebatan di kalangan
akademisi dan masyarakat luas.

Sebagai catatan bahwa perbandingan antara fatwa MUI dan hukum positif
Indonesia menunjukkan adanya perbedaan mendasar dalam perspektif hukum Islam dan
hukum negara. Respons masyarakat terhadap fatwa ini juga beragam, bergantung pada
latar belakang keagamaan dan sosial masing-masing individu. Sementara itu, dalam
konteks HAM dan prinsip kemaslahatan Islam, larangan perkawinan beda agama lebih
ditekankan pada perlindungan akidah dan ketahanan keluarga Muslim daripada sekadar
pembatasan kebebasan individu. Oleh karena itu, fatwa ini tetap relevan dalam menjaga
nilai-nilai Islam di Indonesia, meskipun masih menjadi subjek perdebatan di kalangan
akademisi dan masyarakat luas.

Kesimpulan

Fatwa MUI tentang larangan perkawinan beda agama memiliki dasar yang kuat
dalam hukum Islam, baik dari segi dalil Al-Qur’an dan Hadis maupun pandangan para
ulama. Dalam Islam, pernikahan bukan sekadar hubungan kontraktual, tetapi juga ikatan

14| ADI SAPUTRA



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme
sakral yang bertujuan menjaga akidah dan ketahanan keluarga Muslim. Oleh karena itu,

larangan ini didasarkan pada prinsip kemaslahatan (maslabah) guna menghindari potensi
konflik keyakinan yang dapat mengancam stabilitas rumah tangga. Di sisi lain, hukum
positif Indonesia melalui Undang-Undang Perkawinan tidak secara eksplisit melarang
perkawinan beda agama, tetapi tetap mensyaratkan kesesuaian dengan hukum agama
masing-masing. Hal ini menunjukkan bahwa negara masih mengakomodasi hukum
agama dalam regulasi perkawinan.

Dinamika dan polemik mengenai perkawinan beda agama di Indonesia terus
berlanjut. Meskipun sebagian masyarakat mendukung larangan ini atas dasar kepatuhan
terhadap ajaran Islam, ada pula kelompok yang mengusulkan adanya regulasi yang lebih
inklusif dengan mengacu pada prinsip hak asasi manusia. Dalam praktiknya, beberapa
pasangan memilih jalan alternatif seperti menikah di luar negeri atau melakukan konversi
agama secara administratif demi mendapatkan legalitas pernikahan. Namun, pendekatan
ini sering kali menimbulkan kontroversi karena dianggap sebagai bentuk manipulasi
hukum. Putusan Mahkamah Konstitusi yang menegaskan bahwa pencatatan perkawinan
harus sesuai dengan hukum agama semakin mempertegas posisi hukum Indonesia yang
tetap berpijak pada nilai-nilai religius dalam persoalan perkawinan.

Sehingga, meskipun hukum positif dan fatwa MUI memiliki pendekatan yang
berbeda dalam menyikapi perkawinan beda agama, implementasi hukum di Indonesia
tetap menunjukkan kecenderungan yang sejalan dengan prinsip Islam. Polemik yang
terjadi antara aspek hukum Islam, hukum negara, dan hak asasi manusia mencerminkan
kompleksitas persoalan ini dalam konteks masyarakat plural seperti Indonesia. Oleh
karena itu, diperlukan kebijakan yang tidak hanya mempertimbangkan aspek legal formal,
tetapi juga sensitivitas sosial dan nilai-nilai agama yang telah menjadi bagian dari identitas
hukum nasional.

1I5|ADI SAPUTRA



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme

DAFTAR PUSTAKA
Al-Ghazali. (1993). Al-Mustashfa fi 1in al-Usul. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

Asy-Syatibi, 1. (2004). ALMuwafagat fi Usul al-Shari‘ab. Riyadh: Dar Ibn Affan.
Azizy, A. Q. (2002). Dinamika Politik Hukum Islam di Indonesia. Jakarta: Teraju.

Departemen Agama RI. (2004). ALQur'an dan Terjemahannya. Jakarta: PT Syaamil Cipta
Media.

Fatwa MULI. (2005). Fatwa MUI Nomor 4/ MUNAS VII/MUI/8/ 2005 tentang Perkawinan
Beda Agama. Jakarta: Majelis Ulama Indonesia.

Hallaq, W. B. (2005). The Origins and Evolution of Islamic Law. Cambridge: Cambridge
University Press.

Ibrahim, J. (2007). Teori dan Metodologi Penelitian Hukun Normatif. Malang: Bayumedia.

Ilyas, Y. (20006). Perkawinan dalanm Isiam: Studi Komparatif antara Hukum Islam dan Hukum
Positif di Indonesia. Jakarta: Kencana.

Mahkamah Konstitusi RI. (2014). Putusan Mabkamah Konstitusi Nomor 68/PUU-
XI1/2014. Jakarta: MKRI.

Manan, B. (2005). Aspek Hukum Perkawinan di Indonesia. Bandung: Alumni.

Mubarok, J. (2010). Figh Munakabat: Hukum Perkawinan dalam Islam. Bandung: Pustaka
Setia.

Rahmat, A. (2012). Perkawinan Beda Agama dalam Perspektif Hukum Islam dan Hak Asasi
Manusia. Yogyakarta: UII Press.

Rahmatullah, M. (2019). Hukum: Kelnarga Lsiam di Indonesia: Konsep dan Implementasi. Jakarta:
Rajawali Pers.

Rofi'i, M. (2016). Fatwa MUI tentang Perkawinan Beda Agama dalam Perspektif Magashid
Syariah. Jakarta: Kencana.

Satriawan, 1. (2018). Dinamika Hukum Islam dalam 1 egislasi Nasional. Malang: UIN Maliki
Press.

16 |ADI SAPUTRA



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme
Shihab, M. Q. (2013). Tafsir Al-Misbabh: Pesan, Kesan, dan Keserasian Al-Qur'an. Jakarta:
Lentera Hati.
Sirajuddin, S. (2017). Hukum Perkawinan Islam di Indonesia. Jakarta: Prenadamedia Group.
Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 1 Tahun 1974 tentang Perkawinan.

Wahid Foundation. (2019). Laporan Toleransi dan Keberagaman dalam Kebidupan Beragama di
Indonesia. Jakarta: Wahid Foundation.

Zainuddin, A. (2011). Perkawinan dalam Hnkum Isiam dan Hukum Nasional. Jakarta:

Kencana.

© 2025 by the authors. Submitted for possible open access publication under

@ @ the terms and conditions of the Creative Commons Attribution
ShareAlike (cc BY SA) license

(https:/ / creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/).

17| ADI SAPUTRA



Peran Perempan Dalam Keluarga Perspektif Teori Feminisme

18| ADI SAPUTRA



