
 

19| H E N D R A  Y A S I N  
 

PEMIKIRAN POLITIK HASAN AL-BANNA & 

IMPLEMENTASINYA TERHADAP EKSISTENSI HUKUM ISLAM 

MODERN 

 
Hendra Yasin1  
1 IAIN Sultan Amai Gorontalo 
*Correspondence: Email: hendrayasin@iaingorontalo.ac.id 

 
Abstract 
This study aims to comprehensively examine Hasan al-Banna's Islamic political thought, 
especially regarding the integration of religion and politics in the Islamic government system and 
its relevance in the development of modern Islamic law. This study uses a qualitative method 
with a literature study approach, referring to Hasan al-Banna's primary works and secondary 
references from contemporary researchers. The results of the study show that the core of al-
Banna's thought is rooted in the principle of monotheism as a source of sovereignty, shura as a 
mechanism for political participation, justice as the goal of government, and religious-political 
integration as the main foundation. This thought is relevant in responding to the renewal of 
Islamic law in Muslim countries, including Indonesia. Despite facing challenges such as 
secularism and legal pluralism, the opportunity for the actualization of al-Banna's thought 
remains open through strengthening the political awareness of the people, Islamic political 
education, and the development of contextual and adaptive contemporary ijtihad. 
Keywords: Politics, Hasan Al-Banna, Islamic Law 

 
Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji pemikiran politik Islam Hasan al-Banna secara 
komprehensif, terutama terkait integrasi antara agama dan politik dalam sistem pemerintahan 
Islam serta relevansinya dalam pengembangan hukum Islam modern. Kajian ini menggunakan 
metode kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan, mengacu pada karya-karya primer 
Hasan al-Banna serta referensi sekunder dari para peneliti kontemporer. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa inti pemikiran al-Banna berakar pada prinsip tauhid sebagai sumber 
kedaulatan, syura sebagai mekanisme partisipasi politik, keadilan sebagai tujuan 
pemerintahan, serta integrasi agama-politik sebagai pondasi utama. Pemikiran ini relevan 
dalam merespons pembaruan hukum Islam di negara-negara Muslim, termasuk Indonesia. 
Meskipun menghadapi tantangan seperti sekularisme dan pluralisme hukum, peluang 
aktualisasi pemikiran al-Banna tetap terbuka melalui penguatan kesadaran politik umat, 

mailto:hendrayasin@iaingorontalo.ac.id


Pemikiran Politik Hasan al-Banna & Implementasinya  
Terhadap Eksistensi Hukum Islam Modern 

20 | H E N D R A  Y A S I N  
 

pendidikan politik Islam, serta pengembangan ijtihad kontemporer yang kontekstual dan 
adaptif. 
 
Kata Kunci : Politik, Hasan Al-Banna, Hukum Islam  

 

Pendahuluan 

Pada abad ke-20, pemikiran politik Islam mengalami dinamika yang 

sangat signifikan, terutama dengan munculnya tokoh-tokoh pembaharu yang 

mencoba mengintegrasikan ajaran Islam ke dalam sistem politik modern. Salah 

satu tokoh yang memiliki pengaruh besar dalam wacana ini adalah Hasan al-

Banna, pendiri Gerakan Ikhwanul Muslimin di Mesir pada tahun 1928. Al-Banna 

tidak hanya dikenal sebagai seorang aktivis politik, tetapi juga sebagai pemikir 

Islam yang berusaha menghidupkan kembali konsep politik Islam yang integral 

dengan syariat, aqidah, dan akhlak. Dalam pemikirannya, politik bukanlah entitas 

yang terpisah dari agama, melainkan bagian integral dari ajaran Islam secara 

keseluruhan.1 

Pada konteks pemikiran Hasan al-Banna, konsep politik Islam dibangun 

di atas fondasi tauhid yang menempatkan Allah sebagai sumber segala hukum 

dan kekuasaan. Tauhid tidak hanya dipahami sebagai pengesaan Allah dalam 

aspek teologis, melainkan juga sebagai dasar pembentukan sistem politik yang adil 

dan berorientasi pada kemaslahatan umat. Oleh sebab itu, dalam sistem politik 

Islam menurut al-Banna, tidak ada pemisahan antara agama dan negara (ad-din 

wa ad-daulah), melainkan keduanya saling terkait secara erat dalam mewujudkan 

tatanan masyarakat yang ideal. 

Selain prinsip tauhid, al-Banna menekankan pentingnya prinsip syura 

dalam sistem politik Islam. Syura dipandang sebagai manifestasi dari ajaran 

 
1 G. Tahir, “Ikhwan al-Muslimin and Political Movement A Study of Hasan al-Banna’s Thought,” 
Al-Hikmah, 25(1) (Makassar: UIN Alauddin Makassar, 2023) hlm. 26–37. 



Pemikiran Politik Hasan al-Banna & Implementasinya  
Terhadap Eksistensi Hukum Islam Modern 

21 | H E N D R A  Y A S I N  
 

musyawarah yang diajarkan dalam al-Qur’an, yang memberi ruang partisipasi 

kepada masyarakat dalam pengambilan keputusan politik. Bagi al-Banna, syura 

bukan sekadar formalitas, melainkan suatu mekanisme kontrol dan partisipasi 

umat dalam menentukan arah kebijakan pemerintahan yang sejalan dengan 

syariat. Prinsip keadilan juga menjadi pilar utama dalam pemikiran politik Islam 

Hasan al-Banna. Keadilan menurut al-Banna harus ditegakkan dalam semua 

aspek kehidupan, baik dalam hukum, pemerintahan, ekonomi, maupun sosial. 

Negara Islam, menurut beliau, berkewajiban menjamin hak-hak dasar warganya, 

menegakkan keadilan sosial, dan melindungi golongan lemah dari eksploitasi serta 

ketidakadilan struktural.2 

Salah satu keunikan pemikiran Hasan al-Banna adalah kemampuannya 

mengintegrasikan ajaran agama ke dalam praktik politik tanpa kehilangan esensi 

spiritual Islam. Dalam pandangannya, politik bukan hanya tentang perebutan 

kekuasaan, tetapi sebuah sarana untuk menegakkan nilai-nilai Islam secara 

komprehensif. Maka dari itu, politik Islam versi al-Banna mengandung dimensi 

moral dan etis yang tinggi, berlandaskan pada akhlakul karimah dan tanggung 

jawab sosial. 

Landasan normatif pemikiran politik Islam Hasan al-Banna bersumber 

dari ajaran al-Qur'an dan Sunnah Nabi SAW. Ia meyakini bahwa seluruh sistem 

kehidupan, termasuk politik, harus tunduk pada ketentuan wahyu. Selain itu, al-

Banna juga banyak terinspirasi oleh pemikiran ulama klasik seperti Imam al-

Ghazali, Ibn Taymiyyah, dan al-Mawardi yang menjadikan politik sebagai bagian 

dari implementasi syariat dalam kehidupan bermasyarakat. Selain landasan 

normatif, pemikiran politik Hasan al-Banna juga dipengaruhi oleh kondisi sosio-

 
2 N. Nizar, Z. Losi, A. Asriani & C. Fariaty, Pemikiran Politik Hasan al-Banna (Majene: Jurnal 
Hukum Unsulbar, 2022) hlm. 32–46. 



Pemikiran Politik Hasan al-Banna & Implementasinya  
Terhadap Eksistensi Hukum Islam Modern 

22 | H E N D R A  Y A S I N  
 

politik Mesir pada masa itu. Penjajahan Inggris, dominasi budaya Barat, serta 

kemerosotan moral umat Islam menjadi faktor yang mendorong al-Banna 

mengembangkan gagasan politik Islam sebagai bentuk perlawanan ideologis. 

Pada situasi inilah, al-Banna menegaskan pentingnya kembali kepada Islam secara 

kaffah untuk mengembalikan kejayaan umat.3 

Konsep politik Islam yang dibangun oleh Hasan al-Banna tidak hanya 

relevan pada masanya, tetapi juga memberikan sumbangan penting bagi 

pembentukan hukum Islam modern. Melalui gagasan tentang negara Islam, 

penerapan syariat, dan penegakan keadilan sosial, al-Banna berupaya menawarkan 

model pemerintahan yang menjamin keseimbangan antara kekuasaan dan 

tanggung jawab moral berdasarkan nilai-nilai Islam. Relevansi pemikiran politik 

Hasan al-Banna terhadap hukum Islam modern terlihat dalam berbagai aspek 

legislasi di negara-negara Muslim yang mengadopsi sebagian prinsip syariah ke 

dalam sistem hukumnya. Di Indonesia, misalnya, meskipun negara tidak secara 

resmi menganut sistem negara Islam, namun pengaruh pemikiran politik Islam 

tetap terasa dalam pembentukan berbagai regulasi yang mengakomodasi hukum 

Islam, seperti UU Peradilan Agama, UU Perkawinan, dan sejumlah regulasi 

ekonomi syariah. 

Selain itu, gagasan al-Banna tentang pentingnya membangun masyarakat 

Islam melalui pendidikan, dakwah, dan reformasi sosial juga menjadi fondasi 

penting dalam pengembangan hukum Islam modern. Ia menekankan bahwa 

perubahan hukum tidak akan efektif tanpa perubahan individu dan masyarakat 

menuju pemahaman dan pengamalan Islam yang benar. Namun demikian, 

penerapan pemikiran politik Islam Hasan al-Banna dalam konteks hukum Islam 

 
3  A. R. F. Hanafie & S. Halimang, “Analysis of Fiqh Siyasah on the Concept of Islamic 
Government According to Hasan al-Banna’s Thinking,” Siyasatuna, 6(1) (Makassar: UIN 
Alauddin Makassar, 2025) hlm. 150–159. 



Pemikiran Politik Hasan al-Banna & Implementasinya  
Terhadap Eksistensi Hukum Islam Modern 

23 | H E N D R A  Y A S I N  
 

modern tidak terlepas dari berbagai tantangan. Salah satu tantangan terbesar 

adalah arus sekularisasi yang memisahkan agama dari politik dan hukum. Di 

banyak negara Muslim, sistem hukum yang berlaku masih didominasi oleh sistem 

hukum warisan kolonial yang bersifat sekuler. 

Pluralisme hukum juga menjadi tantangan yang kompleks, di mana dalam 

satu negara terdapat berbagai sistem hukum yang berlaku secara paralel, seperti 

hukum adat, hukum positif, dan hukum Islam. Hal ini seringkali menimbulkan 

tarik-menarik kepentingan dalam upaya menerapkan hukum Islam secara 

komprehensif sebagaimana yang dicita-citakan oleh Hasan al-Banna. Selain 

tantangan, penerapan pemikiran politik Islam Hasan al-Banna juga menghadirkan 

peluang besar dalam penguatan hukum Islam kontemporer. Kebutuhan 

masyarakat Muslim akan keadilan sosial, sistem ekonomi yang berkeadilan, serta 

pemerintahan yang bersih dari korupsi menjadi pintu masuk yang relevan untuk 

mengaplikasikan nilai-nilai politik Islam yang diusung oleh al-Banna.4 

Peluang lain yang muncul adalah adanya kesadaran global tentang 

pentingnya nilai-nilai etika dan moralitas dalam politik. Krisis kepemimpinan, 

korupsi, dan krisis kemanusiaan di banyak negara menuntut hadirnya model 

pemerintahan yang tidak hanya berorientasi pada kekuasaan, tetapi juga pada 

tanggung jawab moral sebagaimana diajarkan dalam Islam. Lebih jauh, 

perkembangan teknologi informasi saat ini membuka ruang dakwah yang lebih 

luas bagi penyebaran pemikiran politik Islam ala Hasan al-Banna. Media sosial, 

seminar internasional, dan forum dialog lintas budaya menjadi sarana efektif 

untuk menyebarluaskan ide-ide Islam politik yang moderat, adaptif, namun tetap 

berpegang teguh pada prinsip syariat. Sehingga, studi tentang pemikiran politik 

 
4 Nasihuddin, M. "Pemikiran Pendidikan Hasan Al-Banna." Al-Lubab: Jurnal Penelitian Pendidikan 
dan Keagamaan Islam 7.1 (2021): 83-93. 



Pemikiran Politik Hasan al-Banna & Implementasinya  
Terhadap Eksistensi Hukum Islam Modern 

24 | H E N D R A  Y A S I N  
 

Islam Hasan al-Banna dan relevansinya terhadap hukum Islam modern menjadi 

sangat penting untuk dilakukan. Tidak hanya untuk memahami warisan 

pemikiran seorang tokoh besar, tetapi juga untuk merumuskan strategi aplikatif 

dalam penguatan hukum Islam di tengah dinamika global yang terus berubah.5 

 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi ilmiah dalam 

memperkaya khazanah pemikiran politik Islam, serta menawarkan analisis kritis 

terhadap peluang dan tantangan penerapan hukum Islam dalam konteks 

masyarakat modern. Lebih dari itu, kajian ini diharapkan mampu membuka ruang 

dialog yang konstruktif antara prinsip-prinsip politik Islam dengan realitas hukum 

kontemporer di berbagai negara Muslim. Maka, dengan segala kompleksitasnya, 

pemikiran Hasan al-Banna tetap memberikan inspirasi besar dalam upaya 

menghadirkan sistem politik yang adil, beretika, dan berlandaskan nilai-nilai 

Islam. Oleh karena itu, kajian mendalam terhadap gagasannya menjadi penting, 

tidak hanya sebagai warisan intelektual, tetapi juga sebagai panduan praktis dalam 

membangun tata kelola pemerintahan dan hukum Islam yang berkeadilan di masa 

depan. 

 

 
Metodologi 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan 

kepustakaan (library research) yang memusatkan kajian pada pemikiran Hasan al-

Banna mengenai politik Islam dan relevansinya terhadap hukum Islam modern. 

Metode kualitatif dipilih karena penelitian ini bertujuan untuk memahami secara 

 
5 S. Karim, Relevansi Pemikiran Politik Islam dalam Hukum Modern (Bandung: PT Refika Aditama, 

2023), hlm. 12–16. 



Pemikiran Politik Hasan al-Banna & Implementasinya  
Terhadap Eksistensi Hukum Islam Modern 

25 | H E N D R A  Y A S I N  
 

mendalam, komprehensif, dan interpretatif mengenai konsep-konsep politik 

Islam menurut Hasan al-Banna, bukan sekadar mengukur atau menguji hipotesis 

secara kuantitatif. Data yang digunakan dalam penelitian ini bersumber dari 

literatur primer berupa karya-karya Hasan al-Banna sendiri, seperti Majmu’ Rasail, 

serta literatur sekunder berupa buku-buku, artikel jurnal, hasil disertasi, tesis, 

maupun kajian akademik lain yang relevan yang membahas pemikiran beliau 

dalam ranah politik Islam dan hukum Islam. Selain itu, referensi sejarah tentang 

kondisi sosial-politik Mesir saat Hasan al-Banna hidup, serta perkembangan 

hukum Islam kontemporer, juga menjadi bagian penting dalam pengumpulan 

data.6 

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan melalui telaah 

dokumentasi yang sistematis terhadap sumber-sumber yang telah disebutkan. 

Setiap data dianalisis dengan menggunakan teknik analisis isi (content analysis), 

yaitu menguraikan, menginterpretasikan, serta menarik makna dari teks-teks 

pemikiran Hasan al-Banna secara mendalam. Dengan analisis ini, peneliti 

berusaha menggali prinsip-prinsip utama dalam politik Islam menurut Hasan al-

Banna seperti tauhid, syura, keadilan, serta integrasi agama dan politik, serta 

menghubungkannya dengan perkembangan hukum Islam modern. Peneliti juga 

melakukan komparasi antara pemikiran Hasan al-Banna dengan kondisi aktual 

penerapan hukum Islam di beberapa negara Muslim, khususnya Indonesia, guna 

melihat relevansi dan aktualitas gagasan beliau.7 

Selama proses analisis data, peneliti menggunakan pendekatan deskriptif-

analitis yang berusaha menggambarkan dan menguraikan pemikiran Hasan al-

Banna secara sistematis, kemudian menganalisisnya secara kritis terhadap 

 
6 M. F. Sandri, Sejarah Sosial-Politik Mesir Abad ke-20 (Surabaya: Unesa Press, 2021), hlm. 112–118. 
7 H. Alwi, Pendekatan Kualitatif dalam Ilmu Sosial dan Humaniora (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2019), 
hlm. 82–85. 



Pemikiran Politik Hasan al-Banna & Implementasinya  
Terhadap Eksistensi Hukum Islam Modern 

26 | H E N D R A  Y A S I N  
 

dinamika hukum Islam modern. Peneliti juga menerapkan pendekatan historis-

sosiologis untuk memahami bagaimana kondisi sosial, politik, dan budaya pada 

masa Hasan al-Banna turut mempengaruhi pembentukan pemikirannya. Dengan 

menggunakan pendekatan ini, diharapkan penelitian mampu menghasilkan 

pemahaman yang holistik mengenai pemikiran politik Islam Hasan al-Banna, 

landasan normatif dan ideologisnya, serta relevansinya dalam merespons 

tantangan dan peluang penerapan hukum Islam di era kontemporer yang 

kompleks. 

 

Hasil dan Pembahasan 

1. Mengenal profil singkat sosok Hasan al-Banna 

Hasan Ahmad ‘Abd al-Rahman al-Banna lahir pada 14 Oktober 1906 di 

desa Mahmudiyah, sebuah desa kecil yang terletak di Provinsi Buhairah, Mesir. Ia 

dilahirkan dari keluarga sederhana yang sangat taat menjalankan ajaran Islam. 

Ayahnya, Ahmad ‘Abd al-Rahman al-Banna, adalah seorang ulama, guru, 

sekaligus pengrajin jam yang terkenal di daerahnya. Sang ayah juga merupakan 

ahli hadis yang produktif menulis, termasuk di antaranya kitab terkenal al-Fath al-

Rabbani li Tartib Musnad al-Imam Ahmad ibn Hanbal al-Syaibani. 

Sejak kecil, Hasan al-Banna telah mendapatkan pendidikan agama 

langsung dari ayahnya. Ayahnya sangat menanamkan kecintaan kepada al-Qur'an 

dan hadis dalam diri Hasan al-Banna. Selain pendidikan formal, ia juga mengikuti 

berbagai halaqah dan majelis ilmu yang ada di daerahnya. Pada usia dini, ia sudah 

hafal sebagian besar isi al-Qur'an dan mulai memahami dasar-dasar fiqh, tauhid, 

akhlak, dan ilmu-ilmu Islam lainnya.8 

 
8 Ridwan, Ridwan. "Hubungan Islam Dan Politik Di Indonesia Perspektif Pemikiran Hasan Al-
Banna." Jurnal Hukum Samudra Keadilan 12.2 (2017): 223-236. 



Pemikiran Politik Hasan al-Banna & Implementasinya  
Terhadap Eksistensi Hukum Islam Modern 

27 | H E N D R A  Y A S I N  
 

Hasan al-Banna juga sangat aktif mengikuti berbagai organisasi 

keagamaan pada masa remajanya. Salah satunya adalah keikutsertaannya dalam 

organisasi Jam’iyyah al-Akhlaq al-Adabiyyah (Perhimpunan Akhlak dan Kesusilaan) 

yang sangat berpengaruh dalam membentuk karakter sosial dan 

kepemimpinannya kelak. Selain itu, ia juga aktif dalam gerakan al-Anshar al-

Akhyar yang menentang praktik maksiat di lingkungan sekitarnya. Setelah 

menyelesaikan pendidikan dasarnya, Hasan al-Banna melanjutkan studinya ke 

Dar al-‘Ulum di Kairo pada tahun 1923. Dar al-‘Ulum saat itu merupakan 

lembaga pendidikan modern yang menggabungkan pendidikan agama dan ilmu 

umum. Di lembaga inilah wawasan keilmuannya semakin luas, termasuk dalam 

bidang bahasa Arab, pendidikan, dan ilmu sosial. Ia menamatkan pendidikannya 

pada tahun 1927 dengan predikat yang sangat baik. 

Setelah menyelesaikan pendidikannya di Dar al-‘Ulum, Hasan al-Banna 

diangkat menjadi guru di kota Ismailiyah. Di kota inilah ia menyaksikan secara 

langsung dampak dari penetrasi budaya Barat, kolonialisme Inggris, serta 

ketimpangan sosial yang dihadapi masyarakat Mesir. Kondisi ini menumbuhkan 

keprihatinan mendalam dalam dirinya akan perlunya kebangkitan umat Islam. 

Pada tahun 1928, saat berusia 22 tahun, bersama dengan enam orang temannya, 

Hasan al-Banna mendirikan organisasi al-Ikhwan al-Muslimun (Persaudaraan 

Muslim). Organisasi ini pada awalnya bergerak di bidang pendidikan, sosial, dan 

dakwah, untuk membina umat Islam agar kembali kepada ajaran Islam yang 

murni. Keberhasilan organisasi ini berkembang pesat hingga ke berbagai pelosok 

Mesir dalam waktu yang relatif singkat.9 

 
9 Ridwan, Ridwan. "Hubungan Islam Dan Politik Di Indonesia Perspektif Pemikiran Hasan Al-
Banna." Jurnal Hukum Samudra Keadilan 12.2 (2017): 223-236. 



Pemikiran Politik Hasan al-Banna & Implementasinya  
Terhadap Eksistensi Hukum Islam Modern 

28 | H E N D R A  Y A S I N  
 

Hasan al-Banna dikenal sebagai sosok yang memiliki kepribadian yang 

tenang, lembut, namun tegas dalam prinsip. Ia juga dikenal memiliki kemampuan 

retorika yang sangat baik, mampu menarik simpati berbagai kalangan, mulai dari 

rakyat biasa hingga para intelektual dan elit politik. Kehidupannya sehari-hari 

dipenuhi oleh aktivitas dakwah, pembinaan kader, serta penulisan buku dan 

artikel. Di samping aktivitas organisasinya, Hasan al-Banna juga membina rumah 

tangga. Ia menikah dan dikaruniai beberapa orang anak. Kehidupan keluarga 

dijalaninya dengan penuh kesederhanaan, walau pada saat yang sama ia memikul 

tanggung jawab yang sangat besar dalam memimpin gerakan yang terus 

berkembang.10 

Semakin berkembangnya Ikhwanul Muslimin menyebabkan 

kekhawatiran di kalangan pemerintah Mesir yang berhaluan sekuler. Akibat 

ketegangan politik yang memuncak, pada tanggal 12 Februari 1949, Hasan al-

Banna dibunuh oleh aparat keamanan Mesir di Kairo. Pembunuhan ini 

menorehkan duka mendalam bagi jutaan pengikutnya dan mengundang kecaman 

dunia internasional. Meskipun Hasan al-Banna wafat di usia yang sangat muda, 

yaitu 43 tahun, namun warisan perjuangannya terus hidup hingga kini. Organisasi 

yang didirikannya berkembang ke berbagai negara, bahkan hingga hari ini menjadi 

salah satu gerakan Islam paling berpengaruh di dunia. Nama Hasan al-Banna 

dikenang sebagai tokoh besar dalam sejarah kebangkitan Islam modern. 

 

2. Konsep Politik Islam Hasan al-Banna Berbasis Tauhid Syura Keadilan 

dan Integrasi Agama dalam Sistem Pemerintahan Modern 

 
10 Yusuf al-Qaradawi, Fiqh Dakwah Menurut Hasan Al-Banna (Jakarta: Gema Insani, 1997), hlm. 
25-27. 



Pemikiran Politik Hasan al-Banna & Implementasinya  
Terhadap Eksistensi Hukum Islam Modern 

29 | H E N D R A  Y A S I N  
 

Pemikiran politik Islam Hasan al-Banna lahir dari keresahan mendalam 

terhadap kondisi kemunduran umat Islam pada abad ke-20. Bagi al-Banna, 

kemerosotan umat Islam tidak semata-mata disebabkan oleh kelemahan militer 

atau ekonomi, melainkan karena jauhnya umat Islam dari ajaran Islam yang 

kaffah, termasuk dalam aspek politik. Oleh sebab itu, al-Banna menegaskan 

bahwa politik tidak boleh dipisahkan dari agama, karena politik adalah bagian 

integral dari syariat Islam itu sendiri. Dalam kerangka pemikirannya, Islam 

mencakup seluruh aspek kehidupan manusia, mulai dari akidah, ibadah, akhlak, 

hingga pemerintahan dan pengelolaan negara. 

Prinsip pertama dan paling fundamental dalam politik Islam versi Hasan 

al-Banna adalah tauhid. Tauhid bagi al-Banna tidak hanya berarti pengesaan Allah 

dalam aspek teologis, melainkan juga penegasan bahwa hanya Allah yang berhak 

menjadi sumber hukum dan kekuasaan. Segala bentuk kedaulatan harus tunduk 

kepada kehendak Allah yang terwujud dalam al-Qur’an dan Sunnah. Konsep 

tauhid ini menjadi penyangga utama sistem politik Islam yang menolak segala 

bentuk sekularisme yang memisahkan antara agama dan urusan pemerintahan.11 

Sedangkan pada penguatan prinsip tauhid, Hasan al-Banna menegaskan 

bahwa segala bentuk perundang-undangan, pengambilan kebijakan, dan 

administrasi negara harus merujuk kepada syariat Islam. Negara Islam menurut 

al-Banna bukanlah teokrasi dalam pengertian Barat, melainkan negara yang 

berdasarkan pada hukum Allah namun tetap memberi ruang bagi partisipasi umat 

melalui mekanisme syura. Dengan demikian, kedaulatan dalam sistem politik 

Islam berada di tangan Allah, sementara kekuasaan manusia hanyalah amanah 

untuk menegakkan hukum-Nya di bumi. 

 
11 Ridwan, Ridwan. "Hubungan Islam Dan Politik Di Indonesia Perspektif Pemikiran Hasan Al-
Banna." Jurnal Hukum Samudra Keadilan 12.2 (2017): 223-236. 



Pemikiran Politik Hasan al-Banna & Implementasinya  
Terhadap Eksistensi Hukum Islam Modern 

30 | H E N D R A  Y A S I N  
 

Prinsip kedua dalam politik Islam Hasan al-Banna adalah syura 

(musyawarah). Syura merupakan sistem demokrasi Islam yang menjamin adanya 

partisipasi masyarakat dalam proses pengambilan keputusan politik. Bagi al-

Banna, syura adalah mekanisme penting untuk menghindari kekuasaan absolut 

dan otoritarianisme. Pemimpin dalam negara Islam berkewajiban untuk 

mendengar dan mempertimbangkan pendapat rakyatnya, sebab amanah 

kepemimpinan sejatinya adalah untuk mewujudkan kemaslahatan umat, bukan 

untuk kepentingan pribadi atau kelompok. 

Hasan al-Banna juga menekankan pentingnya keadilan sebagai pilar 

utama dalam sistem politik Islam. Keadilan dalam pengertiannya tidak terbatas 

pada aspek hukum semata, tetapi juga mencakup keadilan sosial, ekonomi, dan 

politik. Negara Islam harus mampu menjamin kesejahteraan seluruh lapisan 

masyarakat tanpa diskriminasi. Menurut al-Banna, ketidakadilan sosial adalah 

penyebab utama dari krisis politik dan kehancuran negara-negara Muslim. Oleh 

sebab itu, penegakan keadilan menjadi tanggung jawab utama pemerintah Islam. 

Pada kerangka integrasi antara agama dan politik, Hasan al-Banna 

menolak keras gagasan sekularisme yang memisahkan antara urusan dunia dan 

agama. Bagi beliau, agama dan politik adalah satu kesatuan yang tak terpisahkan. 

Setiap kebijakan politik harus berlandaskan pada prinsip moralitas dan akhlak 

Islam. Pemisahan antara agama dan politik menurutnya akan melahirkan 

kekuasaan yang lepas dari nilai-nilai ilahi, sehingga mudah terjerumus pada 

penyalahgunaan wewenang dan ketidakadilan.12 

Hasan al-Banna juga melihat bahwa pemimpin dalam sistem politik Islam 

bukanlah sosok yang memiliki hak istimewa, melainkan orang yang memikul 

 
12 Ramadhani, Yunizar. "Ideologi Keagamaan, Partai Politik, dan Pendidikan Islam: Refleksi 
Pemikiran Hasan Al-Banna di Sekolah Islam Terpadu Ukhuwah Banjarmasin." Nalar: Jurnal 
Peradaban Dan Pemikiran Islam 5.1 (2021): 78-92. 



Pemikiran Politik Hasan al-Banna & Implementasinya  
Terhadap Eksistensi Hukum Islam Modern 

31 | H E N D R A  Y A S I N  
 

tanggung jawab besar di hadapan Allah dan rakyatnya. Kepemimpinan dalam 

Islam merupakan bentuk pengabdian dan tanggung jawab moral untuk 

menegakkan kebenaran dan menolak segala bentuk kezaliman. Oleh sebab itu, 

akhlak dan integritas pribadi menjadi kriteria utama dalam memilih seorang 

pemimpin menurut pandangan al-Banna. 

Selain aspek teori, Hasan al-Banna juga menguraikan strategi pembinaan 

politik Islam melalui tahapan dakwah. Beliau memulai dari pembinaan individu 

Muslim, keluarga Muslim, hingga pada tataran masyarakat dan negara. Proses 

transformasi sosial menurut al-Banna harus dibangun secara bertahap dengan 

menguatkan pemahaman aqidah, ibadah, dan akhlak yang kemudian berdampak 

pada sistem sosial dan politik yang islami. 

Konsep dakwah politik Hasan al-Banna juga menekankan pentingnya 

pendidikan politik bagi umat Islam. Menurutnya, umat harus disadarkan akan hak 

dan kewajibannya dalam mengontrol jalannya pemerintahan. Dengan demikian, 

rakyat bukan sekadar objek kekuasaan, melainkan subjek yang aktif dalam 

menegakkan prinsip syariat Islam di ruang publik. Kesadaran politik umat 

menjadi faktor penting dalam mencegah lahirnya pemerintahan yang despotik. 

Pada konteks hubungan internasional, Hasan al-Banna mengajukan 

prinsip ukhuwah Islamiyah (persaudaraan Islam) sebagai basis solidaritas politik 

antarnegara Muslim. Baginya, negara-negara Islam harus saling mendukung 

dalam mewujudkan keadilan global dan membebaskan diri dari dominasi 

kekuatan asing yang selama ini menindas umat Islam. Solidaritas ini bukanlah 

wujud ekspansi kekuasaan, melainkan bagian dari misi Islam sebagai rahmat bagi 

seluruh alam. Hasan al-Banna pun menyadari bahwa konsep politik Islam yang ia 

gagas menuntut adanya pembaharuan sistem hukum negara. Oleh karena itu, ia 

mendorong pembentukan legislasi yang sejalan dengan prinsip-prinsip syariat. 



Pemikiran Politik Hasan al-Banna & Implementasinya  
Terhadap Eksistensi Hukum Islam Modern 

32 | H E N D R A  Y A S I N  
 

Pembaruan hukum Islam menurut al-Banna bukan berarti menafikan ijtihad 

modern, tetapi justru mendorong para ulama dan cendekiawan Muslim untuk 

mengaktualisasikan ajaran Islam dalam menjawab tantangan zaman.13 

Penting dicatat, bahwa Hasan al-Banna tidak anti terhadap modernitas, 

selama modernitas tersebut tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip syariat. 

Beliau mengkritik keras westernisasi dan sekularisasi, tetapi tetap membuka ruang 

bagi pengembangan ilmu pengetahuan, teknologi, dan sistem pemerintahan 

modern yang relevan dengan nilai-nilai Islam. Inilah bentuk fleksibilitas 

pemikirannya yang membuat gagasannya tetap relevan hingga saat ini. Adapun 

pada konteks kekuasaan politik, Hasan al-Banna juga memperingatkan bahaya 

penyalahgunaan kekuasaan. Ia menekankan pentingnya mekanisme pengawasan 

terhadap penguasa dan adanya keseimbangan antara eksekutif, legislatif, dan 

yudikatif yang masing-masing tetap tunduk kepada prinsip syariat. Kekuasaan 

dalam Islam harus transparan, akuntabel, dan dapat dipertanggungjawabkan 

secara moral maupun hukum.14 

Melalui pemikiran politik Islam yang demikian komprehensif, Hasan al-

Banna ingin membangun sebuah tatanan sosial-politik yang tidak hanya mengejar 

kemajuan material, tetapi juga membangun peradaban spiritual. Baginya, politik 

Islam adalah jalan untuk menciptakan masyarakat yang adil, sejahtera, dan 

diridhai Allah SWT. Oleh karena itu, pemikiran politik Islam Hasan al-Banna 

sangat menekankan keseimbangan antara duniawi dan ukhrawi, antara kekuasaan 

dan tanggung jawab moral.15 

 
13  Otoman, Otoman. "Pemikiran Politik Hasan Al-Banna (1906–1949) Dan Pembentukan 
Radikalisme Islam." Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan Sastra Islam 15.1 (2015): 35-78. 
14 Ahmad S. Moussalli, Hasan al-Banna: Vision and Mission (Kuala Lumpur: Islamic Book Trust, 
2004), hlm. 58-60. 
15 Ibrahim M. Abu-Rabi’, Intellectual Origins of Islamic Resurgence in the Modern Arab World (Albany: 
State University of New York Press, 1996), hlm. 152-154. 



Pemikiran Politik Hasan al-Banna & Implementasinya  
Terhadap Eksistensi Hukum Islam Modern 

33 | H E N D R A  Y A S I N  
 

Konsep politik Islam dalam pemikiran Hasan al-Banna berakar kuat pada 

prinsip tauhid sebagai sumber utama kedaulatan, syura sebagai sistem partisipasi 

politik, keadilan sebagai tujuan utama pemerintahan, dan integrasi agama dengan 

politik sebagai fondasi utamanya. Politik Islam menurut al-Banna tidak sekadar 

pengelolaan kekuasaan, melainkan sarana untuk menegakkan nilai-nilai syariat 

secara kaffah dalam seluruh aspek kehidupan bernegara dan bermasyarakat. 

Pemikirannya menawarkan model politik yang bersumber dari wahyu namun 

tetap responsif terhadap dinamika sosial-politik, sehingga tetap relevan untuk 

dikaji dan diaplikasikan dalam konteks hukum Islam modern. 

 

3. Landasan, Relevansi, dan Aktualisasi Pemikiran Politik Islam Hasan 

al-Banna dalam Hukum Islam Modern 

Pemikiran politik Islam Hasan al-Banna lahir dari kegelisahan terhadap 

kemunduran umat Islam akibat dominasi Barat dan jauh dari nilai-nilai ajaran 

Islam yang holistik. Dalam merumuskan gagasan politiknya, al-Banna menjadikan 

al-Qur'an dan Sunnah sebagai landasan normatif utama, di mana seluruh dimensi 

kehidupan umat, termasuk politik dan hukum, harus tunduk pada kehendak 

syariat. Baginya, tidak ada pemisahan antara agama dan politik, sebab politik 

merupakan bagian dari penerapan ajaran Islam secara menyeluruh (kaffah). Maka, 

prinsip tauhid menjadi dasar utama kedaulatan politik yang mengakui bahwa 

sumber hukum tertinggi hanya milik Allah. 

Selain al-Qur'an dan Sunnah, al-Banna juga menjadikan sejarah 

pemerintahan Rasulullah SAW dan Khulafaur Rasyidin sebagai model ideal 

sistem politik Islam. Model ini menampilkan pemerintahan yang berjalan dengan 

adil, transparan, dan partisipatif melalui prinsip syura (musyawarah). Dalam 

kerangka ini, pemimpin bukanlah penguasa mutlak, melainkan amanah yang 



Pemikiran Politik Hasan al-Banna & Implementasinya  
Terhadap Eksistensi Hukum Islam Modern 

34 | H E N D R A  Y A S I N  
 

dipertanggungjawabkan di hadapan Allah dan rakyat. Syura, menurut al-Banna, 

menghindarkan negara dari otoritarianisme, serta memungkinkan umat turut 

berpartisipasi aktif dalam perumusan kebijakan dan pengawasan pemerintah. 

Prinsip keadilan juga menjadi pondasi penting dalam kerangka politik 

Islam al-Banna. Keadilan tidak hanya mencakup aspek hukum, tetapi juga 

keadilan sosial, ekonomi, dan politik. Menurutnya, ketidakadilan merupakan 

faktor utama yang melahirkan ketidakstabilan dan kehancuran peradaban umat 

Islam. Maka, penegakan hukum dalam pemerintahan Islam harus mampu 

menciptakan keseimbangan kesejahteraan di antara semua lapisan masyarakat. 

Sedangkan dalam integrasi antara agama dan politik, al-Banna dengan tegas 

menolak konsep sekularisme Barat yang memisahkan kehidupan bernegara dari 

nilai-nilai keagamaan. Politik dalam Islam, baginya, merupakan sarana untuk 

menerapkan nilai-nilai moral, keadilan, dan pengabdian kepada Allah. Setiap 

kebijakan yang diambil pemerintah wajib tunduk pada prinsip syariat, bukan 

semata-mata pada kepentingan kekuasaan, kelompok, atau partai.16 

Relevansi pemikiran politik Islam Hasan al-Banna tampak nyata dalam 

upaya pembaharuan hukum Islam di banyak negara Muslim, termasuk Indonesia. 

Konsep Islam kaffah yang ia tawarkan menegaskan bahwa hukum Islam tidak 

hanya mengatur ibadah individu, tetapi juga sistem sosial, ekonomi, dan 

pemerintahan. Dalam konteks Indonesia, pembentukan lembaga-lembaga seperti 

Mahkamah Syariah, Kompilasi Hukum Islam (KHI), dan Majelis Ulama 

Indonesia (MUI) menunjukkan adanya ruang pengembangan hukum Islam yang 

bersinergi dengan sistem hukum nasional. 

 
16 Ahmad S. Moussalli, Hasan al-Banna: Vision and Mission (Kuala Lumpur: Islamic Book Trust, 
2004), hlm. 70-72. 



Pemikiran Politik Hasan al-Banna & Implementasinya  
Terhadap Eksistensi Hukum Islam Modern 

35 | H E N D R A  Y A S I N  
 

Pemikiran al-Banna mengenai hubungan antara negara dan agama juga 

sejalan dengan usaha sebagian negara Muslim modern yang mencoba 

memadukan hukum Islam dengan sistem kenegaraan kontemporer. Di negara-

negara seperti Malaysia, Brunei Darussalam, hingga sebagian negara Teluk, 

banyak upaya dilakukan untuk mengintegrasikan prinsip syariat dalam hukum 

nasional secara lebih formal, meskipun tetap menghadapi resistensi dari kalangan 

sekularis. 

Namun, dalam praktiknya, penerapan pemikiran politik Islam al-Banna 

menghadapi sejumlah tantangan serius di era kontemporer. Sekularisme yang 

mengakar kuat dalam sistem politik modern menjadi hambatan utama dalam 

mewujudkan politik Islam secara kaffah. Banyak negara Muslim yang mengadopsi 

sistem hukum Barat dan memisahkan hukum Islam ke ranah privat, sementara 

sistem politik dan konstitusi tetap bercorak sekular. 

Pluralisme hukum juga menjadi problematik di banyak negara Muslim. 

Kehadiran berbagai sistem hukum, seperti hukum adat, hukum kolonial, dan 

hukum internasional, menyebabkan penerapan hukum Islam menjadi 

terfragmentasi. Di Indonesia misalnya, keberadaan hukum perdata warisan 

Belanda dan sistem hukum adat kerap berbenturan dengan upaya penguatan 

hukum keluarga Islam dan ekonomi syariah. 17  Selain tantangan eksternal, al-

Banna juga menyadari bahwa lemahnya pendidikan politik dan kesadaran umat 

Islam sendiri menjadi kendala internal dalam mewujudkan politik Islam. 

Ketidakpahaman umat terhadap ajaran politik Islam menyebabkan umat Islam 

sering terpinggirkan dalam wacana politik modern, atau bahkan terjebak dalam 

pragmatisme politik yang jauh dari nilai-nilai syariat. 

 
17 Arskal Salim, Challenging the Secular State: The Islamization of Law in Modern Indonesia (Honolulu: 
University of Hawai’i Press, 2008), hlm. 45-47. 



Pemikiran Politik Hasan al-Banna & Implementasinya  
Terhadap Eksistensi Hukum Islam Modern 

36 | H E N D R A  Y A S I N  
 

Meskipun demikian, peluang untuk mengaktualisasikan pemikiran politik 

Islam al-Banna masih terbuka lebar di era modern. Gerakan kebangkitan Islam 

yang muncul di berbagai belahan dunia, termasuk di Indonesia, menjadi 

momentum penting untuk memperjuangkan penerapan nilai-nilai Islam secara 

lebih komprehensif dalam sistem politik dan hukum. Keberhasilan penguatan 

lembaga-lembaga syariah, pengembangan ekonomi syariah, serta pendidikan 

Islam menjadi indikator optimisme masa depan. 

Peluang ijtihad kontemporer juga menjadi instrumen penting dalam 

merealisasikan cita-cita politik Islam Hasan al-Banna. Ijtihad yang dilakukan oleh 

ulama dan cendekiawan Muslim modern dapat mengadaptasi prinsip-prinsip 

dasar politik Islam dengan perkembangan zaman tanpa mengabaikan esensi 

syariat. Pendekatan ini memungkinkan adanya fleksibilitas dalam pengembangan 

legislasi hukum Islam yang sesuai dengan kondisi sosial-politik saat ini. 

Pemikiran Hasan al-Banna dalam konteks Indonesia, menemukan 

relevansi yang cukup signifikan. Upaya penguatan peran umat Islam dalam 

politik, peningkatan kesadaran hukum Islam di kalangan masyarakat, serta 

kemajuan institusi-institusi Islam menjadi bentuk implementasi dari gagasan al-

Banna dalam konteks lokal. Peran partai politik Islam, ormas-ormas Islam, dan 

lembaga pendidikan Islam menjadi bagian penting dalam membangun kesadaran 

politik umat secara kolektif. Selain itu, perkembangan media sosial dan teknologi 

informasi juga memberikan peluang baru dalam penyebaran dakwah politik 

Islam. Kesadaran politik umat dapat dibangun melalui akses informasi yang lebih 

terbuka dan masif. Di sisi lain, media juga dapat berfungsi sebagai sarana edukasi 

politik umat agar lebih memahami tanggung jawab politik sesuai nilai-nilai syariat. 

Pemikiran politik Islam Hasan al-Banna memberikan kontribusi penting 

dalam membangun paradigma politik Islam yang berlandaskan pada tauhid, syura, 



Pemikiran Politik Hasan al-Banna & Implementasinya  
Terhadap Eksistensi Hukum Islam Modern 

37 | H E N D R A  Y A S I N  
 

keadilan, dan integrasi agama-politik. Landasan normatif yang kuat dari al-

Qur’an, Sunnah, serta pengalaman sejarah Islam mendukung relevansi 

pemikirannya dalam pengembangan hukum Islam modern di berbagai negara 

Muslim. Meskipun menghadapi tantangan dari sekularisme, pluralisme hukum, 

dan lemahnya kesadaran politik umat, peluang aktualisasi pemikiran al-Banna 

tetap terbuka melalui gerakan kebangkitan Islam, penguatan pendidikan politik 

umat, dan pengembangan ijtihad kontemporer yang adaptif terhadap 

perkembangan zaman. 

 

A. Penutup 

Pemikiran politik Islam Hasan al-Banna merupakan formulasi yang 

holistik, menyatukan prinsip tauhid sebagai sumber kedaulatan tertinggi, syura 

sebagai sistem demokrasi Islam, keadilan sebagai tujuan utama pemerintahan, 

serta integrasi agama dan politik sebagai pondasi sistem kenegaraan. Bagi al-

Banna, politik Islam bukan sekadar urusan kekuasaan, melainkan sarana 

mewujudkan penerapan syariat Islam secara menyeluruh dalam kehidupan 

bernegara dan bermasyarakat. Landasan normatif pemikirannya bersumber kuat 

dari al-Qur'an, Sunnah, serta sejarah khilafah Islam, sehingga tetap relevan dalam 

menjawab tantangan hukum Islam kontemporer. Relevansi pemikiran ini tampak 

dalam upaya pembaruan hukum Islam di negara-negara Muslim, termasuk 

Indonesia, yang mengedepankan ijtihad kontekstual sesuai perkembangan zaman. 

Namun demikian, tantangan aktual seperti sekularisme, pluralisme hukum, 

westernisasi, dan lemahnya kesadaran politik umat masih menjadi penghambat. 

Oleh karena itu, direkomendasikan agar penguatan pendidikan politik Islam, 

peningkatan kesadaran umat, serta pengembangan ijtihad kontemporer berbasis 

maqashid syariah terus didorong. Selain itu, penting bagi gerakan Islam modern 



Pemikiran Politik Hasan al-Banna & Implementasinya  
Terhadap Eksistensi Hukum Islam Modern 

38 | H E N D R A  Y A S I N  
 

untuk tetap menjadikan prinsip-prinsip al-Banna sebagai pijakan dalam 

mewujudkan tatanan politik Islam yang adil, inklusif, dan maslahat bagi seluruh 

umat. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 



Pemikiran Politik Hasan al-Banna & Implementasinya  
Terhadap Eksistensi Hukum Islam Modern 

39 | H E N D R A  Y A S I N  
 

Ahmad S. Moussalli, Hasan al-Banna: Vision and Mission (Kuala Lumpur: Islamic 
Book Trust, 2004) 

 
Arskal Salim, Challenging the Secular State: The Islamization of Law in Modern Indonesia 

(Honolulu: University of Hawai’i Press, 2008) 
 
A. R. F. Hanafie & S. Halimang, “Analysis of Fiqh Siyasah on the Concept of 

Islamic Government According to Hasan al Banna’s Thinking,” 
Siyasatuna, 6(1) (Makassar: UIN Alauddin Makassar, 2025) 

 
G. Tahir, “Ikhwan al Muslimin and Political Movement A Study of Hasan al 

Banna’s Thought,” Al Hikmah, 25(1) (Makassar: UIN Alauddin 
Makassar, 2023) 

 
H. Alwi, Pendekatan Kualitatif dalam Ilmu Sosial dan Humaniora (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2019) 
 
Ibrahim M. Abu-Rabi’, Intellectual Origins of Islamic Resurgence in the Modern Arab 

World (Albany: State University of New York Press, 1996) 
 
M. F. Sandri, Sejarah Sosial-Politik Mesir Abad ke 20 (Surabaya: Unesa Press, 2021) 
 
N. Nizar, Z. Losi, A. Asriani & C. Fariaty, Pemikiran Politik Hasan al Banna 

(Majene: Jurnal Hukum Unsulbar, 2022) 
 
Nasihuddin, M. "Pemikiran Pendidikan Hasan Al-Banna." Al-Lubab: Jurnal 

Penelitian Pendidikan dan Keagamaan Islam 7.1 (2021) 
Otoman, Otoman. "Pemikiran Politik Hasan Al-Banna (1906–1949) Dan 

Pembentukan Radikalisme Islam." Tamaddun: Jurnal Kebudayaan dan 
Sastra Islam 15.1 (2015) 

 
Ramadhani, Yunizar. "Ideologi Keagamaan, Partai Politik, dan Pendidikan Islam: 

Refleksi Pemikiran Hasan Al-Banna di Sekolah Islam Terpadu 
Ukhuwah Banjarmasin." Nalar: Jurnal Peradaban Dan Pemikiran Islam 
5.1 (2021) 

 
Ridwan, Ridwan. "Hubungan Islam Dan Politik Di Indonesia Perspektif 

Pemikiran Hasan Al-Banna." Jurnal Hukum Samudra Keadilan 12.2 
(2017) 



Pemikiran Politik Hasan al-Banna & Implementasinya  
Terhadap Eksistensi Hukum Islam Modern 

40 | H E N D R A  Y A S I N  
 

 
S. Karim, Relevansi Pemikiran Politik Islam dalam Hukum Modern (Bandung: PT 

Refika Aditama, 2023) 
 
Yusuf al-Qaradawi, Fiqh Dakwah Menurut Hasan Al-Banna (Jakarta: Gema Insani, 

1997) 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

© 2025 by the authors. Submitted for possible open access 
publication under the terms and conditions of the 
Creative Commons Attribution ShareAlike (CC BY 
SA) license 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/). 

 



Pemikiran Politik Hasan al-Banna & Implementasinya  
Terhadap Eksistensi Hukum Islam Modern 

41 | H E N D R A  Y A S I N  
 

 


