
Ijtihad sebagai Entry Point Berhukum dalam Islam 
 

The Ijtihad As a Entry Point Of Islamic Law 
 

Nuril Anwar 
Program Pascasarjana Institut Agama Islam Negeri Madura 

E-mail: norielboosry@gmail.com 
 
 

Abstrak 
Salah-satu keunggulan ajaran Islam ialah dinamisnya perkembangan ilmu 
pengetahuan yang menjadikan ajarannya tidak kaku serta sesuai dengan 
kebutuhan zaman terhadapnya. Khusus dalam penerapan hukum Islam, 
sekalipun keberadaan Al-Qur’an dan Al-Hadits menjadi sumber otentik 
dalam berhukum, tidak menutup peran intelektual kaum muslimin dalam 
menggali dan menetapkan hukum yang dibutuhkan untuk meyelesaikan 
segala persoalan dalam kehidupan umat Islam. Salah-satu produk hukum 
yang bisa menjadi sumber dalam berhukum tersebut ialah melalui 
mekanisme Ijtihad sebagai jalan keluar atas problem hukum dalam 
masyarakat. Ijtihad merupakan penghargaan dan pengakuan Islam 
terhadap keberadaan akal pikiran manusia dalam menyelesaikan segala 
persoalan, salah-satunya persoalan berkaitan dengan hukum Islam. 
 
Kata Kunci: Ijtihad, Islam, Hukum, dan Penemuan. 
 

Abstract 
One of the advantages of Islamic religion is the dynamical development of 
science that makes his teachings not rigid and in accordance with the needs of 
the times against him. Especially in the application of Islamic law, although 
the existence of Al-Qur'an and Al-Hadith become an authentic source in law, 
does not cover the intellectual role of the Muslims in digging and establishing 
the law needed to solve all problems in the life of Muslims. One of the legal 
products that could be the source of the law is through the Ijtihad mechanism 
as a solution to the legal problem in society. Ijtihad is a recognition and 
recognition of Islam for the existence of human reason in solving all problems, 
one of the problems related to Islamic law. 
 
Keywords: Ijtihad, Islam, Law, and Discovery 
 

 

 

 



48 
 

 

Volume 2, Nomor 1, Maret 2018 

PENDAHULUAN 

Manusia memiliki kebutuhan terhadap hukum. Keberadaan hukum 

untuk mengatur dan memperbaiki kehidupan manusia. Hukum dengan 

beragam madzhab pemikiran yang di dalamnya bertujuan untuk 

mengantarkan umat manusia menuju kehidupan yang maslahah dan 

berkeadilan. Dalam Ilmu Hukum Islam, tujuan hukum semacam ini dikenal 

dengan sebutan maqashidus syari’ah, yakni tujuan akhir disyari’atkannya 

Islam. Syari’ah Islam mengatur segala aspek kehidupan manusia di dunia, 

baik dalam hubungannya dengan Sang Pencipta, Allah Subhanallahu wa 

ta’ala, yang disebut dengan muamalah ma’allah dan dalam hubungannya 

dengan sesamanya, yang disebut dengan muamalah ma’annas.1 

Hukum Islam adalah sekumpulan aturan keagamaan, totalitas 

perintah Allah yang mengatur perilaku kehidupan umat Islam dalam 

keseluruhan aspeknya.2 Pengertian tersebut menunjukkan bahwa hukum 

Islam adalah pondasi yang ditetapkan Allah atas seluruh aktifitas umat 

Islam. Menurut para ahli Ushulfiqh, hukum Islam merupakan instruksi-

wacana (khitab) Allah kepada para hamba-Nya. Sebagai khitab, manusia 

“hanya” bertugas mengenali dan menemukannya melalui tanda-tanda yang 

diberikan Allah. Dengan kata lain, hukum shari’ah merupakan man-

discovered law dan bukan man-made law. Hal ini, tampak dalam ungkapan 

Coulson, Tuhan yang merencanakan, namun manusia yang 

memformulasikannya.3 Dengan demikian dapat dipahami, bahwa hukum 

tidak selalu merupakan barang siap pakai, melainkan harus dicari dan 

ditemukan. Oleh karena itu, penemuan hukum merupakan suatu hal yang 

inheren dalam setiap sistem hukum, termasuk hukum Islam. 

                                                           
1 Munawir Haris, “Metodologi Penemuan Hukum Islam dalam Ulumuna Jurnal Studi 
Keislaman”, Vol. 16 No. 1 Juni 2012, hlm. 2. 
2 Josept Schacht, An Introduction to Islamic Law. Dalam Munawir Haris, Ibid, hlm. 2. 
3 Munawir Haris, Op. Cit, hlm. 2. 



49 
 

 

Nuril Anwar, Ijtihad sebagai Entry Point Berhukum dalam ... 

Di sisi lain, keharusan menemukan hukum sangat terkait dengan 

adanya perubahan dan perkembangan peradaban manusia. Seringkali 

didapati banyak peristiwa yang tidak terespon secara jelas dalam teks yang 

merupakan dialog Allah dengan manusia. Hal ini sesuai dengan ungkapan 

para pakar ahli hukum Islam, Al-Nusus Mutanahiyah wa Al-Waqa’i Gayr 

Mutanahiyah. Dengan demikian, ijtihad yang merupakan prinsip gerak (the 

principle of movement) dalam struktur Islam harus dilakukan untuk 

menemukan konstruksi hukum atas realitas yang muncul.4 Hal tersebut 

kemudian mendorong para ahli hukum Islam untuk mencari dan 

merumuskan metode-metode penemuan hukum. Aneka metode hasil 

rumusan para pakar tersebut, kemudian dijadikan pegangan dan acuan 

untuk mencari rumusan hukum terkait dengan kasus-kasus yang terjadi di 

masyarakat. 

Fikih merupakan hukum-hukum praksis, yaitu hukum-hukum yang 

berkaitan dengan perbuatan mukallaf. Perbuatan-perbuatan tersebut tidak 

selalu pada satu corak, model tertentu dan ukuran tertentu. Pergantian 

siang dan malam, perubahan situasi dan kondisi, perbedaan lingkungan, 

semua itu mendorong perkembangan dan keragaman perbuatan, maka 

sudah pasti fiqh juga harus berkembang dan dinamis mengikuti 

perkembangan dan keragaman itu.5 

Dalam sejarah hukum Islam, perkembangan fiqh juga mengalami 

pasang surut yang sedemikian rupa. Abdul Karim Zaidan, dalam bukunya 

yang berjudul "Pengantar Study Syari'ah" menuliskan bahwa periode fiqh 

digolongkan menjadi enam periode, dari masa Rasulullah Salallahu 'Alaihi 

Wassalam hingga saat ini.6 Sebagian besar penulis buku-buku fiqh 

menyebut periode fiqh dengan periode tasyri' Islami. Perbedaan istilah ini 

                                                           
4 Muhammad Iqbal, Pembangunan Kembali Alam Pikiran Islam, dalam Munawir Haris, Opcit. 
hlm. 2 
5 Abdul Karim Zaidan. Pengantar Studi Syari'ah; Mengenal Syari'ah Islam Lebih Dalam, 
(Jakarta: Robbani Press, 2008), hlm. 135. 
6 Ibid, hlm. 135-196. 



50 
 

 

Volume 2, Nomor 1, Maret 2018 

juga masih menimbulkan perdebatan dikalangan penulis dan ilmuwan 

hukum Islam, penggunaan kata tasyri' yang berarti penetapan Syariah, 

merupakan hak prerogatif Allah SWT semata. Argumentasi mereka 

mengenai penamaan periode-periode ini dengan tasyri' Islami adalah 

bahwa hukum-hukum fiqh atau fiqh itu sendiri bersumber pada nash-nash 

syariat dan sumber-sumber yang disyaratkannya, dan bahwa istinbath 

hukum dari sumber-sumber tersebut atas ijin syari'at atau diisyaratkan 

oleh nash-nash tersebut. 

Dalam perjalanan sejarahnya, hukum Islam merupakan suatu 

kekuatan yang dinamis dan kreatif. Hal ini nampak jelas dari munculnya 

sejumlah mazhab hukum yang memiliki corak masing-masing sesuai 

dengan latar belakang sosiokultural dan politik dimana mazhab hukum 

tersebut tumbuh dan berkembang.7 Perkembangan yang dinamis dan 

kreatif ini setidaknya didorong oleh tiga faktor utama: Pertama, dorongan 

keagamaan. Islam merupakan sumber norma dan nilai normatif yang 

mengatur seluruh aspek kehidupan kaum muslimin, maka kebutuhan untuk 

membumikan norma, dan nilai atau pun mengintegrasikan dalam 

kehidupan kaum muslim, selalu muncul ke permukaan. Demikian halnya 

dengan hukum Islam itu sendiri, dimana ia merupakan kebutuhan pokok 

masyarakat muslim. Kedua, dengan meluasnya domain politik Islam pada 

masa khalifah Umar, maka terjadi pergeseran-pergeseran sosial yang pada 

gilirannya menimbulkan sejumlah besar problem baru yang berhubungan 

dengan hukum Islam. Ketiga, independensi para pakar hukum Islam dari 

kekuasaan politik. Kemandirian ini menyebabkan mereka mampu 

mengembangkan pemikiran hukum, tanpa mendapat rintangan, tekanan 

dan hambatan. Kajian fiqh yang dikembangkan selaras dengan pemahaman 

mereka masing-masing.8 

                                                           
7 A. Khudori Sholeh (ed), Pemikiran Islam Kontemporer, (Yogyakarta: Jendela, 2003), hlm. 5. 
8 Munawir Haris, Opcit. hlm. 5. 



51 
 

 

Nuril Anwar, Ijtihad sebagai Entry Point Berhukum dalam ... 

Pada periode pertama dalam sejarah perkembangan hukum Islam, 

yang merupakan masa Nabi Muhammad SAW dan dianggap sebagai masa 

terpenting secara keseluruhan karena penetapan syari'at Ilahi terjadi pada 

masa ini, fiqh yang ada adalah fiqh wahyu. Hukum-hukum syari'at turun 

kepada Muhammad dengan lafadz dan maknanya (Al-Qur'an) atau dengan 

maknanya saja (As-Sunnah) yang kemudian disampaikan kepada manusia.  

Pada massa Rasulullah tinggal di Makkah selama rentang tiga belas 

tahun, wahyu menekankan pada aspek aqidah dan akhlak, dan tidak 

menyampaikan hukum-hukum praksis kecuali sedikit dan biasanya bersifat 

umum (kulli). Wahyu ini sangat penting, karena aqidah merupakan dasar 

utama dari hukum-hukum tafshili (terperinci) yang ada dalam syari'at. 

Terbatasnya hukum-hukum praksis pada masa ini karena kaum muslimin 

belum memerlukannya. Dan ketika terbentuk negara darussalam pertama, 

yaitu Madinah, yang dipimpin langsung oleh Rasulullah SAW, muncullah 

kebutuhan masyarakat terhadap hukum yang praksis ini, untuk menjadi 

landasan tegaknya urusan masyarakat Islam dan acuan bagi negara yang 

baru ini. Dan pada masa ini, penetapan Syari'at mengarah pada aspek-aspek 

praksis baik itu berkaitan dengan kehidupan individu, maupun masyarakat.  

Karakter penetapan Syari'ah pada masa ini adalah: Pertama, secara 

bertahap. Kebertahapan (tadarruj) dalam penetapan ini memiliki beberapa 

bentuk, yakni dari segi waktu, segi jenis-jenis hukum yang disyari'atkan, 

dan segi penjelasan hukum-hukumnya secara global yang kemudian 

diberikan perinciannya. Kedua, menghilangkan kesulitan. Ketiga, nasakh. 

Pada masa ini, nabi juga melakukan ijtihad. Namun ijtihad beliau tidak 

menjadi sumber penetapan syariat dan terlepas dari wahyu. Ijtihad nabi 

tersebut tetap mengacu pada wahyu.  

Seiring dengan berjalannya waktu, dan wafatnya para sahabat Nabi, 

maka otoritas tasyri’ jatuh ke tangan generasi tabi’in kemudian tabi’ tabi’in 

dan seterusnya. Setelah masa sahabat, dalam rangka memecahkan 



52 
 

 

Volume 2, Nomor 1, Maret 2018 

persoalan-persoalan hukum yang dihadapi oleh umat Islam, para ulama 

tetap berpegang teguh kepada al-Qur’an, al- Sunnah dan ijma’ para sahabat. 

Namun karena persoalan hukum yang dihadapi oleh umat Islam selalu 

berkembang dan merupakan persoalan hukum baru, yang hukumnya tidak 

ditemukan dalam al-Qur’an, al-Sunnah dan ijma’, maka para ulama memakai 

beberapa metode istinbath hukum diantaranya; maslahah-mursalah atau 

istislah (Imam Malik), Istihsan (Imam Hanafi), qiyas (Imam Syafi’i), istishab 

(Imam Ahmad bin Hambal) dan lain sebagainya dalam menggali hukum. 

 

PEMBAHASAN 

1. Dinamika Perkembangan Ijtihad dalam Dunia Islam 

Dengan terjadinya kristalisasi pada mazhab-mazhab tersebut, hak 

untuk berijtihad mulai dibatasi dan pada gilirannya dinyatakan tertutup 

oleh para ulama yang fanatik dengan guru mereka sebelumnya. Akibatnya, 

terjadi semacam konsensus bahwa tidak seorang pun yang boleh mengklaim 

memiliki kualifikasi untuk melaksanakan ijtihad mutlak. Jadi, secara 

teoritis, ijtihad memang tidak dinyatakan tertutup, tetapi kualifikasinya 

yang diformat sedemikian rumit.9 

Dalam istilah ilmu Ushul Fiqh metode penemuan hukum disebut 

dengan istilah “istinbath”. Istinbath artinya mengeluarkan hukum dari dalil, 

jalan istinbath ini memberikan kaidah-kaidah yang bertalian dengan 

pengeluaran hukum dari dalil.10 Imam Al-Ghazali dalam kitabnya “Al-

Mustashfa, memasukan dalam bab III dengan judul “Thuruqul Istitsmar”. Jika 

dilihat tujuan mempelajari Ushul Fiqh maka passwar yang paling penting 

dalam mempelajari ilmu tersebut adalah agar dapat mengetahui dan 

mempraktekkan kaidah-kaidah cara mengeluarkan hukum dari dalilnya.  

                                                           
9 Taufiq Adnan Amal, Islam dan Tantangan Modernitas; Studi Atas Pemikiran Hukum Fazlur 
Rahman. (Bandung: Mizan, 1989), hlm. 33-35. 
10 Asjmuni A. Rahman, Metode Penetapan Hukum Islam, (Jakarta: PT. Bulan Bintang, 2004), 
hlm. 1. 



53 
 

 

Nuril Anwar, Ijtihad sebagai Entry Point Berhukum dalam ... 

Dengan demikian, metode penemuan hukum merupakan thuruq al-

istinbath yaitu cara-cara yang ditempuh seorang mujtahid dalam 

mengeluarkan hukum dari dalilnya, baik dengan menggunakan kaidah-

kaidah bahasa (linguistik) maupun dengan menggunakan kaidah-kaidah 

Ushuliyah lainnya.11 Ahli Ushul Fiqh menetapkan ketentuan bahwa untuk 

mengeluarkan hukum dari dalilnya harus terlebih dahulu mengetahui 

kaidah syar’iyyah dan kaidah lughawiyah. 

Istinbat dan ijtihad merupakan bagian dari pembahasan ilmu ushul 

fiqh, maka perlu kiranya membahas keduanya sebagai metode pengambilan 

hukum Islam. Istinbath artinya mengeluarkan hukum dari dalil-dalilnya. 

Istinbath ini menggunakan kaidah-kaidah tertentu yang bertalian dengan 

pengeluaran hukum dari dalil-dalil yang ada. Ulama ushul fiqh menetapkan 

bahwa ketentuan untuk menggali hukum dari dalilnya harus terlebih 

dahulu mengetahui kaidah syar’iyah dan kaidah lughawiyyah. Kaidah 

syar’iyah berarti ketentuan umum yang ditempuh syara’ dalam menetapkan 

hukum dan tujuan penetapan hukum bagi subyek hukum (mukallaf) serta 

perlu juga diketahui tentang penetapan dalil yang dipergunakan dalam 

penetapan hukum, urut-urutan dalil, tujuan penetapan hukum dan 

sebaginya. Mengerti tentang ruang lingkup hukum syara’ mulai dari 

pengertian dan pembagiannya, hukum wadh’i, hakim, mahkum bih, mahkum 

alaih, dan lain-lain. Sedangkan kaidah lughawiyyah berarti berasal dari 

ketentuan-ketentuan ahli lughat (bahasa) yang dijadikan sandaran oleh ahli 

ushul dalam memahami arti lafadz menurut petunjuk lafadz dan 

susunannya, ’am dan khos, musytarok, mutlak dan muqoyad, nasakh 

mansukh dan muhkam mutasyabihat. 

Adapun ijtihad memiliki makna yang hampir sama dengan istinbath. 

Akan tetapi ijtihad hanya dilakukan pada hal-hal yang tidak terdapat dalam 

                                                           
11 A. Djazuli, Ilmu Fiqh Penggalian; Perkembangan dan Penerapan Hukum Islam, (Jakarta: 
Kencana Prenada Media, 2005), hlm.17. 



54 
 

 

Volume 2, Nomor 1, Maret 2018 

dalil-dalil secara shorih dan jelas, sehingga diperlukan upaya lebih 

mendalam untuk mengeluarkan hukumnya. Adapun metode-metode ijtihad 

sendiri ada yang disepakati dan ada pula yang tidak disepakati oleh para 

ulama.Metode ijtihad yang disepakati oleh para ulama adalah ijma’ dan 

qiyas, sedangkan metode yang tidak disepakati adalah mashlahah mursalah, 

istihsan, urf, istishab dan sad al-dzari’ah.12 

2. Ijtihad sebagai Entry Point Berhukum dalam Islam 

Metode penemuan hukum tidak hanya dikenal dalam konstalasi 

hukum Islam, tetapi dalam hukum Barat pun jauh lebih maju. Akan tetapi, 

para ahli hukum Barat lebih menyukai penggunaan istilah pembentukan 

hukum dari pada istilah penemuan hukum. Dalam hukum Barat, seorang 

hakim yang bertindak selaku pembentuk hukum dalam hal perundang-

undangan tidak menyebutkan sesuatu ketentuan untuk menyelesaikan 

suatu perkara yang terjadi. Hakim memiliki kekuatan pembentuk hukum, 

namun kedudukan hakim bukanlah pemegang kekuasaan legislatif. Oleh 

sebab itu, keputusan hakim tidak mempunyai kekuatan hukum yang 

berlaku seperti peraturan umum lainnya. Dengan demikian, keputusan 

hakim hanya berlaku kepada pihak-pihak yang bersangkutan saja.13 

Dalam dunia Islam, dari sekian banyak pola pemikiran Islam yang 

bercorak pembaruan tentu berimplikasi pada aspek hukum Islam, baik 

secara metodologis maupun wacana. Oleh karena itu, metode pembaruan 

hukum Islam bukanlah sebuah metode yang terlepas dari pembaruan 

pemikiran. 

Istinbath hukum merupakan sebuah cara pengambilan hukum dari 

sumbernya. Istilah ini lebih populer disebut dengan metodologi penggalian 

hukum. Metodologi, menurut seorang ahli dapat diartikan sebagai 

pembahasan konsep teoritis berbagai metode yang terkait dalam suatu 

                                                           
12 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqih, (Jakarta; Logos Wacana Ilmu, 1997), hlm. 40-41. 
13 C.S.T Kansil, Pengantar Ilmu Hukum dan Tata Hukum Indonesia. (Jakarta: Balai Pustaka, 
1989), hlm. 65. 



55 
 

 

Nuril Anwar, Ijtihad sebagai Entry Point Berhukum dalam ... 

sistem pengetahuan. Jika hukum Islam dipandang sebagai suatu sistem 

pengetahuan, maka yang dimaksudkan metodologi hukum Islam adalah 

pembahasan konsep dasar hukum Islam dan bagaimanakah hukum Islam 

tersebut dikaji dan diformulasikan.14 

Disiplin ilmu yang membahas tentang istinbath hukum (metodologi 

penggalian hukum), dinamakan ushul fiqh. Ushul fiqh lah satu-satunya 

bidang ilmu keislaman yang penting dalam memahami syari’at Islam dari 

sumber aslinya; al-Qur'an dan al-Hadits. Melalui kajian ushul fiqh, kita dapat 

memahami kaidah-kaidah, prinsip-prinsip umum syari’at Islam, cara 

memahami suatu dalil dan penerapannya dalam kehidupan manusia. 

Menurut Hasbi Al-Shiddiqiey, dalam paradigma Ushulfiqh klasik, 

terdapat paling tidak lima prinsip yang memungkinkan hukum Islam bisa 

berkembang mengikuti zaman. Prinsif tersebut adalah: 1) Prinsip Ijma’; 2) 

Prinsip Qiyas; 3) Prinsip Mashlahah Mursalah; 4) Prinsip memelihara Urf; 

dan 5) Prinsif berubahnya hukum dengan berubahnya masa. Kelima prinsip 

tersebut dengan jelas memperlihatkan betapa fleksibelnya hukum Islam. 

Dengan berlalunya waktu dan tempat, perkembangan hukum Islam yang 

dinamis dan kreatif pada masa awalnya kemudian menjelma ke dalam 

bentuk mazhab-mazhab yang masyhur di kalangan masyarkat Islam sendiri. 

Untuk memahami syari’at Islam yang dibawa Rasulullah, ulama 

ushuliyyin mengemukakan dua bentuk pendekatan, yaitu melalui kaidah-

kaidah kebahasaan dan melalui pendekatan maqashid al-syari’ah (tujuan 

syara’ dalam menetapkan hukum). Dengan itu, akan tercapai tujuan 

pensyariatan Islam yaitu maslahat dunia dan akhirat. Oleh karena itu, ilmu 

ushul fiqh menjadi penting untuk diketahui dan difahami dalam rangka 

menggali dan menerapkan hukum-hukum syara’ sesuai dengan tuntutan 

zaman. 

                                                           
14 Ghufron A. Mas’adi, Pemikiran Fazlur Rahman tentang Metodologi Pembaharuan Hukum 
Islam, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1998), hlm. 2. 



56 
 

 

Volume 2, Nomor 1, Maret 2018 

Kajian epistemologi merupakan pembahasan secara mendalam segala 

proses penyusunan pengetahuan yang benar. Dengan kata lain bahwa 

epistemologi adalah ilmu pengetahuan yang mengkaji bagaimana cara 

mendapatkan pengetahuan. Jika pemaknaan ini dibawa ke dalam 

pembahasan hukum Islam, maka yang dimaksud epistemologi penetapan 

dan penerapan hukum Islam adalah bagaimana mengetahui pesan-pesan 

syar’i  melalui firman yang termaktub di tengah kehidupan masyarakat yang 

terus berkembang.  

Sejak dunia Islam bersentuhan dengan filsafat Yunani pada abad 

pertengahan, muncullah filosof-filosof Islam kenamaan seperti al-Kindi, al-

Farabi, Ibnu Sina, al-Ghazali dan Ibnu Rusyd. Sejak itu teori pengetahuan 

pun berkembang di dunia Islam, seperti pengetahuan rasional, pengetahuan 

inderawi (empirisme) dan pengetahuan Kasyb yang diperoleh melalui 

ilham.  

Secara garis besar sejak periode yang paling awal, setelah wafatnya 

Rasulullah para ulama telah merumuskan sumber hukum Islam (al-Quran 

dan Hadis). Namun dalam perkembangan selanjutnya terjadi semacam 

perbedaan dalam merumuskan dua sumber di atas, yakni tatkala 

berhadapan dengan unsur-unsur otonomi manusia. Perbedaan-perbedaan 

itu selanjutnya terjadi karena: Pertama, perbedaan dalam memberikan arti 

bahasa. Kedua, dalam penerimaan suatu Hadits. Ketiga, penyelesaian nash 

yang saling bertentangan. Keempat, perbedaan dalam penggunaan qiyas. 

Kelima, perbedaan dalam menggunakan dalil tertentu, misalnya istihsan, 

istishab dan istislah. Keenam, perbedaan dalam penggunaan dan kedudukan 

suatu lafal.15 

M. Arkoun menyebutkan bahwa para ulama-ulama mujtahid pada 

abad kedua dan ketiga hijriyah telah menerapkan prosedur-prosedur 

                                                           
15 Noor Ahmad, Efistemologi Syara’ Mencari Format Baru Fiqh Indonesia, (Yogyakarta; 
Walisongo Press, 2000), Hlm. 7. 



57 
 

 

Nuril Anwar, Ijtihad sebagai Entry Point Berhukum dalam ... 

penalaran independen untuk mendeduksikan (istinbath) hukum dengan 

bertolak dari naskah-naskah (nushus). Prosedur itu ada tiga: 1. Menentukan 

yang lebih baik (istihsan), 2. Menentukan kepentingan yang dianggap baik 

(istislah), dan 3. penalaran analogis (qiyas).16 

Dengan demikian, secara epistemologis sebenarnya hukum Islam 

kaya akan metodologi penalaran dan pembentukan hukum yang digali dari 

al-Quran dan Sunnah. Meskipun terdapat perdebatan di kalangan ulama 

menyangkut interaksi nash-nash tersebut dengan pemikiran manusia, 

namun kesemuanya tegas terangkum dalam dua kata kunci pemikiran 

muslim, yaitu ijtihad sebagai upaya personal dalam merumuskan ajaran, 

dan taqlid sebagai ketundukan dengan tulus pada ajaran seorang guru. 

Kedua kata kunci tersebut (ijtihad dan taqlid) adalah dua pengertian 

kolektif yang dapat koeksistensi dalam diri seorang ulama. Hasbi Ash 

Shiddieqy, seorang pembaharu dalam alam pikiran Islam Indonesia abad ke 

20 khususnya dalam bidang hukum Islam, telah merefleksikan kedua kata 

kunci tersebut dalam rangka mencari format hukum Islam yang sesuai 

dengan masyarakat Indonesia. 

Sebagaimana dijelaskan sebelumnya, bahwa hukum Islam merupakan 

khitab Allah. Posisi manusia hanya bisa mencari dan menemukannya. Hal 

tersebut kemudian mendorong pada perkembangan metode-metode 

penemuan hukum Islam. Dalam sejarah, dikenal banyak metode penemuan 

hukum. Metode-metode paling tidak dapat diklasifikasikan menjadi tiga 

model, yaitu metode interpretasi linguistik, metode kausasi, dan metode 

penyelarasan.17 

Metode pertama, yakni metode interpretasi linguistik merupakan 

metode penemuan hukum yang beroperasi dengan melakukan interpretasi 

terhadap teks-teks al-Qur‟an dan hadis. Dengan demikian, metode linguistik 

                                                           
16 Baso Hasyim, “Pemikiran Hukum Islam dalam Paradigma Keilmuan Moderen”, Jurnal Al-
Risalah Volume 10 Nomor 1 Mei 2010, hlm. 56. 
17 Munawir Haris, Op. Cit, hlm. 7. 



58 
 

 

Volume 2, Nomor 1, Maret 2018 

digunakan terkait dengan kasus-kasus yang sudah ada teks hukumnya, 

namun teks hukum tersebut masih kabur (tidak jelas), karena di dalamnya 

terdapat ayat-ayat hukum yang mutashabih. Pola kajian yang digunakan 

dalam metode intepretasi linguistik menghasilkan empat taksonomi 

pernyataan hukum dari teks-teks hukum, yaitu: Pertama, dari segi tingkat 

kejelasannya. Kedua, dari segi pola-pola penunjukkan kepada hukum yang 

dimaksudkan. Ketiga, dari segi luasan maupun sempitnya cakupan 

pernyataan hukum. Keempat, dari segi bentuk-bentuk formula taklif dalam 

pernyataan.  

Metode kedua, yakni metode kausasi merupakan metode penemuan 

hukum yang penting karena berupaya mengkonstruksi hukum terhadap 

kasus-kasus yang tidak ada teks hukumnya. Metode kausasi berupaya untuk 

menyelidiki pondasi yang menjadi dasar tegaknya hukum Islam. Dalam hal 

ini, metode kausasi ini kemudian dikategorikan menjadi dua model, yaitu 

yang mendasari adanya hukum pada ‘illat, dan yang mendasari adanya 

hukum pada maqashid al-shari’ah. Metode kausasi berusaha melakukan 

penggalian causa legis dari hukum kasus pararel untuk diterapkan kepada 

kasus serupa yang baru. Apa yang dilakukan hakim atau ahli hukum di sini 

adalah bina’ al-hukm ‘ala al-‘illah (pendasaran hukum kepada causa legis). 

Apabila tidak ada kasus paralel, maka pendasaran hukum kepada causa 

legis tidak dapat dilakukan. Oleh karena itu penemuan hukum dapat 

dilakukan dengan pendasaran hukum kepada causa finalis hukum, yaitu 

maqashid al-shari’ah. Dengan kata lain, dilakukan ta’lil al-ahkam bi maqasid 

al-shari’ah.18 

Metode ketiga,penyelarasan, yakni metode yang berupaya 

menyelaraskan berbagai dalil hukum yang mungkin secara dzahir 

bertentangan satu sama lain. Untuk itu, dalam metode penyelarasan 

kemudian dikembangkan teori nasakh dan tarjih. Secara sederhana, nasakh 

                                                           
18 Munawir Haris, Op.Cit. hlm. 13. 



59 
 

 

Nuril Anwar, Ijtihad sebagai Entry Point Berhukum dalam ... 

merupakan penghapusan atau penggantian suatu ketentuan shari’ah oleh 

ketentuan yang lain dengan syarat bahwa yang disebut terakhir muncul 

belakangan dan kedua ketentuan itu ditetapkan secara terpisah. Adapun 

tarjih merupakan metode yang digunakan bila muncul dua nash yang secara 

dzahir yang saling bertentangan. 

Dalam tinjauan epistemologi hukum Islam, terdapat kurang lebih 

tujuh metode yang digunakan para ulama mujtahid untuk menetapkan dan 

menerapkan pemikiran hukum Islam, yaitu; Pertama, Ijma’, adalah 

persetujuan atau kesesuaian pendapat para ahli mengenai suatu 

permasalahan pada suatu tempat di suatu masa. Lebih khusus lagi ijma’ 

adalah ketetapan hati atau kesepakatan para mujtahid dari umat 

Muhammad SAW. pada suatu masa, setelah wafatnya Rasulullah SAW 

terhadap suatu hukum syara’. Ijma’ dalam arti kesepakatan seluruh ahli 

hukum saat ini sulit dicapai mengingat luasnya bagian dunia yang didiami 

oleh umat Islam, keberagaman sejarah, budaya dan lingkungannya. Oleh 

karena itu, ijma’ yang hakiki hanya mungkin terjadi pada masa kedua 

khulafaur Rasyidin.  Sekarang ijma’ hanya berarti persetujuan dan 

kesesuaian pendapat di suatu tempat mengenai tafsiran ayat-ayat (hukum) 

tertentu dalam al-Quran.19 

Kedua, qiyas, ialah mempersamakan hukum peristiwa yang belum ada 

ketentuannya, karena antara kedua peristiwa tersebut terdapat segi-segi 

persamaan illat (penyebab atau alasannya).20 Qiyas merupakan ukuran akal 

budi untuk membanding suatu hal dengan hal lainnya. sebagai contoh, 

adanya larangan meminum khamr. Yang menyebabkan minuman itu 

dilarang adalah illatnya yakni memabukkan. Oleh karena itu, setiap 

minuman yang memabukkan, dari apapun dibuat, hukumnya sama dengan 

khamar, yaitu dilarang untuk diminum. Jadi minuman yang memabukkan 

                                                           
19 Mohammad Daud Ali. Hukum Islam Pengantar Ilmu Hukum dan Tata Hukum Islam di 
Indonesia, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1998), hlm. 109. 
20 Ahmad Hanafi. Asas-Asas Hukum Pidana Islam, (Jakarta: Bulan Bintang, 1993), hlm. 33. 



60 
 

 

Volume 2, Nomor 1, Maret 2018 

itu diqiyaskan dengan khamr sehingga dilarang diminum dan 

diperjualbelikan untuk umum. 

Ketiga, istidlal, adalah menarik kesimpulan dari dua hal yang 

berlainan. Misalnya adalah menarik kesimpulan dari adat istiadat dan 

hukum agama yang diwahyukan sebelum Islam. Adat yang telah lazim 

dalam masyarakat dan tidak bertentangan dengan hukum Islam (seperti 

harta gono-gini atau harta bersama) dan hukum agama yang diwahyukan 

sebelum Islam tetapi tidak dihapuskan oleh syariat Islam, dapat ditarik 

garis-garis hukumnya untuk dijadikan hukum Islam.21 

Keempat, Maslahah al-Mursalah, ialah cara menemukan hukum 

sesuatu hal yang tidak terdapat ketentuannya, baik dalam Alquran maupun 

kitab-kitab hadis, berdasarkan pertimbangan kemaslahatan masyarakat 

atau kepentingan umum. Maslahah al-Mursalah dalam epistemologi hukum 

Islam secara hakiki meliputi: 1) keselamatan keyakinan agama; 2) 

kesehatan jiwa; 3) keselamatan akal; 4) keselamatan keluarga dan 

keturunan; 5) keselamatan harta benda22 dan keselamatan jamaah karena 

syariat berlaku secara umum dan manusia memiliki kesamaan tabiat untuk 

mendapatkan keselamatan.23 

Kelima, Istihsan, ialah metode penetapan hukum suatu masalah dan 

meninggalkan yang lainnya, adalah karena adanya indikasi yang lebih kuat 

dan lebih bersifat khusus.24 dengan kata lain bahwa istihsan adalah cara 

menetapkan hukum dengan jalan menyimpang dari ketentuan yang sudah 

ada demi keadilan dan kepentingan sosial. 

Keenam, istishab, adalah menetapkan hukum sesuatu hal menurut 

keadaan yang terjadi sebelumnya, sampai ada dalil yang mengubahnya. 

                                                           
21 Mohammad Daud Ali. Op.Cit. hlm. 110, 
22 Muhammad Abu Zahra, Ushul Fiqhi, (Jakarta; Pustaka Firdaus, 2000), hlm. 425. 
23 Hamka Haq, Filsafat Ushul Fiqh, (Makassar; Yayasan Al-Ahkam, 2000), hlm. 27. 
24 Baso Hasyim,  Op.Cit, hlm. 58. 



61 
 

 

Nuril Anwar, Ijtihad sebagai Entry Point Berhukum dalam ... 

Atau dengan kata lain istishab adalah melangsungkan berlakunya hukum 

yang telah ada karena belum ada ketentuan lain yang membatalkannya.  

Ketujuh, adat-istiadat atau al ‘urf, yaitu kebiasaan mayoritas kaum, 

baik dalam perkataan maupun perbuatan. Al ‘Urf adalah suatu metode 

penetapan hukum Islam selama tidak bertentangan dengan nash. Para 

ulama menerimanya sebagai dalil hukum yang tidak mandiri, tetapi harus 

terkait dengan dalil lain yang sunnah. 

 

PENUTUP 

Perkembangan pemikiran dalam menggali dan menemukan hukum 

agama dalam Islam memang harus diakui merupakan perkembangan 

prestisius dari peran intelektual muslim dalam beragama. Anjuran Al-

Qur’an berkaitan dengan penghormatan Islam terhadap ilmu pengetahuan 

dijawab dengan baik melalui metode penemuan hukum Islam dengan 

sarana Ijtihad. Hal ini terbukti dari banyaknya para mujtahid yang 

dilahirkan sejak masa awal perkembangan Islam. Disamping itu, 

penggunaan istilah penemuan hukum dalam Islam diyakini lebih unggul 

dibanding istilah pembentukan hukum yang berkembang di Barat. Istilah 

penemuan hukum melalui sarana Ijtihad akan mampu menemukan hukum 

yang tetap berpacu pada ajaran orisinil agama Islam. 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

A. Djazuli, Ilmu Fiqh Penggalian; Perkembangan dan Penerapan Hukum 
Islam, Jakarta: Kencana Prenada Media, 2005. 

A. Khudori Sholeh (ed), Pemikiran Islam Kontemporer, Yogyakarta: Jendela, 
2003. 

Abdul Karim Zaidan. Pengantar Studi Syari'ah; Mengenal Syari'ah Islam 
Lebih Dalam, Jakarta: Robbani Press, 2008. 

 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqih, Jakarta; Logos Wacana Ilmu, 1997. 



62 
 

 

Volume 2, Nomor 1, Maret 2018 

Asjmuni A. Rahman, Metode Penetapan Hukum Islam, Jakarta: PT. Bulan 
Bintang, 2004. 

Baso Hasyim, “Pemikiran Hukum Islam dalam Paradigma Keilmuan 
Moderen”, Jurnal Al-Risalah Volume 10 Nomor 1 Mei 2010. 

C.S.T Kansil, Pengantar Ilmu Hukum dan Tata Hukum Indonesia, Jakarta: 
Balai Pustaka, 1989. 

Ghufron A. Mas’adi, Pemikiran Fazlur Rahman tentang Metodologi 
Pembaharuan Hukum Islam, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1998. 

Hamka Haq, Filsafat Ushul Fiqh, Makassar; Yayasan Al-Ahkam, 2000. 
 Hanafi. Asas-Asas Hukum Pidana Islam, Jakarta: Bulan Bintang, 1993. 
Mohammad Daud Ali. Hukum Islam Pengantar Ilmu Hukum dan Tata Hukum 

Islam di Indonesia, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1998. 
Muhammad Abu Zahra, Ushul Fiqhi, Jakarta; Pustaka Firdaus, 2000. 
Munawir Haris, “Metodologi Penemuan Hukum Islam dalam Ulumuna 

Jurnal Studi Keislaman”, Vol. 16 No. 1 Juni 2012. 
Noor Ahmad, Efistemologi Syara’ Mencari Format Baru Fiqh Indonesia, 

Yogyakarta; Walisongo Press, 2000. 
 Taufiq Adnan Amal, Islam dan Tantangan Modernitas; Studi Atas Pemikiran 

Hukum Fazlur Rahman. Bandung: Mizan, 1989. 


