Ijtihad sebagai Entry Point Berhukum dalam Islam
The Ijtihad As a Entry Point Of Islamic Law
Nuril Anwar

Program Pascasarjana Institut Agama Islam Negeri Madura
E-mail: norielboosry@gmail.com

Abstrak

Salah-satu keunggulan ajaran Islam ialah dinamisnya perkembangan ilmu
pengetahuan yang menjadikan ajarannya tidak kaku serta sesuai dengan
kebutuhan zaman terhadapnya. Khusus dalam penerapan hukum Islam,
sekalipun keberadaan Al-Qur’an dan Al-Hadits menjadi sumber otentik
dalam berhukum, tidak menutup peran intelektual kaum muslimin dalam
menggali dan menetapkan hukum yang dibutuhkan untuk meyelesaikan
segala persoalan dalam kehidupan umat Islam. Salah-satu produk hukum
yang bisa menjadi sumber dalam berhukum tersebut ialah melalui
mekanisme I[jtihad sebagai jalan keluar atas problem hukum dalam
masyarakat. [jtihad merupakan penghargaan dan pengakuan Islam
terhadap keberadaan akal pikiran manusia dalam menyelesaikan segala
persoalan, salah-satunya persoalan berkaitan dengan hukum Islam.

Kata Kunci: Ijtihad, Islam, Hukum, dan Penemuan.

Abstract

One of the advantages of Islamic religion is the dynamical development of
science that makes his teachings not rigid and in accordance with the needs of
the times against him. Especially in the application of Islamic law, although
the existence of Al-Qur'an and Al-Hadith become an authentic source in law,
does not cover the intellectual role of the Muslims in digging and establishing
the law needed to solve all problems in the life of Muslims. One of the legal
products that could be the source of the law is through the Ijtihad mechanism
as a solution to the legal problem in society. Ijtihad is a recognition and
recognition of Islam for the existence of human reason in solving all problems,
one of the problems related to Islamic law.

Keywords: Ijtihad, Islam, Law, and Discovery



48 Volume 2, Nomor 1, Maret 2018

PENDAHULUAN

Manusia memiliki kebutuhan terhadap hukum. Keberadaan hukum
untuk mengatur dan memperbaiki kehidupan manusia. Hukum dengan
beragam madzhab pemikiran yang di dalamnya bertujuan untuk
mengantarkan umat manusia menuju kehidupan yang maslahah dan
berkeadilan. Dalam [Imu Hukum Islam, tujuan hukum semacam ini dikenal
dengan sebutan maqashidus syari’ah, yakni tujuan akhir disyari’atkannya
[slam. Syari’ah Islam mengatur segala aspek kehidupan manusia di dunia,
baik dalam hubungannya dengan Sang Pencipta, Allah Subhanallahu wa
ta’ala, yang disebut dengan muamalah ma’allah dan dalam hubungannya
dengan sesamanya, yang disebut dengan muamalah ma’annas.!

Hukum Islam adalah sekumpulan aturan keagamaan, totalitas
perintah Allah yang mengatur perilaku kehidupan umat Islam dalam
keseluruhan aspeknya.? Pengertian tersebut menunjukkan bahwa hukum
Islam adalah pondasi yang ditetapkan Allah atas seluruh aktifitas umat
Islam. Menurut para ahli Ushulfigh, hukum Islam merupakan instruksi-
wacana (khitab) Allah kepada para hamba-Nya. Sebagai khitab, manusia
“hanya” bertugas mengenali dan menemukannya melalui tanda-tanda yang
diberikan Allah. Dengan kata lain, hukum shari’‘ah merupakan man-
discovered law dan bukan man-made law. Hal ini, tampak dalam ungkapan
Coulson, Tuhan yang merencanakan, namun manusia yang
memformulasikannya.3 Dengan demikian dapat dipahami, bahwa hukum
tidak selalu merupakan barang siap pakai, melainkan harus dicari dan
ditemukan. Oleh karena itu, penemuan hukum merupakan suatu hal yang

inheren dalam setiap sistem hukum, termasuk hukum Islam.

1 Munawir Haris, “Metodologi Penemuan Hukum Islam dalam Ulumuna Jurnal Studi
Keislaman”, Vol. 16 No. 1 Juni 2012, hlm. 2.

2 Josept Schacht, An Introduction to Islamic Law. Dalam Munawir Haris, Ibid, hlm. 2.

3 Munawir Haris, Op. Cit, him. 2.

VOICE JUSTISIA

Jurnal Hickum dan Keadilan



Nuril Anwar, [jtihad sebagai Entry Point Berhukum dalam ... 49

Di sisi lain, keharusan menemukan hukum sangat terkait dengan
adanya perubahan dan perkembangan peradaban manusia. Seringkali
didapati banyak peristiwa yang tidak terespon secara jelas dalam teks yang
merupakan dialog Allah dengan manusia. Hal ini sesuai dengan ungkapan
para pakar ahli hukum Islam, Al-Nusus Mutanahiyah wa Al-Waqa’i Gayr
Mutanahiyah. Dengan demikian, ijtihad yang merupakan prinsip gerak (the
principle of movement) dalam struktur Islam harus dilakukan untuk
menemukan konstruksi hukum atas realitas yang muncul.# Hal tersebut
kemudian mendorong para ahli hukum Islam untuk mencari dan
merumuskan metode-metode penemuan hukum. Aneka metode hasil
rumusan para pakar tersebut, kemudian dijadikan pegangan dan acuan
untuk mencari rumusan hukum terkait dengan kasus-kasus yang terjadi di
masyarakat.

Fikih merupakan hukum-hukum praksis, yaitu hukum-hukum yang
berkaitan dengan perbuatan mukallaf. Perbuatan-perbuatan tersebut tidak
selalu pada satu corak, model tertentu dan ukuran tertentu. Pergantian
siang dan malam, perubahan situasi dan kondisi, perbedaan lingkungan,
semua itu mendorong perkembangan dan keragaman perbuatan, maka
sudah pasti figh juga harus berkembang dan dinamis mengikuti
perkembangan dan keragaman itu.>

Dalam sejarah hukum Islam, perkembangan figh juga mengalami
pasang surut yang sedemikian rupa. Abdul Karim Zaidan, dalam bukunya
yang berjudul "Pengantar Study Syari'ah" menuliskan bahwa periode figh
digolongkan menjadi enam periode, dari masa Rasulullah Salallahu 'Alaihi
Wassalam hingga saat ini.6 Sebagian besar penulis buku-buku figh

menyebut periode figh dengan periode tasyri' Islami. Perbedaan istilah ini

4 Muhammad Igbal, Pembangunan Kembali Alam Pikiran Islam, dalam Munawir Haris, Opcit.
hlm. 2

5 Abdul Karim Zaidan. Pengantar Studi Syari'ah; Mengenal Syari'ah Islam Lebih Dalam,
(Jakarta: Robbani Press, 2008), hlm. 135.

6 Ibid, hlm. 135-196.

VOICE JUSTISIA

Jurnal Hukpm dan Keadilan



50 Volume 2, Nomor 1, Maret 2018

juga masih menimbulkan perdebatan dikalangan penulis dan ilmuwan
hukum Islam, penggunaan kata tasyri' yang berarti penetapan Syariah,
merupakan hak prerogatif Allah SWT semata. Argumentasi mereka
mengenai penamaan periode-periode ini dengan tasyri' Islami adalah
bahwa hukum-hukum figh atau figh itu sendiri bersumber pada nash-nash
syariat dan sumber-sumber yang disyaratkannya, dan bahwa istinbath
hukum dari sumber-sumber tersebut atas ijin syari'at atau diisyaratkan
oleh nash-nash tersebut.

Dalam perjalanan sejarahnya, hukum Islam merupakan suatu
kekuatan yang dinamis dan kreatif. Hal ini nampak jelas dari munculnya
sejumlah mazhab hukum yang memiliki corak masing-masing sesuai
dengan latar belakang sosiokultural dan politik dimana mazhab hukum
tersebut tumbuh dan berkembang.’ Perkembangan yang dinamis dan
kreatif ini setidaknya didorong oleh tiga faktor utama: Pertama, dorongan
keagamaan. Islam merupakan sumber norma dan nilai normatif yang
mengatur seluruh aspek kehidupan kaum muslimin, maka kebutuhan untuk
membumikan norma, dan nilai atau pun mengintegrasikan dalam
kehidupan kaum muslim, selalu muncul ke permukaan. Demikian halnya
dengan hukum Islam itu sendiri, dimana ia merupakan kebutuhan pokok
masyarakat muslim. Kedua, dengan meluasnya domain politik Islam pada
masa khalifah Umar, maka terjadi pergeseran-pergeseran sosial yang pada
gilirannya menimbulkan sejumlah besar problem baru yang berhubungan
dengan hukum Islam. Ketiga, independensi para pakar hukum Islam dari
kekuasaan politik. Kemandirian ini menyebabkan mereka mampu
mengembangkan pemikiran hukum, tanpa mendapat rintangan, tekanan
dan hambatan. Kajian figh yang dikembangkan selaras dengan pemahaman

mereka masing-masing.8

7 A. Khudori Sholeh (ed), Pemikiran Islam Kontemporer, (Yogyakarta: Jendela, 2003), hlm. 5.
8 Munawir Haris, Opcit. hlm. 5.

VOICE JUSTISIA

Jurnal Hickum dan Keadilan



Nuril Anwar, [jtihad sebagai Entry Point Berhukum dalam ... 51

Pada periode pertama dalam sejarah perkembangan hukum Islam,
yang merupakan masa Nabi Muhammad SAW dan dianggap sebagai masa
terpenting secara keseluruhan karena penetapan syari'at Ilahi terjadi pada
masa ini, figh yang ada adalah figh wahyu. Hukum-hukum syari'at turun
kepada Muhammad dengan lafadz dan maknanya (Al-Qur'an) atau dengan
maknanya saja (4s-Sunnah) yang kemudian disampaikan kepada manusia.

Pada massa Rasulullah tinggal di Makkah selama rentang tiga belas
tahun, wahyu menekankan pada aspek aqidah dan akhlak, dan tidak
menyampaikan hukum-hukum praksis kecuali sedikit dan biasanya bersifat
umum (kulli). Wahyu ini sangat penting, karena aqidah merupakan dasar
utama dari hukum-hukum tafshili (terperinci) yang ada dalam syari'at.
Terbatasnya hukum-hukum praksis pada masa ini karena kaum muslimin
belum memerlukannya. Dan ketika terbentuk negara darussalam pertama,
yaitu Madinah, yang dipimpin langsung oleh Rasulullah SAW, muncullah
kebutuhan masyarakat terhadap hukum yang praksis ini, untuk menjadi
landasan tegaknya urusan masyarakat Islam dan acuan bagi negara yang
baru ini. Dan pada masa ini, penetapan Syari'at mengarah pada aspek-aspek
praksis baik itu berkaitan dengan kehidupan individu, maupun masyarakat.

Karakter penetapan Syari'ah pada masa ini adalah: Pertama, secara
bertahap. Kebertahapan (tadarruj) dalam penetapan ini memiliki beberapa
bentuk, yakni dari segi waktu, segi jenis-jenis hukum yang disyari'atkan,
dan segi penjelasan hukum-hukumnya secara global yang kemudian
diberikan perinciannya. Kedua, menghilangkan kesulitan. Ketiga, nasakh.
Pada masa ini, nabi juga melakukan ijtihad. Namun ijtihad beliau tidak
menjadi sumber penetapan syariat dan terlepas dari wahyu. Ijtihad nabi
tersebut tetap mengacu pada wahyu.

Seiring dengan berjalannya waktu, dan wafatnya para sahabat Nabi,
maka otoritas tasyri’ jatuh ke tangan generasi tabi’in kemudian tabi’ tabi’in

dan seterusnya. Setelah masa sahabat, dalam rangka memecahkan

VOICE JUSTISIA

Jurnal Hukpm dan Keadilan



52 Volume 2, Nomor 1, Maret 2018

persoalan-persoalan hukum yang dihadapi oleh umat Islam, para ulama
tetap berpegang teguh kepada al-Qur’an, al- Sunnah dan ijma’ para sahabat.
Namun karena persoalan hukum yang dihadapi oleh umat Islam selalu
berkembang dan merupakan persoalan hukum baru, yang hukumnya tidak
ditemukan dalam al-Qur’an, al-Sunnah dan ijma’, maka para ulama memakai
beberapa metode istinbath hukum diantaranya; maslahah-mursalah atau
istislah (Imam Malik), Istihsan (Imam Hanafi), giyas (Imam Syafi'i), istishab

(Imam Ahmad bin Hambal) dan lain sebagainya dalam menggali hukum.

PEMBAHASAN
1. Dinamika Perkembangan Ijtihad dalam Dunia Islam

Dengan terjadinya kristalisasi pada mazhab-mazhab tersebut, hak
untuk berijtihad mulai dibatasi dan pada gilirannya dinyatakan tertutup
oleh para ulama yang fanatik dengan guru mereka sebelumnya. Akibatnya,
terjadi semacam konsensus bahwa tidak seorang pun yang boleh mengklaim
memiliki kualifikasi untuk melaksanakan ijtihad mutlak. Jadi, secara
teoritis, ijtihad memang tidak dinyatakan tertutup, tetapi kualifikasinya
yang diformat sedemikian rumit.?

Dalam istilah ilmu Ushul Figh metode penemuan hukum disebut
dengan istilah “istinbath”. Istinbath artinya mengeluarkan hukum dari dalil,
jalan istinbath ini memberikan kaidah-kaidah yang bertalian dengan
pengeluaran hukum dari dalil.l® Imam Al-Ghazali dalam kitabnya “Al-
Mustashfa, memasukan dalam bab III dengan judul “Thuruqul Istitsmar”. Jika
dilihat tujuan mempelajari Ushul Figh maka passwar yang paling penting
dalam mempelajari ilmu tersebut adalah agar dapat mengetahui dan

mempraktekkan kaidah-kaidah cara mengeluarkan hukum dari dalilnya.

9 Taufiq Adnan Amal, Islam dan Tantangan Modernitas; Studi Atas Pemikiran Hukum Fazlur
Rahman. (Bandung: Mizan, 1989), hlm. 33-35.

10 Asjmuni A. Rahman, Metode Penetapan Hukum Islam, (Jakarta: PT. Bulan Bintang, 2004),
hlm. 1.

VOICE JUSTISIA

Jurnal Hickum dan Keadilan



Nuril Anwar, [jtihad sebagai Entry Point Berhukum dalam ... §3

Dengan demikian, metode penemuan hukum merupakan thuruq al-
istinbath yaitu cara-cara yang ditempuh seorang mujtahid dalam
mengeluarkan hukum dari dalilnya, baik dengan menggunakan kaidah-
kaidah bahasa (linguistik) maupun dengan menggunakan kaidah-kaidah
Ushuliyah lainnya.ll Ahli Ushul Figh menetapkan ketentuan bahwa untuk
mengeluarkan hukum dari dalilnya harus terlebih dahulu mengetahui
kaidah syar’iyyah dan kaidah lughawiyah.

Istinbat dan ijtihad merupakan bagian dari pembahasan ilmu ushul
figh, maka perlu kiranya membahas keduanya sebagai metode pengambilan
hukum Islam. Istinbath artinya mengeluarkan hukum dari dalil-dalilnya.
Istinbath ini menggunakan kaidah-kaidah tertentu yang bertalian dengan
pengeluaran hukum dari dalil-dalil yang ada. Ulama ushul figh menetapkan
bahwa ketentuan untuk menggali hukum dari dalilnya harus terlebih
dahulu mengetahui kaidah syar’iyah dan kaidah Ilughawiyyah. Kaidah
syar’iyah berarti ketentuan umum yang ditempuh syara’ dalam menetapkan
hukum dan tujuan penetapan hukum bagi subyek hukum (mukallaf) serta
perlu juga diketahui tentang penetapan dalil yang dipergunakan dalam
penetapan hukum, urut-urutan dalil, tujuan penetapan hukum dan
sebaginya. Mengerti tentang ruang lingkup hukum syara’ mulai dari
pengertian dan pembagiannya, hukum wadh'’i, hakim, mahkum bih, mahkum
alaih, dan lain-lain. Sedangkan kaidah Iughawiyyah berarti berasal dari
ketentuan-ketentuan ahli lughat (bahasa) yang dijadikan sandaran oleh ahli
ushul dalam memahami arti lafadz menurut petunjuk Ilafadz dan
susunannya, ‘am dan khos, musytarok, mutlak dan muqoyad, nasakh
mansukh dan muhkam mutasyabihat.

Adapun ijtihad memiliki makna yang hampir sama dengan istinbath.

Akan tetapi ijtihad hanya dilakukan pada hal-hal yang tidak terdapat dalam

11 A. Djazuli, Ilmu Fiqgh Penggalian; Perkembangan dan Penerapan Hukum Islam, (Jakarta:
Kencana Prenada Media, 2005), him.17.

VOICE JUSTISIA

Jurnal Hukpm dan Keadilan



54 Volume 2, Nomor 1, Maret 2018

dalil-dalil secara shorih dan jelas, sehingga diperlukan upaya lebih
mendalam untuk mengeluarkan hukumnya. Adapun metode-metode ijtihad
sendiri ada yang disepakati dan ada pula yang tidak disepakati oleh para
ulama.Metode ijtihad yang disepakati oleh para ulama adalah ijma’ dan
qiyas, sedangkan metode yang tidak disepakati adalah mashlahah mursalah,
istihsan, urf, istishab dan sad al-dzari’ah.12
2. Ijtihad sebagai Entry Point Berhukum dalam Islam

Metode penemuan hukum tidak hanya dikenal dalam konstalasi
hukum Islam, tetapi dalam hukum Barat pun jauh lebih maju. Akan tetapi,
para ahli hukum Barat lebih menyukai penggunaan istilah pembentukan
hukum dari pada istilah penemuan hukum. Dalam hukum Barat, seorang
hakim yang bertindak selaku pembentuk hukum dalam hal perundang-
undangan tidak menyebutkan sesuatu ketentuan untuk menyelesaikan
suatu perkara yang terjadi. Hakim memiliki kekuatan pembentuk hukum,
namun kedudukan hakim bukanlah pemegang kekuasaan legislatif. Oleh
sebab itu, keputusan hakim tidak mempunyai kekuatan hukum yang
berlaku seperti peraturan umum lainnya. Dengan demikian, keputusan
hakim hanya berlaku kepada pihak-pihak yang bersangkutan saja.13

Dalam dunia Islam, dari sekian banyak pola pemikiran Islam yang
bercorak pembaruan tentu berimplikasi pada aspek hukum Islam, baik
secara metodologis maupun wacana. Oleh karena itu, metode pembaruan
hukum Islam bukanlah sebuah metode yang terlepas dari pembaruan
pemikiran.

Istinbath hukum merupakan sebuah cara pengambilan hukum dari
sumbernya. Istilah ini lebih populer disebut dengan metodologi penggalian
hukum. Metodologi, menurut seorang ahli dapat diartikan sebagai

pembahasan konsep teoritis berbagai metode yang terkait dalam suatu

12 Amir Syarifuddin, Ushul Fiqih, (Jakarta; Logos Wacana Ilmu, 1997), hlm. 40-41.
13 C.S.T Kansil, Pengantar llmu Hukum dan Tata Hukum Indonesia. (Jakarta: Balai Pustaka,
1989), hlm. 65.

VOICE JUSTISIA

Jurnal Hickum dan Keadilan



Nuril Anwar, [jtihad sebagai Entry Point Berhukum dalam ... 55

sistem pengetahuan. Jika hukum Islam dipandang sebagai suatu sistem
pengetahuan, maka yang dimaksudkan metodologi hukum Islam adalah
pembahasan konsep dasar hukum Islam dan bagaimanakah hukum Islam
tersebut dikaji dan diformulasikan.!4

Disiplin ilmu yang membahas tentang istinbath hukum (metodologi
penggalian hukum), dinamakan ushul figh. Ushul figh lah satu-satunya
bidang ilmu keislaman yang penting dalam memahami syari’at Islam dari
sumber aslinya; al-Qur'an dan al-Hadits. Melalui kajian ushul figh, kita dapat
memahami kaidah-kaidah, prinsip-prinsip umum syari’at Islam, cara
memahami suatu dalil dan penerapannya dalam kehidupan manusia.

Menurut Hasbi Al-Shiddiqiey, dalam paradigma Ushulfigh Klasik,
terdapat paling tidak lima prinsip yang memungkinkan hukum Islam bisa
berkembang mengikuti zaman. Prinsif tersebut adalah: 1) Prinsip [jma’; 2)
Prinsip Qiyas; 3) Prinsip Mashlahah Mursalah; 4) Prinsip memelihara Urf;
dan 5) Prinsif berubahnya hukum dengan berubahnya masa. Kelima prinsip
tersebut dengan jelas memperlihatkan betapa fleksibelnya hukum Islam.
Dengan berlalunya waktu dan tempat, perkembangan hukum Islam yang
dinamis dan kreatif pada masa awalnya kemudian menjelma ke dalam
bentuk mazhab-mazhab yang masyhur di kalangan masyarkat Islam sendiri.

Untuk memahami syari’at Islam yang dibawa Rasulullah, ulama
ushuliyyin mengemukakan dua bentuk pendekatan, yaitu melalui kaidah-
kaidah kebahasaan dan melalui pendekatan magashid al-syari’‘ah (tujuan
syara’ dalam menetapkan hukum). Dengan itu, akan tercapai tujuan
pensyariatan Islam yaitu maslahat dunia dan akhirat. Oleh karena itu, ilmu
ushul figh menjadi penting untuk diketahui dan difahami dalam rangka
menggali dan menerapkan hukum-hukum syara’ sesuai dengan tuntutan

Zaman.

14 Ghufron A. Mas’adi, Pemikiran Fazlur Rahman tentang Metodologi Pembaharuan Hukum
Islam, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1998), him. 2.

VOICE JUSTISIA

Jurnal Hukpm dan Keadilan



56 Volume 2, Nomor 1, Maret 2018

Kajian epistemologi merupakan pembahasan secara mendalam segala
proses penyusunan pengetahuan yang benar. Dengan kata lain bahwa
epistemologi adalah ilmu pengetahuan yang mengkaji bagaimana cara
mendapatkan pengetahuan. Jika pemaknaan ini dibawa ke dalam
pembahasan hukum Islam, maka yang dimaksud epistemologi penetapan
dan penerapan hukum Islam adalah bagaimana mengetahui pesan-pesan
syar’i melalui firman yang termaktub di tengah kehidupan masyarakat yang
terus berkembang.

Sejak dunia Islam bersentuhan dengan filsafat Yunani pada abad
pertengahan, muncullah filosof-filosof Islam kenamaan seperti al-Kindi, al-
Farabi, Ibnu Sina, al-Ghazali dan Ibnu Rusyd. Sejak itu teori pengetahuan
pun berkembang di dunia Islam, seperti pengetahuan rasional, pengetahuan
inderawi (empirisme) dan pengetahuan Kasyb yang diperoleh melalui
ilham.

Secara garis besar sejak periode yang paling awal, setelah wafatnya
Rasulullah para ulama telah merumuskan sumber hukum Islam (al-Quran
dan Hadis). Namun dalam perkembangan selanjutnya terjadi semacam
perbedaan dalam merumuskan dua sumber di atas, yakni tatkala
berhadapan dengan unsur-unsur otonomi manusia. Perbedaan-perbedaan
itu selanjutnya terjadi karena: Pertama, perbedaan dalam memberikan arti
bahasa. Kedua, dalam penerimaan suatu Hadits. Ketiga, penyelesaian nash
yang saling bertentangan. Keempat, perbedaan dalam penggunaan gqiyas.
Kelima, perbedaan dalam menggunakan dalil tertentu, misalnya istihsan,
istishab dan istislah. Keenam, perbedaan dalam penggunaan dan kedudukan
suatu lafal.1s

M. Arkoun menyebutkan bahwa para ulama-ulama mujtahid pada

abad kedua dan ketiga hijriyah telah menerapkan prosedur-prosedur

15 Noor Ahmad, Efistemologi Syara’ Mencari Format Baru Figh Indonesia, (Yogyakarta;
Walisongo Press, 2000), HIm. 7.

VOICE JUSTISIA

Jurnal Hickum dan Keadilan



Nuril Anwar, [jtihad sebagai Entry Point Berhukum dalam ... §'7

penalaran independen untuk mendeduksikan (istinbath) hukum dengan
bertolak dari naskah-naskah (nushus). Prosedur itu ada tiga: 1. Menentukan
yang lebih baik (istihsan), 2. Menentukan kepentingan yang dianggap baik
(istislah), dan 3. penalaran analogis (qiyas).16

Dengan demikian, secara epistemologis sebenarnya hukum Islam
kaya akan metodologi penalaran dan pembentukan hukum yang digali dari
al-Quran dan Sunnah. Meskipun terdapat perdebatan di kalangan ulama
menyangkut interaksi nash-nash tersebut dengan pemikiran manusia,
namun kesemuanya tegas terangkum dalam dua kata kunci pemikiran
muslim, yaitu ijtihad sebagai upaya personal dalam merumuskan ajaran,
dan taqlid sebagai ketundukan dengan tulus pada ajaran seorang guru.
Kedua kata kunci tersebut (ijtihad dan taqlid) adalah dua pengertian
kolektif yang dapat koeksistensi dalam diri seorang ulama. Hasbi Ash
Shiddieqy, seorang pembaharu dalam alam pikiran Islam Indonesia abad ke
20 khususnya dalam bidang hukum Islam, telah merefleksikan kedua kata
kunci tersebut dalam rangka mencari format hukum Islam yang sesuai
dengan masyarakat Indonesia.

Sebagaimana dijelaskan sebelumnya, bahwa hukum Islam merupakan
khitab Allah. Posisi manusia hanya bisa mencari dan menemukannya. Hal
tersebut kemudian mendorong pada perkembangan metode-metode
penemuan hukum Islam. Dalam sejarah, dikenal banyak metode penemuan
hukum. Metode-metode paling tidak dapat diklasifikasikan menjadi tiga
model, yaitu metode interpretasi linguistik, metode kausasi, dan metode
penyelarasan.l’

Metode pertama, yakni metode interpretasi linguistik merupakan
metode penemuan hukum yang beroperasi dengan melakukan interpretasi

terhadap teks-teks al-Qur*an dan hadis. Dengan demikian, metode linguistik

16 Baso Hasyim, “Pemikiran Hukum Islam dalam Paradigma Keilmuan Moderen”, Jurnal Al-
Risalah Volume 10 Nomor 1 Mei 2010, hlm. 56.
17 Munawir Haris, Op. Cit, hlm. 7.

VOICE JUSTISIA

Jurnal Hukpm dan Keadilan



58 Volume 2, Nomor 1, Maret 2018

digunakan terkait dengan kasus-kasus yang sudah ada teks hukumnya,
namun teks hukum tersebut masih kabur (tidak jelas), karena di dalamnya
terdapat ayat-ayat hukum yang mutashabih. Pola kajian yang digunakan
dalam metode intepretasi linguistik menghasilkan empat taksonomi
pernyataan hukum dari teks-teks hukum, yaitu: Pertama, dari segi tingkat
kejelasannya. Kedua, dari segi pola-pola penunjukkan kepada hukum yang
dimaksudkan. Ketiga, dari segi luasan maupun sempitnya cakupan
pernyataan hukum. Keempat, dari segi bentuk-bentuk formula taklif dalam
pernyataan.

Metode kedua, yakni metode kausasi merupakan metode penemuan
hukum yang penting karena berupaya mengkonstruksi hukum terhadap
kasus-kasus yang tidak ada teks hukumnya. Metode kausasi berupaya untuk
menyelidiki pondasi yang menjadi dasar tegaknya hukum Islam. Dalam hal
ini, metode kausasi ini kemudian dikategorikan menjadi dua model, yaitu
yang mendasari adanya hukum pada ‘illat, dan yang mendasari adanya
hukum pada maqashid al-shari’ah. Metode kausasi berusaha melakukan
penggalian causa legis dari hukum kasus pararel untuk diterapkan kepada
kasus serupa yang baru. Apa yang dilakukan hakim atau ahli hukum di sini
adalah bina’ al-hukm ‘ala al-‘illah (pendasaran hukum kepada causa legis).
Apabila tidak ada kasus paralel, maka pendasaran hukum kepada causa
legis tidak dapat dilakukan. Oleh karena itu penemuan hukum dapat
dilakukan dengan pendasaran hukum kepada causa finalis hukum, yaitu
magqashid al-shari’ah. Dengan kata lain, dilakukan ta’lil al-ahkam bi maqasid
al-shari’ah.18

Metode Kketiga,penyelarasan, yakni metode yang berupaya
menyelaraskan berbagai dalil hukum yang mungkin secara dzahir
bertentangan satu sama lain. Untuk itu, dalam metode penyelarasan

kemudian dikembangkan teori nasakh dan tarjih. Secara sederhana, nasakh

18 Munawir Haris, Op.Cit. hlm. 13.

VOICE JUSTISIA

Jurnal Hickum dan Keadilan



Nuril Anwar, [jtihad sebagai Entry Point Berhukum dalam ... 59

merupakan penghapusan atau penggantian suatu ketentuan shari’ah oleh
ketentuan yang lain dengan syarat bahwa yang disebut terakhir muncul
belakangan dan kedua ketentuan itu ditetapkan secara terpisah. Adapun
tarjih merupakan metode yang digunakan bila muncul dua nash yang secara
dzahir yang saling bertentangan.

Dalam tinjauan epistemologi hukum Islam, terdapat kurang lebih
tujuh metode yang digunakan para ulama mujtahid untuk menetapkan dan
menerapkan pemikiran hukum Islam, yaitu; Pertama, [jma’, adalah
persetujuan atau kesesuaian pendapat para ahli mengenai suatu
permasalahan pada suatu tempat di suatu masa. Lebih khusus lagi ijma’
adalah ketetapan hati atau kesepakatan para mujtahid dari umat
Muhammad SAW. pada suatu masa, setelah wafatnya Rasulullah SAW
terhadap suatu hukum syara’. [jma’ dalam arti kesepakatan seluruh ahli
hukum saat ini sulit dicapai mengingat luasnya bagian dunia yang didiami
oleh umat Islam, keberagaman sejarah, budaya dan lingkungannya. Oleh
karena itu, ijma’ yang hakiki hanya mungkin terjadi pada masa kedua
khulafaur Rasyidin. Sekarang ijma’ hanya berarti persetujuan dan
kesesuaian pendapat di suatu tempat mengenai tafsiran ayat-ayat (hukum)
tertentu dalam al-Quran.!®

Kedua, giyas, ialah mempersamakan hukum peristiwa yang belum ada
ketentuannya, karena antara kedua peristiwa tersebut terdapat segi-segi
persamaan illat (penyebab atau alasannya).20 Qiyas merupakan ukuran akal
budi untuk membanding suatu hal dengan hal lainnya. sebagai contoh,
adanya larangan meminum khamr. Yang menyebabkan minuman itu
dilarang adalah illatnya yakni memabukkan. Oleh karena itu, setiap
minuman yang memabukkan, dari apapun dibuat, hukumnya sama dengan

khamar, yaitu dilarang untuk diminum. Jadi minuman yang memabukkan

19 Mohammad Daud Ali. Hukum Islam Pengantar Ilmu Hukum dan Tata Hukum Islam di
Indonesia, (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1998), him. 109.
20 Ahmad Hanafi. Asas-Asas Hukum Pidana Islam, (Jakarta: Bulan Bintang, 1993), hlm. 33.

VOICE JUSTISIA

Jurnal Hukpm dan Keadilan



60 Volume 2, Nomor 1, Maret 2018

itu digiyaskan dengan khamr sehingga dilarang diminum dan
diperjualbelikan untuk umum.

Ketiga, istidlal, adalah menarik kesimpulan dari dua hal yang
berlainan. Misalnya adalah menarik kesimpulan dari adat istiadat dan
hukum agama yang diwahyukan sebelum Islam. Adat yang telah lazim
dalam masyarakat dan tidak bertentangan dengan hukum Islam (seperti
harta gono-gini atau harta bersama) dan hukum agama yang diwahyukan
sebelum Islam tetapi tidak dihapuskan oleh syariat Islam, dapat ditarik
garis-garis hukumnya untuk dijadikan hukum Islam.21

Keempat, Maslahah al-Mursalah, ialah cara menemukan hukum
sesuatu hal yang tidak terdapat ketentuannya, baik dalam Alquran maupun
kitab-kitab hadis, berdasarkan pertimbangan kemaslahatan masyarakat
atau kepentingan umum. Maslahah al-Mursalah dalam epistemologi hukum
Islam secara hakiki meliputi: 1) keselamatan keyakinan agama; 2)
kesehatan jiwa; 3) keselamatan akal; 4) keselamatan keluarga dan
keturunan; 5) keselamatan harta benda?? dan keselamatan jamaah karena
syariat berlaku secara umum dan manusia memiliki kesamaan tabiat untuk
mendapatkan keselamatan.23

Kelima, Istihsan, ialah metode penetapan hukum suatu masalah dan
meninggalkan yang lainnya, adalah karena adanya indikasi yang lebih kuat
dan lebih bersifat khusus.2¢ dengan kata lain bahwa istihsan adalah cara
menetapkan hukum dengan jalan menyimpang dari ketentuan yang sudah
ada demi keadilan dan kepentingan sosial.

Keenam, istishab, adalah menetapkan hukum sesuatu hal menurut

keadaan yang terjadi sebelumnya, sampai ada dalil yang mengubahnya.

21 Mohammad Daud Ali. Op.Cit. hlm. 110,

22 Muhammad Abu Zahra, Ushul Fighi, (Jakarta; Pustaka Firdaus, 2000), hlm. 425.
23 Hamka Hagq, Filsafat Ushul Figh, (Makassar; Yayasan Al-Ahkam, 2000), hlm. 27.
24 Baso Hasyim, Op.Cit, hlm. 58.

VOICE JUSTISIA

Jurnal Hickum dan Keadilan



Nuril Anwar, [jtihad sebagai Entry Point Berhukum dalam ... §1

Atau dengan kata lain istishab adalah melangsungkan berlakunya hukum
yang telah ada karena belum ada ketentuan lain yang membatalkannya.
Ketujuh, adat-istiadat atau al ‘urf, yaitu kebiasaan mayoritas kaum,
baik dalam perkataan maupun perbuatan. Al ‘Urf adalah suatu metode
penetapan hukum Islam selama tidak bertentangan dengan nash. Para
ulama menerimanya sebagai dalil hukum yang tidak mandiri, tetapi harus

terkait dengan dalil lain yang sunnah.

PENUTUP

Perkembangan pemikiran dalam menggali dan menemukan hukum
agama dalam Islam memang harus diakui merupakan perkembangan
prestisius dari peran intelektual muslim dalam beragama. Anjuran Al-
Qur’an berkaitan dengan penghormatan Islam terhadap ilmu pengetahuan
dijawab dengan baik melalui metode penemuan hukum Islam dengan
sarana ljtihad. Hal ini terbukti dari banyaknya para mujtahid yang
dilahirkan sejak masa awal perkembangan Islam. Disamping itu,
penggunaan istilah penemuan hukum dalam Islam diyakini lebih unggul
dibanding istilah pembentukan hukum yang berkembang di Barat. Istilah
penemuan hukum melalui sarana Ijtihad akan mampu menemukan hukum

yang tetap berpacu pada ajaran orisinil agama Islam.

DAFTAR PUSTAKA

A. Djazuli, lImu Figh Penggalian; Perkembangan dan Penerapan Hukum
Islam, Jakarta: Kencana Prenada Media, 2005.

A. Khudori Sholeh (ed), Pemikiran Islam Kontemporer, Yogyakarta: Jendela,
2003.

Abdul Karim Zaidan. Pengantar Studi Syari'ah; Mengenal Syari'ah Islam
Lebih Dalam, Jakarta: Robbani Press, 2008.

Amir Syarifuddin, Ushul Fiqih, Jakarta; Logos Wacana Ilmu, 1997.

VOICE JUSTISIA

Jurnal Hukpm dan Keadilan



62 Volume 2, Nomor 1, Maret 2018

Asjmuni A. Rahman, Metode Penetapan Hukum Islam, Jakarta: PT. Bulan
Bintang, 2004.

Baso Hasyim, “Pemikiran Hukum Islam dalam Paradigma Keilmuan
Moderen”, Jurnal Al-Risalah Volume 10 Nomor 1 Mei 2010.

C.S.T Kansil, Pengantar llmu Hukum dan Tata Hukum Indonesia, Jakarta:
Balai Pustaka, 1989.

Ghufron A. Mas’adi, Pemikiran Fazlur Rahman tentang Metodologi
Pembaharuan Hukum Islam, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1998.

Hamka Hagq, Filsafat Ushul Figh, Makassar; Yayasan Al-Ahkam, 2000.

Hanafi. Asas-Asas Hukum Pidana Islam, Jakarta: Bulan Bintang, 1993.

Mohammad Daud Ali. Hukum Islam Pengantar I[Imu Hukum dan Tata Hukum
Islam di Indonesia, Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1998.

Muhammad Abu Zahra, Ushul Fighi, Jakarta; Pustaka Firdaus, 2000.

Munawir Haris, “Metodologi Penemuan Hukum Islam dalam Ulumuna
Jurnal Studi Keislaman”, Vol. 16 No. 1 Juni 2012.

Noor Ahmad, Efistemologi Syara’ Mencari Format Baru Figh Indonesia,
Yogyakarta; Walisongo Press, 2000.

Taufiqg Adnan Amal, Islam dan Tantangan Modernitas; Studi Atas Pemikiran
Hukum Fazlur Rahman. Bandung: Mizan, 1989.

VOICE JUSTISIA

Jurnal Hickum dan Keadilan



