
 

 

Hukum Islam di Indonesia dalam Sebuah Paradoks 
 

Islamic Law in Indonesia in A Paradox 
 

Adlan Ali Amin 
Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan 

E-mail: den.bagushiel@gmail.com 
 

Abstrak  
Tulisan ini merupakan studi tentang sistem hukum di sebuah negara 
majemuk (Indonesia), karena peran agama yang secara tidak langsung 
berpartisipasi dalam pembentukan ideologi hukum sebuah negara. 
Penelitian deskriptif historis ini menunjukkan bahwa Indonesia pernah 
menggunakan hukum adat, hukum Islam, dan hukum kolonial Belanda 
sebagai sumber hukumnya. Namun, menjelang kemerdekaan Indonesia, 
sempat terjadi perdebatan di antara tokoh nasionalis dalam merumuskan 
ideologi sebagai dasar hukum bangsa Indonesia. Diantaranya adalah 
pendapat yang mengatakan bahwa Indonesia lebih cocok menjadi negara 
Islam karena berdasarkan sosiologi mayoritas bangsa indonesia. Ada juga 
pendapat bahwa bentuk negara sekuler (non-agama) yang lebih tepat 
untuk negara plural seperti Indonesia. Pendapat terakhir adalah 
penggabungan antara pendapat sebelumnya, yaitu membentuk hukum 
sendiri yang mencerminkan nilai-nilai agama namun tidak menjadikan 
agama sebagai dasar hukum dan bentuk negara, yaitu berupa ideologi 
Pancasila. 
 
Kata Kunci : Hukum Islam, Indonesia, dan Paradoks. 

 
Abstract 

This paper is a study of the appropriate legal system for a plural state 
(Indonesia), due to the role of religion that indirectly participates in the 
formation of the legal ideology of a nation or state. this historical descriptive 
explore show that Indonesia once used customary law, Islamic law, and 
Dutch colonial law as its legal source. However, in the next development, 
ahead of Indonesia's independence, there are several nationalist figures of 
opinion in formulating ideology that will look the law of the Indonesian 
nation. Among them are the opinions that say that Indonesia is more 
suitable to be an Islamic country because it relies on the sociology of the 
majority Muslim nation of Indonesia. There is also the opinion that the form 



144 
 

 

Volume 1, Nomor 2, September 2017 

of a secular state (non-religion) is more appropriate for a pluralistic country 
like Indonesia. The last opinion is the comparation of the previous opinion, 
namely forming its own law that shows noble value of religion but not make 
religion as the basis of law and state form, that is the ideology of Pancasila. 
 

Keywords:  Islamic Law, Indonesia, and Paradox. 
 
 
PENDAHULUAN 

Indonesia sebagai bangsa, apalagi seabagai negara, masih berumur 

muda, belum matang secara kultural. Sebagai bangsa, usianya masih 

kurang dari satu abad. Sebuah negara maritim dengan 13.466 pulau, 

membentang terpanjang di muka bumi di kisaran katulistiwa, subkultur 

dan etnisitas yang berbeda, adat-istiadat yang beragam, agama yang 

plural, dan kesenjangan sosial ekonomi yang masih memicu kerentanan 

demi kerentanan. Dengan serba keragaman ini, jelas tidak mudah 

mengurus negara bangsa ini. Tanpa adanya stamina spritual yang luar 

biasa dan saling pengertian yang mendalam antara kita, rasanya 

keindonesiaan kita masih memerlukan perawatan khusus, dibawah 

kepemimpinan yang berwawasan jauh ke depan, demi masa datang yang 

lebih adil, berdaulat, dan bermartabat. 

Sebagai negara yang memiliki heterogenitas tinggi pada 

masyarakatnya, Indonesia perlu membentuk sebuah dasar hukum dengan 

tujuan penegakan keadilan dan persamaan hak. Artinya tidak 

mempermasahkan perbedaan yang ada, justru perbedaan itu dijadikan 

landasan persatuan dalam hidup berbangsa dan bernegara. Karena tujuan 

tersebut, ada yang berpandangan bahwa Islam adalah agama yang pantas 

dijadikan dasar hukum di Indonesia, karena Islam adalah agama universal, 

berlaku sepanjang zaman. Apalagi melihat sosiologi bangsa Indonesia yang 



145 
 

 

Adlan Ali Amin, Hukum Islam di Indonesia dalam Sebuah … 

mayoritas penduduknya beragama Islam. Ada juga yang mengatakan 

bahwa agama adalah sesuatu yang berhubungan dengan individu bukan 

termasuk dalam ranah publik seperti negara.  

Dengan demikian, antara agama dengan negara harus dipisahkan. 

Pendapat lain mengatakan bahwa antara agama dan negara berhubungan 

secara simbiotik. Agama membutuhkan negara, karena dengan negara 

agama bisa berkembang. Walaupun secara tegas agama tidak 

menganjurkan pembentukan negara, namun dalam ajaran agama 

termaktub ajaran-ajaran subtantif yang mengandung kerangka dasar nilai 

etis dan moral bernegara dan bermasyarakat.  Begitu pula sebaliknya 

negara membutuhkan agama, karena dengan agama negara berkebang 

dalam bimbingan etika dan moral spiritual. 

 

PEMBAHASAN 

A. Sistem Hukum di Indonesia: Tinjauan Sejarah 

Tata Hukum Indonesia adalah tata hukum yang ditetapkan oleh 

bangsa Indonesia sendiri atau oleh Negara Indonesia. Oleh karena itu 

adanya Tata Hukum Indonesia juga sejak saat adanya Negara Indonesia 

yaitu pada tanggal 17 Agustus 1945, di mana Kemerdekaan Republik 

Indonesia diproklamasikan. Dengan adanya Proklamsi tersebut berarti 

pula bahwa sejak saat itu bangsa Indonesia telah mengambil keputusan 

untuk menentukan dan melaksanakan hukumnya sendiri, yaitu hukum 

bangsa Indonesia dengan Tata Hukumnya yang baru yakni Tata Hukum 

Indonesia. 

Menurut Zainuddin Ali, Negara Republik Indonesia menganut 

berbagai sistem hukum, antara lain sistem hukum adat, sistem hukum 



146 
 

 

Volume 1, Nomor 2, September 2017 

Islam, dan sistem hukum kolonial Belanda.1 Ketiga sistem dimaksud sudah 

berlaku sebelum Indonesia merdeka. Namun demikian, sesudah Indonesia 

merdeka ketiga sistem itu menjadi bahan baku dalam pembentukan 

sistem hukum nasional Indonesia.  

Hukum adat telah lama berlaku di Nusantara ini. Akan tetapi, 

keberlakuannya tidak dapat diketahui secara pasti, melainkan dapat 

dikatakan bahwa, jika dibandingkan dengan kedua sistem lainnya, hukum 

adatlah yang tertua umurnya. Sebelum tahun 1927 keadaannya biasa saja, 

hidup, dan berkembang dalam masyarakat Indonesia. 

Hukum Islam mulai dikenal oleh penduduk yang mendiami di 

Nusantara ini setelah agama Islam disebarkan secara luas di Indonesia. 

Belum ada kesepakatan para ahli sejarah mengenai awal masuknya islam 

ke Indonesia. Ada yang berpendapat pada abad ke 1 hijriyah atau 7 

masehi, ada pula yang berpendapat abad ke 13 masehi. Walaupun para 

ahli berbeda pendapat mengenai masuknya Islam ke Indonesia, namun, 

dapat dikatakan bahwa setelah penduduk yang mendiami Nusantara ini 

memeluk agama Islam, hukum Islam telah diikuti dan dilaksanakan oleh 

pemeluknya. Hal ini dapat dilihat dari studi para pujangga yang hidup 

pada zaman itu mengenai hukum Islam dan peranannya dalam 

menyelesaikan perkara-perkara yang timbul dalam masyarakat. Sebagian 

contoh hasil studi dan karya ahli hukum Islam Indonesia adalah Mir’atu al-

Tullab, Sirot al-Mustaqim, Sajinah al-Hukm, Kutaragama, dan lain 

sebagainya. Setelah belanda menjajah di nusantara, perkembangan hukum 

islam dihambat diberbagai wilayah di nusantara. 

                                                             
1
 Zainuddin Ali, Hukum Islam; Pengantar Hukum Islam di Indonesia, (Jakarta: Sinar Grafika, 

2006), hlm. 77. 



147 
 

 

Adlan Ali Amin, Hukum Islam di Indonesia dalam Sebuah … 

Selain itu, hukum yang berlaku adalah hukum kolonial belanda yang 

berasal dari hukum Romawi. Awalnya hukum ini hanya berlaku bagi 

kalangan mereka sendiri. Hukum adat dan hukum Islam masih tetap 

berlaku bagi masyarakat adat dan pemeluk agama Islam di Nusantara. 

Namun setelah terjadinya pemberontakan oleh para penduduk yang 

beragama Islam pada abad ke 20, maka pemerintah kolonial belanda 

menetapkan melalui pasal 131 jo pasal 136 Indische Staatsregeling bahwa 

ada tiga jenis hukum yang berlaku, yaitu hukum Belanda untuk orang 

Belanda, hukum adat bagi golongan Timur Asing, terutama Cina dan India, 

sesuai adat mereka, dan bagi Bumiputera berlaku pula hukum adat suku 

mereka masiing-masing.2 

Menurut catatan sejarah pra-kemerdekaan, penyelenggara negara 

menginginkan untuk membangun hukum sendiri yang bersifat nasional 

untuk memenuhi kebutuhan hukum yang baru. Kongkritnya pada tanggal 

9 April 1945 Badan Penyelidik Usaha-Usaha Persiapan Kemerdekaan 

Indonesia (BPUPKI) membicarakan ideologi negara Indonesia yang bakal 

lahir. Untuk merumuskan ideologi itu, terpecahlah perdebatan sengit 

antara tokoh Nasionalis Muslim dan Nasionalis Sekuler. Perdebatan 

konsep-konsep ideologi menemukan titik klimaksnya pada persidangan 

formal dalam siding-sidang majelis BPUPKI. Para tokoh Nasionalis Muslim 

seperti H. Agus Salim, KH. Mas Mansur dan KH. Wahid Hasyim 

menyuarakan aspirasi Islam dalam mengajukan usul konsep Negara Islam 

dengan menjadikan Islam sebagai dasar negara bagi Indonesia merdeka. 

Usulan menjadikan Islam sebagai konsep negara dari kelompok Nasionalis 

                                                             
2
 Pahrurroji M. Bukhari, Membebaskan Agama dari Negara, Pemikiran Abdurrahman Wahid 

dan Ali Abd Ar-Raziq, (Bantul: Pondok Edukasi, 2003), hlm. 64. 



148 
 

 

Volume 1, Nomor 2, September 2017 

Muslim bersandar pada alasan sosiologis bangsa Indonesia yang 

mayoritas memeluk Islam sebagai agama dan keyakinannya. 

Alasan ini ditepis oleh kalangan Nasionalis Sekuler yang mengajukan 

konsep negara Sekuler. Bagi mereka, Indonesia yang majemuk baik agama, 

suku, dan bahasa harus melandasi berdirinya negara non-agama (sekuler). 

Soekarno salah satu dari kalangan ini merujuk pengalaman Turki modern 

di bawah Kemal Attaturk dengan konsep negara sekulernya. Lebih lanjut 

ia menyuarakan konsep tentang lima dasar Negara Indonesia, yang 

kemudian dikenal dengan Pancasila. 

Setelah bergumul selama kurang lebih 21 hari, akhirnya pada tanggal 

22 Juni 1945 suatu sintesis dan kompromi politik dapat diwujudkan 

antara pola pemikiran yang berbeda. Sintesis inilah yang kemudian 

dikenal dengan Piagam Jakarta. Kompromi politik dalam bentuk Piagam 

Jakarta rupanya hanya mampu bertahan selama 57 hari. Anak kalimat 

yang terdiri dati tujuh butir perkataan dirasakan oleh sebagian bangsa kita 

di belahan timur sebagai deskriminasi terhadap pemeluk agama lain.3 

Maka demi persatuan bangsa, akhirnya anak kalimat itu pada tanggal 18 

Agustus 1945 dibuang dari Pembukaan UUD 1945. 

 

B. Pancasila dan Pergulatan Politik Indonesia Pasca Orde Baru 

Jika Arab Saudi memilih sistem kerajaan untuk pemerintahan 

negaranya, maka Indonesia akhirnya memilih sistem Demokrasi Pancasila 

sebagai asas tunggal negara dan dalam bentuk Negara Kesatuan Republik 

Indonesia (NKRI). Pilihan pada bentuk negara ini sebenarnya lebih 

dipengaruhi oleh keputusan Muktamar NU ke-11 tahun 1936 di 

                                                             
3
 Ahmad Syafi’i Ma’arif, Islam dan Politik, Teori Belah Bambu Masa Demokrasi Terpimpin 

1959-1965, (Jakarta: Gema Insani Press, 1996), hlm. 29. 



149 
 

 

Adlan Ali Amin, Hukum Islam di Indonesia dalam Sebuah … 

Banjarmasin. Dimana NU memutuskan bentuk Darussalam sebagai bentuk 

yang cocok bagi Indonesia merdeka. Ini berdasar pada pertimbangan 

bahwa –jika Darul Islam yang merupakan referensi pedoman untuk 

mengokohkan sistem kekholifahan dalam Islam, maka-Darus Salam adalah 

konsepsi yang menghadirkan semagat toleransi, perdamaian, dan 

keharmonisan dalam spektrum Bhinneka Tunggal Ika. Apalagi menurut 

sejarawan Ahmad Mansur Surya Negara, bahwa Bhinneka Tungggal Ika 

dicetuskan oleh Sunan Kalijaga sewaktu membangun Masjid Demak yang 

sokonya (tiangnya) terbuat dari potongan-potongan kayu. 

Telepas dari pandangan itu, pada prinsipnya, masyarakat Nusantara 

sudah terbiasa hidup rukun berdampingan antar ras, suku, bahasa, dan 

agama atau kayakinan yang berbeda jauh sebelum dicetuskannya istilah 

tersebut. Oleh karenanya Pancasila sebagai dasar negara sudah tepat 

menjadi ideologi dan pandangan hidup sebagai cita hukum dan sistem 

norma hukum dikarenakan Pancasila bersumber pada sejumlah nilai luhur 

yang ada dalam Agama, namun pada saat yang sama, ideologi menjamin 

kebebasan pemeluk agama untuk menjalankan ajaran agamanya masing-

masing. Dengan demikian, agama berperan memotivasi kegiatan individu 

melalui nilai-nilai yang diserap oleh Pancasila dan dituangkan dalam 

bentuk pandangan hidup bangsa.  

Ketidakpuasan sebagian kalangan terhadap konsep demokrasi 

Pancasila baru tercium kembali ditandai dengan meningkatnya 

penggunaan simbolisme dan konsep-konsep agama, khususnya Islam, di 

kancah politik Indonesika sejak jatuhnya Presiden Soeharto dari 

kekuasaannya pada Mei 1998 sampai waktu terakhir dalam Pilpres 2004 

telah menimbulkan kecemasanm sementara kalangan, baik dikalangan 

muslim sendiri, dan apalagi di kalangan non-Muslim. Kecemasan itu 



150 
 

 

Volume 1, Nomor 2, September 2017 

berkaitan dengan sejumlah fenomena yang mengindikasikan penguatan 

“Islam Politik”. Bagi banyak kalangan muslim, penguatan Islam Politik 

berarti kian menguatnya kontes dan pertarungan di antara berbagai 

kelompok untuk memperebutkan kekuasaan dan pemaknaan Islam. 

Sedangkan bagi kalangan non-Muslim dan sekuler, penguatan Islam Politik 

berarti semakin menguatnya tuntutan untuk perubahan Indonesia 

menjadi “negara Islam” yang mereka yakin hanya akan merugikan 

kepentingan mereka.4 

Diantara berbagai fenomena yang menggambarkan penguatan Islam 

Politik itu misalnya adalah: Pertama, adanya parpol-parpol Islam yang 

menggunakan Islam sebagai asas menggantikan Pancasila; Kedua, 

meningkatnya aspirasi dikalangan Muslim di provinsi dan kabupaten atau 

kotamadya tertentu untuk penerapan Hukum Islam (syari’ah); Ketiga, 

muncul dan bertahannya kelompok garis keras dan radikal seperti Laskar 

Jihad (LJ), Front Pembela Islam (FPI), Jamaah Ikhwanul Muslimin 

Indonesia (IJAMI), Hizbut Tahrir Indonesia (HTI), dan semacamnya; 

Keempat, meningkatnya penggunaan simbolisme Islam seperti jihad 

dalam konflik komunal di Ambon, Poso dan juga dalam kontestasi politik 

pilkada dan pilpres dan lain sebagainya. Semua ini menjadi indikator 

tentang kian meningkatnya penguatan simbolisme dan konsep Islam 

dalam politik. 

Gejala inifektivitas itu sulit dijelaskan secara panjang lebar –dan 

memang tidak pada tempatnya  diuraikan secara rinci di sini, tetapi yang 

jelas, berbagai gejala tadi menunjukkan dinamika internal dikalangan 

umat Islam sendiri sebagai respon terhadap perkembangan sosial politik 

                                                             
4
 Azyumardi Azra, Islam dan Konsep Negara, dalam Fikih Kebhinnekaan, (Bandung: Mizan, 

2015), hlm. 119. 



151 
 

 

Adlan Ali Amin, Hukum Islam di Indonesia dalam Sebuah … 

Indonesia secara keseluruhan maupun terhadap berbagai perkembangan 

pada tingkat internasional. Secara internal, Indonesia dengan tumbangnya 

kekuasaan presiden Soeharto setelah lebih tiga Dasawarsa berkuasa 

memunculkan euforia kebebasan dan demokrasi; sampai sekarang 

equilibrium, misalnya, antara euforia demokrasi pada satu pihak dengan 

respek dan ketaatan kepada tatanan hukum dan ketertiban (law and 

order) dipihak lain masih belum terjadi. Juga kepincangan masih terus 

berlanjut antara semangat kebebasan atas nama demokrasi yang berujung 

pada terdapatnya lebih dari eksploisi parpol Islam terutama dalam pemili 

1999 dan 2004 pada satu pihak, dengan kebutuhan mendesak bagi 

konsolidasi lembaga demokrasi termasuk perpol islam pada pihak lain.5 

Pada tingkat Internasional, perkembangan-perkembangan yang 

terjadi setelah peristiwa 11 September di Amerika Serikat yang diikuti 

dengan operasi militer AS di Afganistan untuk menghabisi Taliban, yang 

disertai pola dengan isu “perang internasional melawan terorisme”, tidak 

bisa lain mejadi salah satu faktor penting dalam mendorong terjadinya 

radikalisasi di kalangan kelompo-kelompok Muslim Indonesia. Motif 

perlawanan terhadap AS dan sekutunya semakin mengemuka; teori 

konspirasi (conspiracy theory) tentang persekutuan Amerika dengan 

negara Barat lain untuk menghancurkan Islam dan kaum Muslimin juga 

kian menguat. Gejala ini bisa diamati secara cukup jelas baik pada tingkat 

wacana maupun praktis kelompok seperti FPI dan HTI misalnya. 

 

 

 

                                                             
5
 Ibid, 120. 



152 
 

 

Volume 1, Nomor 2, September 2017 

C. Hukum Islam di Indonesia dalam Sebuah Paradok 

Pada saat membicarakan formalisasi agama dalam hukum sebuah 

negara, terutama dalam konteks keindonesiaan, tidak dapat dipungkiri 

bahwa hal itu menjadi perdebatan sengit di masa lalu antara pemikir 

keagamaan sekaligus orang-orang yang terlibat dalam percaturan politik 

bangsa ini. Sebab Indonesia merupakan negara plural yang sarat dengan 

keanekaragaman penduduknya. 

Seandainya umat Islam mau melihat ke belakang, yaitu pada sejarah 

Nabi Muhammad SAW, ketika menghadapi heterogenitas agama yang 

dianut oleh penduduk asli atau beberapa suku di kota Madinah, maka Nabi 

membuat suatu kebijakan hukum atau undang-undang yang bukan 

bersimbol Islam guna menertibkan gejala perpecahan yang tidak 

diinginkan antar penduduk Madinah, yang kemudian dikenal dengan 

piagam Madinah. 

Kalau memang Nabi Muhammad menghendaki berdirinya sebuah 

negara Islam, mustahil masalah suksesi kepemimpinan dan peralihan 

kekuasaan tidak dirumuskan secara formal. Nabi hanya memerintahkan 

‘bermusyawarahlah kalian dengan persoalan’. Masalah sepenting itu 

bukannya dilembagakan secara kongkret, melainkan dicukupkan dengan 

sebuah diktum saja, yaitu: “masalah mereka (haruslah) dimusyawarahkan 

antara mereka”.  

Dengan realita sejarah itu, kemudian Abdurrahman Wahid 

menegaskan bahwa bangsa Indonesia tidak perlu dijadikan Negara Islam 

atau Negara Agama, disebabkan oleh heterogenitas sangat tinggi di antara 

warga negara di Indonesia di samping kenyataan ajaran Islam menjadi 



153 
 

 

Adlan Ali Amin, Hukum Islam di Indonesia dalam Sebuah … 

tanggung jawab masyarakat, bukan negara.6 Heterogenitas yang tinggi 

dalam kehidupan bangsa Indonesia membuat masyarakatnya bersatu 

dengan tidak berdasarkan agama tertentu. 

Wahid juga mengakui bahwa, corak pemikiran tentang negara Islam 

yang menggunakan dasar hukum Islam di Indonesia masih banyak yang 

bersifat apologetis, hanya mampu mencanangkan suatu gambar dunia 

terlalu idial dengan mendasarkan hanya dengan hukum Islam secara 

tekstual dapat memberikan kebahagiaan hidup duniawi dan ukhrawi, 

bukan nilai-nilai substansinya, yaitu keadilan dan kemakmuran atau 

kesejahteraan umat manusia (al-maslahah al-‘ammah); kesamaan di 

antara semua umat manusia atau lebih tepatnya ia menempatkan Islam 

sebagai rahmatan lil’alamin.7 

Di Indonesia berasas tunggal politik dalam bentuk Pancasila. Di Iran, 

secara definitif didirikan Republik Islam. Di Aljazair, sebuah negara ‘Arab 

Sosialis’ menyatakan secara formal dalam undang-undang dasarnya 

bahwa agama resmi negara adalah Islam. Di Arab Saudi dinyatakan al-

Qur’an sebagai konstitusi, walaupun negaranya sendiri bukan ‘Negara 

Islam formal’, Sungguh sangat beragam. 

Ada yang menganggap bahwa sebuah negara telah memiliki watak 

Islam kalau inti ajaran Islam sudah di akui, seperti ajaran tentang keesaan 

Tuhan. Islam berfungsi inspirational: menjadi sumber yang mendorong 

munculnya legislasi dan pengaturan negara yang manusiawi namun tidak 

menentang ajaran Islam. Katakanlah pandangan “minimalis”. Sebaliknya, 

ada pula kehendak “optimalis”, yang menginginkan ajaran Islam 

                                                             
6
 Abdurrahman Wahid, Islamku, Islam Anda, Islam Kita; Agama Masyarakat Negara 

Demokrasi, (Jakarta: The Wahid Institut, 2006), hlm. 102. 
7
 Isti’anah Abu Bakar, “Keberhasilan dakwah Nabi Muhammad Perspektif Stoddard”, Jurnal 

el-Harakah, vol. 63, no. 1, Januari-April 2006, hlm. 36. 



154 
 

 

Volume 1, Nomor 2, September 2017 

dilaksanakan sepenuhnya, dan kalau dapat secara harfiah. Sebuah negara 

masih harus diislamkan kalau belum benar-benar Islam secara tuntas. 

Bagi mereka, doktrin-doktrin Islam itu berlaku secara universal, sehingga 

ketaatan itu mutlak kepada wahyu Tuhan. Menurut mereka, iman dan 

ketaatan itu mutlak kepada wahyu Tuhan sebagaimana tercantum dalam 

al-Qur’an dan praktek Sunnah Nabi lebih penting dari pada penafsiran-

penafsiran terhadap kedua sumber utama pedoman kehidupan umat Islam 

itu. Kecenderungan doktriner seperti ini terutama sekali dilandasi oleh 

sikap memahami dan mengamalkan doktrin secara murni dan totalitas. 

Alwi Shihab mengatakan bahwa bahaya kaum literalis garis keras 

seperti mereka, yang sering mengklaim orang lain salah, bodoh, bid’ah, 

kafir, dan sesat, adalah akan menggiring ke arah perselisihan internal dan 

perpecahan secara perlahan-lahan. Penyebab utama dari masalah ini 

adalah kurangnya pengetahuan mereka dan wawasan tentang tujuan, 

semangat, dan esensi ajaran Islam.8 

Hal senada juga dikatakan oleh Khaled M. Abou el-Fadl, penulis buku 

“Melawan tentara Tuhan”, bahwa resiko penutupan sebuah teks atau 

penafsiran harfiah pada teks adalah bahwa teks akan dipandang tidak lagi 

relevan. Penetapan makna terakhir yang diletakkan pada teks akan 

menyegel makna teks untuk selamanya. Teks menjadi tidak relevan dalam 

arti bahwa para pemikir tidak punya alasan untuk kembali merujuk teks 

dan menggelutinya. Mereka hanya perlu kembali merujuk teks dan 

menggelutinya. Mereka hanya perlu kembali pada penetapan makna yang 

terakhir dan memperdebatkannya, atau cukup mengikutinya saja. 

                                                             
8
 Alwi Shihab, Islam Inklusif, Menuju Sikap Terbuka dalam Beragama, (Bandung: Mizan, 

1998), hlm. 256. 



155 
 

 

Adlan Ali Amin, Hukum Islam di Indonesia dalam Sebuah … 

Dari sudut pandang sosiologis, dalam beberapa kasus hal ini 

mungkin tidak bisa dihindari, tapi secara moral ini tidak dapat dibenarkan. 

Tindakan menutup teks adalah bentuk kesombangan intelektual. Dengan 

demikian, mereka akan mengklaim memiliki suatu pengetahuan yang 

identik dengan pengertahuan Tuhan. Akibatnya, teks asli kehilangan 

otonominya. Ia menjadii sebuah teks yang menggantung pada pihak lain. 

Kesulitan teologis dalam kasus ini adalah bahwa ini berseberangan 

dengan gagasan tentang kemutlakan pengetahuan Tuhan. Al-Qur’an 

mengatakan  bahwa pengetahuan Tuhan bersifat mutlak dan bahwa 

pengetahuan-Nya tidak dapat disejajarkan dengan pengetahuan siapapun.9 

Sebaliknya, menurutnya, gagasan tentang teks yang terbuka sangat 

membantu. Al-Qur’an dan Sunnah, merupakan ‘karya yang terus berubah’. 

Keduanya merupakan karya yang membiarkan diri mereka terbuka 

berbagai strategi interpretasi dan lenter terhadap perkembangan zaman. 

Maksudnya mereka mampu menampung gerak interpretasi yang 

dinamis.10 

Oleh karenanya, untuk memperoleh relevansi tersebut dalam 

konteks keindonesiaan, hukum Islam harus mampu mengembangkan 

watak dinamis bagi dirinya, di antaranya dengan mampu menjadikan 

dirinya penunjang hukum nasional di alam pembangunan ini. Watak 

dinamis ini hanya dapat dimiliki, jika hukum Islam meletakkan titik berat 

perhatiaannya kepada persoalan duniawi yang melingkupi bangsa 

Indonesia dewasa ini, dan memberikan pemecahan bagi persoalan-

perdsoalan hidup aktual yang dihadapi masa kini. Dengan demikkian, 

                                                             
9
 Khaled M. Abou el-Fadl, Atas Nama Tuhan, Dari Fikih Otoriter ke Fikih Otoritatif, terj. R. 

Cecep Lukman Yasin, (Jakarta: Serambi Ilmu Semesta, 2004), hlm. 213. 
10

 Ibid, hlm. 212. 



156 
 

 

Volume 1, Nomor 2, September 2017 

hukum Islam dituntut untuk mengembangkan diri dalam sebuah proses 

yang bersifat cair (fluid situation), dan tidak hanya terkat pada gambaran 

dunia khayali yang menurut teori telah tercipta di masa lampau. 

Pengembangan diri memerlukan pandangan jauh dari kalangan pemikir 

hukum Islam sendiri. Dengan kata lain, ia harus memiliki pendekatan 

multi-dimensional kepada kehidupan, dan tidak hanya terikat kepada 

ketentuan-ketentuan normatif yang telah mengendap sekian lama, bahkan 

hampir menjadi fosil yang mati.11 Guna memungkinkan tercapainya 

prasyarat mencapai dinamisasi di atas, terlebih dahulu diperlukan 

pemahaman tentang ciri-ciri utama yang harus dimiliki hukum Islam 

dewasa ini. 

Tetapi, penerapan (enforcement) hukum Islam secara langsung 

bukanlah tujuan pemberian peranan kepada hukum nasional. Apa yang 

dituju adalah bagaimana mejadikan hukum Islam lebih banyak lagi 

menggunakan pertimbangan-pertimbangan manusiawi,12 termasuk 

pertimbangan ilmiah praktis, dalam proses pengambilan keputusan 

hukumnya. 

 

KESIMPULAN 

Hukum yang sesuai dengan keadaan mayarakat di Nusantara 

berdasarkan sampel populasi adalah hukum nasional Indonesia yang telah 

ditetapkan, yakni Pancasila sebagai ideologi dan sumber hukum negara. 

Adanya sebagian kelompok  yang menginginkan formalisasi, ideologisasi, 

dan syari’atisasi Islam harus ditolak. Karena dalam sejarah diketahui 

                                                             
11

 Abdurrahman Wahid, Islam Kosmopolitan; Nilai-Nilai Indonesia dan Transformasi 

Kebudayaan, (Jakarta: The Wahid Institut, 2007), hlm. 50. 
12

 Ibid, hlm. 369. 



157 
 

 

Adlan Ali Amin, Hukum Islam di Indonesia dalam Sebuah … 

bahwa kejayaan Islam justru terletak pada kemampuan agama ini untuk 

berkembang secara kultural.  Keberadaan neo-fundamentalisme Islam di 

berbagai negeri Muslim, sebenarnya bukanlah memberikan  alternatif 

yang baik bagi masa depan Islam itu sendiri. Ini karena pandangan mereka 

mendorong ke arah pemiskinan intelektual yang tidak memberikan 

apresiasi terhadap kekayaan khasanah keislaman klasik yang kaya dengan 

alternatif pemikiran. Selain itu, kelompok neo-fundamentalisme umumnya 

memiliki pemahaman yang superfisial, anti intelektual, dan pemikirannya 

tidak bersumber dari ruh al-Qur’an dan budaya intelektual tradisional 

Islam. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Buku 
Ali, Zainuddin, Hukum Islam, Pengantar Hukum Islam di Indonesia, Jakarta: 

Sinar Grafika, 2006. 
Azra, Azyumardi, Islam dan Konsep Negara, dalam Fikih Kebhinnekaan, 

Bandung: Mizan, 2015. 
Bukhari, Pahrurroji M., Membebaskan Agama dari Negara, Pemikiran 

Abdurrahman Wahid dan Ali Abd Ar-Raziq, Bantul: Pondok Edukasi, 
2003. 

el-Fadl, Khaled M. Abou, Atas Nama Tuhan, Dari Fikih Otoriter ke Fikih 
Otoritatif, terj. R. Cecep Lukman Yasin, Jakarta: Serambi Ilmu 
Semesta, 2004. 

Ma’arif, Ahmad Syafi’I, Islam dan Politik, Teori Belah Bambu Masa 
Demokrasi Terpimpin 1959-1965, Jakarta: Gema Insani Press, 1996. 

Shihab, Alwi, Islam Inklusif, Menuju Sikap Terbuka dalam Beragama, 
Bandung: Mizan, 1998. 

Wahid, Abdurrahman, Islam Kosmopolitan, Nilai-Nilai Indonesia dan 
Transformasi Kebudayaan, Jakarta: The Wahid Institut, 2007. 

Wahid, Abdurrahman, Islamku, Islam Anda, Islam Kita, Agama Masyarakat 
Negara Demokrasi, Jakarta: The Wahid Institut, 2006. 

 

 
 



158 
 

 

Volume 1, Nomor 2, September 2017 

Jurnal 
Bakar, Isti’anah Abu, “Keberhasilan dakwah Nabi Muhammad Perspektif 

Stoddard”, Jurnal el-Harakah, vol. 63, no. 1, Januari-April, 2006. 
 




