Hukum Islam di Indonesia dalam Sebuah Paradoks

Islamic Law in Indonesia in A Paradox

Adlan Ali Amin
Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan
E-mail: den.bagushiel@gmail.com

Abstrak

Tulisan ini merupakan studi tentang sistem hukum di sebuah negara
majemuk (Indonesia), karena peran agama yang secara tidak langsung
berpartisipasi dalam pembentukan ideologi hukum sebuah negara.
Penelitian deskriptif historis ini menunjukkan bahwa Indonesia pernah
menggunakan hukum adat, hukum Islam, dan hukum kolonial Belanda
sebagai sumber hukumnya. Namun, menjelang kemerdekaan Indonesia,
sempat terjadi perdebatan di antara tokoh nasionalis dalam merumuskan
ideologi sebagai dasar hukum bangsa Indonesia. Diantaranya adalah
pendapat yang mengatakan bahwa Indonesia lebih cocok menjadi negara
I[slam karena berdasarkan sosiologi mayoritas bangsa indonesia. Ada juga
pendapat bahwa bentuk negara sekuler (non-agama) yang lebih tepat
untuk negara plural seperti Indonesia. Pendapat terakhir adalah
penggabungan antara pendapat sebelumnya, yaitu membentuk hukum
sendiri yang mencerminkan nilai-nilai agama namun tidak menjadikan
agama sebagai dasar hukum dan bentuk negara, yaitu berupa ideologi
Pancasila.

Kata Kunci : Hukum Islam, Indonesia, dan Paradoks.

Abstract
This paper is a study of the appropriate legal system for a plural state
(Indonesia), due to the role of religion that indirectly participates in the
formation of the legal ideology of a nation or state. this historical descriptive
explore show that Indonesia once used customary law, Islamic law, and
Dutch colonial law as its legal source. However, in the next development,
ahead of Indonesia's independence, there are several nationalist figures of
opinion in formulating ideology that will look the law of the Indonesian
nation. Among them are the opinions that say that Indonesia is more
suitable to be an Islamic country because it relies on the sociology of the
majority Muslim nation of Indonesia. There is also the opinion that the form



144 Volume 1, Nomor 2, September 2017

of a secular state (non-religion) is more appropriate for a pluralistic country
like Indonesia. The last opinion is the comparation of the previous opinion,
namely forming its own law that shows noble value of religion but not make
religion as the basis of law and state form, that is the ideology of Pancasila.

Keywords: Islamic Law, Indonesia, and Paradox.

PENDAHULUAN

Indonesia sebagai bangsa, apalagi seabagai negara, masih berumur
muda, belum matang secara kultural. Sebagai bangsa, usianya masih
kurang dari satu abad. Sebuah negara maritim dengan 13.466 pulau,
membentang terpanjang di muka bumi di kisaran katulistiwa, subkultur
dan etnisitas yang berbeda, adat-istiadat yang beragam, agama yang
plural, dan kesenjangan sosial ekonomi yang masih memicu kerentanan
demi Kkerentanan. Dengan serba keragaman ini, jelas tidak mudah
mengurus negara bangsa ini. Tanpa adanya stamina spritual yang luar
biasa dan saling pengertian yang mendalam antara Kkita, rasanya
keindonesiaan kita masih memerlukan perawatan Kkhusus, dibawah
kepemimpinan yang berwawasan jauh ke depan, demi masa datang yang
lebih adil, berdaulat, dan bermartabat.

Sebagai negara yang memiliki heterogenitas tinggi pada
masyarakatnya, Indonesia perlu membentuk sebuah dasar hukum dengan
tujuan penegakan keadilan dan persamaan hak. Artinya tidak
mempermasahkan perbedaan yang ada, justru perbedaan itu dijadikan
landasan persatuan dalam hidup berbangsa dan bernegara. Karena tujuan
tersebut, ada yang berpandangan bahwa Islam adalah agama yang pantas
dijadikan dasar hukum di Indonesia, karena Islam adalah agama universal,

berlaku sepanjang zaman. Apalagi melihat sosiologi bangsa Indonesia yang

VOICE JUSTISIA

Jurnal Hukum dan Keadilan



Adlan Ali Amin, Hukum Islam di Indonesia dalam Sebuah ... 145

mayoritas penduduknya beragama Islam. Ada juga yang mengatakan
bahwa agama adalah sesuatu yang berhubungan dengan individu bukan
termasuk dalam ranah publik seperti negara.

Dengan demikian, antara agama dengan negara harus dipisahkan.
Pendapat lain mengatakan bahwa antara agama dan negara berhubungan
secara simbiotik. Agama membutuhkan negara, karena dengan negara
agama bisa berkembang. Walaupun secara tegas agama tidak
menganjurkan pembentukan negara, namun dalam ajaran agama
termaktub ajaran-ajaran subtantif yang mengandung kerangka dasar nilai
etis dan moral bernegara dan bermasyarakat. Begitu pula sebaliknya
negara membutuhkan agama, karena dengan agama negara berkebang

dalam bimbingan etika dan moral spiritual.

PEMBAHASAN
A. Sistem Hukum di Indonesia: Tinjauan Sejarah

Tata Hukum Indonesia adalah tata hukum yang ditetapkan oleh
bangsa Indonesia sendiri atau oleh Negara Indonesia. Oleh karena itu
adanya Tata Hukum Indonesia juga sejak saat adanya Negara Indonesia
yaitu pada tanggal 17 Agustus 1945, di mana Kemerdekaan Republik
Indonesia diproklamasikan. Dengan adanya Proklamsi tersebut berarti
pula bahwa sejak saat itu bangsa Indonesia telah mengambil keputusan
untuk menentukan dan melaksanakan hukumnya sendiri, yaitu hukum
bangsa Indonesia dengan Tata Hukumnya yang baru yakni Tata Hukum
Indonesia.

Menurut Zainuddin Ali, Negara Republik Indonesia menganut

berbagai sistem hukum, antara lain sistem hukum adat, sistem hukum

VOICE JUSTISIA

Jurnal Hukm dan Keadilan



146 Volume 1, Nomor 2, September 2017

Islam, dan sistem hukum kolonial Belanda.! Ketiga sistem dimaksud sudah
berlaku sebelum Indonesia merdeka. Namun demikian, sesudah Indonesia
merdeka ketiga sistem itu menjadi bahan baku dalam pembentukan
sistem hukum nasional Indonesia.

Hukum adat telah lama berlaku di Nusantara ini. Akan tetapi,
keberlakuannya tidak dapat diketahui secara pasti, melainkan dapat
dikatakan bahwa, jika dibandingkan dengan kedua sistem lainnya, hukum
adatlah yang tertua umurnya. Sebelum tahun 1927 keadaannya biasa saja,
hidup, dan berkembang dalam masyarakat Indonesia.

Hukum Islam mulai dikenal oleh penduduk yang mendiami di
Nusantara ini setelah agama Islam disebarkan secara luas di Indonesia.
Belum ada kesepakatan para ahli sejarah mengenai awal masuknya islam
ke Indonesia. Ada yang berpendapat pada abad ke 1 hijriyah atau 7
masehi, ada pula yang berpendapat abad ke 13 masehi. Walaupun para
ahli berbeda pendapat mengenai masuknya Islam ke Indonesia, namun,
dapat dikatakan bahwa setelah penduduk yang mendiami Nusantara ini
memeluk agama Islam, hukum Islam telah diikuti dan dilaksanakan oleh
pemeluknya. Hal ini dapat dilihat dari studi para pujangga yang hidup
pada zaman itu mengenai hukum Islam dan peranannya dalam
menyelesaikan perkara-perkara yang timbul dalam masyarakat. Sebagian
contoh hasil studi dan karya ahli hukum Islam Indonesia adalah Mir’atu al-
Tullab, Sirot al-Mustaqim, Sajinah al-Hukm, Kutaragama, dan Ilain
sebagainya. Setelah belanda menjajah di nusantara, perkembangan hukum

islam dihambat diberbagai wilayah di nusantara.

! Zainuddin Ali, Hukum Islam; Pengantar Hukum Islam di Indonesia, (Jakarta: Sinar Grafika,
2006), him. 77.

VOICE JUSTISIA

Jurnal Hukum dan Keadilan



Adlan Ali Amin, Hukum Islam di Indonesia dalam Sebuah ... 147

Selain itu, hukum yang berlaku adalah hukum kolonial belanda yang
berasal dari hukum Romawi. Awalnya hukum ini hanya berlaku bagi
kalangan mereka sendiri. Hukum adat dan hukum Islam masih tetap
berlaku bagi masyarakat adat dan pemeluk agama Islam di Nusantara.
Namun setelah terjadinya pemberontakan oleh para penduduk yang
beragama Islam pada abad ke 20, maka pemerintah kolonial belanda
menetapkan melalui pasal 131 jo pasal 136 Indische Staatsregeling bahwa
ada tiga jenis hukum yang berlaku, yaitu hukum Belanda untuk orang
Belanda, hukum adat bagi golongan Timur Asing, terutama Cina dan India,
sesuai adat mereka, dan bagi Bumiputera berlaku pula hukum adat suku
mereka masiing-masing.2

Menurut catatan sejarah pra-kemerdekaan, penyelenggara negara
menginginkan untuk membangun hukum sendiri yang bersifat nasional
untuk memenuhi kebutuhan hukum yang baru. Kongkritnya pada tanggal
9 April 1945 Badan Penyelidik Usaha-Usaha Persiapan Kemerdekaan
Indonesia (BPUPKI) membicarakan ideologi negara Indonesia yang bakal
lahir. Untuk merumuskan ideologi itu, terpecahlah perdebatan sengit
antara tokoh Nasionalis Muslim dan Nasionalis Sekuler. Perdebatan
konsep-konsep ideologi menemukan titik klimaksnya pada persidangan
formal dalam siding-sidang majelis BPUPKI. Para tokoh Nasionalis Muslim
seperti H. Agus Salim, KH. Mas Mansur dan KH. Wahid Hasyim
menyuarakan aspirasi Islam dalam mengajukan usul konsep Negara Islam
dengan menjadikan Islam sebagai dasar negara bagi Indonesia merdeka.

Usulan menjadikan Islam sebagai konsep negara dari kelompok Nasionalis

2 pahrurroji M. Bukhari, Membebaskan Agama dari Negara, Pemikiran Abdurrahman Wahid
dan Ali Abd Ar-Raziq, (Bantul: Pondok Edukasi, 2003), him. 64.

VOICE JUSTISIA

Jurnal Hukm dan Keadilan



148 Volume 1, Nomor 2, September 2017

Muslim bersandar pada alasan sosiologis bangsa Indonesia yang
mayoritas memeluk Islam sebagai agama dan keyakinannya.

Alasan ini ditepis oleh kalangan Nasionalis Sekuler yang mengajukan
konsep negara Sekuler. Bagi mereka, Indonesia yang majemuk baik agama,
suku, dan bahasa harus melandasi berdirinya negara non-agama (sekuler).
Soekarno salah satu dari kalangan ini merujuk pengalaman Turki modern
di bawah Kemal Attaturk dengan konsep negara sekulernya. Lebih lanjut
ia menyuarakan konsep tentang lima dasar Negara Indonesia, yang
kemudian dikenal dengan Pancasila.

Setelah bergumul selama kurang lebih 21 hari, akhirnya pada tanggal
22 Juni 1945 suatu sintesis dan kompromi politik dapat diwujudkan
antara pola pemikiran yang berbeda. Sintesis inilah yang kemudian
dikenal dengan Piagam Jakarta. Kompromi politik dalam bentuk Piagam
Jakarta rupanya hanya mampu bertahan selama 57 hari. Anak kalimat
yang terdiri dati tujuh butir perkataan dirasakan oleh sebagian bangsa kita
di belahan timur sebagai deskriminasi terhadap pemeluk agama lain.3
Maka demi persatuan bangsa, akhirnya anak kalimat itu pada tanggal 18

Agustus 1945 dibuang dari Pembukaan UUD 1945.

B. Pancasila dan Pergulatan Politik Indonesia Pasca Orde Baru

Jika Arab Saudi memilih sistem kerajaan untuk pemerintahan
negaranya, maka Indonesia akhirnya memilih sistem Demokrasi Pancasila
sebagai asas tunggal negara dan dalam bentuk Negara Kesatuan Republik
Indonesia (NKRI). Pilihan pada bentuk negara ini sebenarnya lebih

dipengaruhi oleh keputusan Muktamar NU ke-11 tahun 1936 di

® Ahmad Syafi’i Ma’arif, Islam dan Politik, Teori Belah Bambu Masa Demokrasi Terpimpin
1959-1965, (Jakarta: Gema Insani Press, 1996), him. 29.

VOICE JUSTISIA

Jurnal Hukum dan Keadilan



Adlan Ali Amin, Hukum Islam di Indonesia dalam Sebuah ... 149

Banjarmasin. Dimana NU memutuskan bentuk Darussalam sebagai bentuk
yang cocok bagi Indonesia merdeka. Ini berdasar pada pertimbangan
bahwa -jika Darul Islam yang merupakan referensi pedoman untuk
mengokohkan sistem kekholifahan dalam Islam, maka-Darus Salam adalah
konsepsi yang menghadirkan semagat toleransi, perdamaian, dan
keharmonisan dalam spektrum Bhinneka Tunggal Ika. Apalagi menurut
sejarawan Ahmad Mansur Surya Negara, bahwa Bhinneka Tungggal Ika
dicetuskan oleh Sunan Kalijaga sewaktu membangun Masjid Demak yang
sokonya (tiangnya) terbuat dari potongan-potongan kayu.

Telepas dari pandangan itu, pada prinsipnya, masyarakat Nusantara
sudah terbiasa hidup rukun berdampingan antar ras, suku, bahasa, dan
agama atau kayakinan yang berbeda jauh sebelum dicetuskannya istilah
tersebut. Oleh karenanya Pancasila sebagai dasar negara sudah tepat
menjadi ideologi dan pandangan hidup sebagai cita hukum dan sistem
norma hukum dikarenakan Pancasila bersumber pada sejumlah nilai luhur
yang ada dalam Agama, namun pada saat yang sama, ideologi menjamin
kebebasan pemeluk agama untuk menjalankan ajaran agamanya masing-
masing. Dengan demikian, agama berperan memotivasi kegiatan individu
melalui nilai-nilai yang diserap oleh Pancasila dan dituangkan dalam
bentuk pandangan hidup bangsa.

Ketidakpuasan sebagian kalangan terhadap konsep demokrasi
Pancasila baru tercium kembali ditandai dengan meningkatnya
penggunaan simbolisme dan konsep-konsep agama, khususnya Islam, di
kancah politik Indonesika sejak jatuhnya Presiden Soeharto dari
kekuasaannya pada Mei 1998 sampai waktu terakhir dalam Pilpres 2004
telah menimbulkan kecemasanm sementara kalangan, baik dikalangan

muslim sendiri, dan apalagi di kalangan non-Muslim. Kecemasan itu

VOICE JUSTISIA

Jurnal Hukm dan Keadilan



150 Volume 1, Nomor 2, September 2017

berkaitan dengan sejumlah fenomena yang mengindikasikan penguatan
“Islam Politik”. Bagi banyak kalangan muslim, penguatan Islam Politik
berarti kian menguatnya kontes dan pertarungan di antara berbagai
kelompok untuk memperebutkan kekuasaan dan pemaknaan Islam.
Sedangkan bagi kalangan non-Muslim dan sekuler, penguatan Islam Politik
berarti semakin menguatnya tuntutan untuk perubahan Indonesia
menjadi “negara Islam” yang mereka yakin hanya akan merugikan
kepentingan mereka.+

Diantara berbagai fenomena yang menggambarkan penguatan Islam
Politik itu misalnya adalah: Pertama, adanya parpol-parpol Islam yang
menggunakan Islam sebagai asas menggantikan Pancasila; Kedua,
meningkatnya aspirasi dikalangan Muslim di provinsi dan kabupaten atau
kotamadya tertentu untuk penerapan Hukum Islam (syari’ah); Ketiga,
muncul dan bertahannya kelompok garis keras dan radikal seperti Laskar
Jihad (L]), Front Pembela Islam (FPI), Jamaah Ikhwanul Muslimin
Indonesia (IJAMI), Hizbut Tahrir Indonesia (HTI), dan semacamnya;
Keempat, meningkatnya penggunaan simbolisme Islam seperti jihad
dalam konflik komunal di Ambon, Poso dan juga dalam kontestasi politik
pilkada dan pilpres dan lain sebagainya. Semua ini menjadi indikator
tentang kian meningkatnya penguatan simbolisme dan konsep Islam
dalam politik.

Gejala inifektivitas itu sulit dijelaskan secara panjang lebar -dan
memang tidak pada tempatnya diuraikan secara rinci di sini, tetapi yang
jelas, berbagai gejala tadi menunjukkan dinamika internal dikalangan

umat Islam sendiri sebagai respon terhadap perkembangan sosial politik

* Azyumardi Azra, Islam dan Konsep Negara, dalam Fikih Kebhinnekaan, (Bandung: Mizan,
2015), him. 119.

VOICE JUSTISIA

Jurnal Hukum dan Keadilan



Adlan Ali Amin, Hukum Islam di Indonesia dalam Sebuah ... 151

Indonesia secara keseluruhan maupun terhadap berbagai perkembangan
pada tingkat internasional. Secara internal, Indonesia dengan tumbangnya
kekuasaan presiden Soeharto setelah lebih tiga Dasawarsa berkuasa
memunculkan euforia kebebasan dan demokrasi; sampai sekarang
equilibrium, misalnya, antara euforia demokrasi pada satu pihak dengan
respek dan ketaatan kepada tatanan hukum dan ketertiban (law and
order) dipihak lain masih belum terjadi. Juga kepincangan masih terus
berlanjut antara semangat kebebasan atas nama demokrasi yang berujung
pada terdapatnya lebih dari eksploisi parpol Islam terutama dalam pemili
1999 dan 2004 pada satu pihak, dengan kebutuhan mendesak bagi
konsolidasi lembaga demokrasi termasuk perpol islam pada pihak lain.5
Pada tingkat Internasional, perkembangan-perkembangan yang
terjadi setelah peristiwa 11 September di Amerika Serikat yang diikuti
dengan operasi militer AS di Afganistan untuk menghabisi Taliban, yang
disertai pola dengan isu “perang internasional melawan terorisme”, tidak
bisa lain mejadi salah satu faktor penting dalam mendorong terjadinya
radikalisasi di kalangan kelompo-kelompok Muslim Indonesia. Motif
perlawanan terhadap AS dan sekutunya semakin mengemuka; teori
konspirasi (conspiracy theory) tentang persekutuan Amerika dengan
negara Barat lain untuk menghancurkan Islam dan kaum Muslimin juga
kian menguat. Gejala ini bisa diamati secara cukup jelas baik pada tingkat

wacana maupun praktis kelompok seperti FPI dan HTI misalnya.

% Ibid, 120.

VOICE JUSTISIA

Jurnal Hukm dan Keadilan



152 Volume 1, Nomor 2, September 2017

C. Hukum Islam di Indonesia dalam Sebuah Paradok

Pada saat membicarakan formalisasi agama dalam hukum sebuah
negara, terutama dalam konteks keindonesiaan, tidak dapat dipungkiri
bahwa hal itu menjadi perdebatan sengit di masa lalu antara pemikir
keagamaan sekaligus orang-orang yang terlibat dalam percaturan politik
bangsa ini. Sebab Indonesia merupakan negara plural yang sarat dengan
keanekaragaman penduduknya.

Seandainya umat Islam mau melihat ke belakang, yaitu pada sejarah
Nabi Muhammad SAW, ketika menghadapi heterogenitas agama yang
dianut oleh penduduk asli atau beberapa suku di kota Madinah, maka Nabi
membuat suatu kebijakan hukum atau undang-undang yang bukan
bersimbol Islam guna menertibkan gejala perpecahan yang tidak
diinginkan antar penduduk Madinah, yang kemudian dikenal dengan
piagam Madinah.

Kalau memang Nabi Muhammad menghendaki berdirinya sebuah
negara Islam, mustahil masalah suksesi kepemimpinan dan peralihan
kekuasaan tidak dirumuskan secara formal. Nabi hanya memerintahkan
‘bermusyawarahlah kalian dengan persoalan’. Masalah sepenting itu
bukannya dilembagakan secara kongkret, melainkan dicukupkan dengan
sebuah diktum saja, yaitu: “masalah mereka (haruslah) dimusyawarahkan
antara mereka”.

Dengan realita sejarah itu, kemudian Abdurrahman Wahid
menegaskan bahwa bangsa Indonesia tidak perlu dijadikan Negara Islam
atau Negara Agama, disebabkan oleh heterogenitas sangat tinggi di antara

warga negara di Indonesia di samping kenyataan ajaran Islam menjadi

VOICE JUSTISIA

Jurnal Hukum dan Keadilan



Adlan Ali Amin, Hukum Islam di Indonesia dalam Sebuah ... 153

tanggung jawab masyarakat, bukan negara.c Heterogenitas yang tinggi
dalam kehidupan bangsa Indonesia membuat masyarakatnya bersatu
dengan tidak berdasarkan agama tertentu.

Wahid juga mengakui bahwa, corak pemikiran tentang negara Islam
yang menggunakan dasar hukum Islam di Indonesia masih banyak yang
bersifat apologetis, hanya mampu mencanangkan suatu gambar dunia
terlalu idial dengan mendasarkan hanya dengan hukum Islam secara
tekstual dapat memberikan kebahagiaan hidup duniawi dan ukhrawi,
bukan nilai-nilai substansinya, yaitu keadilan dan kemakmuran atau
kesejahteraan umat manusia (al-maslahah al-‘ammah); kesamaan di
antara semua umat manusia atau lebih tepatnya ia menempatkan Islam
sebagai rahmatan lil’alamin.”

Di Indonesia berasas tunggal politik dalam bentuk Pancasila. Di Iran,
secara definitif didirikan Republik Islam. Di Aljazair, sebuah negara ‘Arab
Sosialis’ menyatakan secara formal dalam undang-undang dasarnya
bahwa agama resmi negara adalah Islam. Di Arab Saudi dinyatakan al-
Qur'an sebagai konstitusi, walaupun negaranya sendiri bukan ‘Negara
Islam formal’, Sungguh sangat beragam.

Ada yang menganggap bahwa sebuah negara telah memiliki watak
Islam kalau inti ajaran Islam sudah di akui, seperti ajaran tentang keesaan
Tuhan. Islam berfungsi inspirational: menjadi sumber yang mendorong
munculnya legislasi dan pengaturan negara yang manusiawi namun tidak
menentang ajaran Islam. Katakanlah pandangan “minimalis”. Sebaliknya,

ada pula kehendak “optimalis”, yang menginginkan ajaran Islam

® Abdurrahman Wahid, Islamku, Islam Anda, Islam Kita; Agama Masyarakat Negara
Demokrasi, (Jakarta: The Wahid Institut, 2006), him. 102.

" Ist’anah Abu Bakar, “Keberhasilan dakwah Nabi Muhammad Perspektif Stoddard”, Jurnal
el-Harakah, vol. 63, no. 1, Januari-April 2006, him. 36.

VOICE JUSTISIA

Jurnal Hukm dan Keadilan



154 Volume 1, Nomor 2, September 2017

dilaksanakan sepenuhnya, dan kalau dapat secara harfiah. Sebuah negara
masih harus diislamkan kalau belum benar-benar Islam secara tuntas.
Bagi mereka, doktrin-doktrin Islam itu berlaku secara universal, sehingga
ketaatan itu mutlak kepada wahyu Tuhan. Menurut mereka, iman dan
ketaatan itu mutlak kepada wahyu Tuhan sebagaimana tercantum dalam
al-Qur’an dan praktek Sunnah Nabi lebih penting dari pada penafsiran-
penafsiran terhadap kedua sumber utama pedoman kehidupan umat Islam
itu. Kecenderungan doktriner seperti ini terutama sekali dilandasi oleh
sikap memahami dan mengamalkan doktrin secara murni dan totalitas.

Alwi Shihab mengatakan bahwa bahaya kaum literalis garis keras
seperti mereka, yang sering mengklaim orang lain salah, bodoh, bid’ah,
kafir, dan sesat, adalah akan menggiring ke arah perselisihan internal dan
perpecahan secara perlahan-lahan. Penyebab utama dari masalah ini
adalah kurangnya pengetahuan mereka dan wawasan tentang tujuan,
semangat, dan esensi ajaran Islam.?

Hal senada juga dikatakan oleh Khaled M. Abou el-Fadl, penulis buku
“Melawan tentara Tuhan”, bahwa resiko penutupan sebuah teks atau
penafsiran harfiah pada teks adalah bahwa teks akan dipandang tidak lagi
relevan. Penetapan makna terakhir yang diletakkan pada teks akan
menyegel makna teks untuk selamanya. Teks menjadi tidak relevan dalam
arti bahwa para pemikir tidak punya alasan untuk kembali merujuk teks
dan menggelutinya. Mereka hanya perlu kembali merujuk teks dan
menggelutinya. Mereka hanya perlu kembali pada penetapan makna yang

terakhir dan memperdebatkannya, atau cukup mengikutinya saja.

& Alwi Shihab, Islam Inklusif, Menuju Sikap Terbuka dalam Beragama, (Bandung: Mizan,
1998), him. 256.

VOICE JUSTISIA

Jurnal Hukum dan Keadilan



Adlan Ali Amin, Hukum Islam di Indonesia dalam Sebuah ... 155

Dari sudut pandang sosiologis, dalam beberapa kasus hal ini
mungkin tidak bisa dihindari, tapi secara moral ini tidak dapat dibenarkan.
Tindakan menutup teks adalah bentuk kesombangan intelektual. Dengan
demikian, mereka akan mengklaim memiliki suatu pengetahuan yang
identik dengan pengertahuan Tuhan. Akibatnya, teks asli kehilangan
otonominya. Ia menjadii sebuah teks yang menggantung pada pihak lain.
Kesulitan teologis dalam kasus ini adalah bahwa ini berseberangan
dengan gagasan tentang kemutlakan pengetahuan Tuhan. Al-Qur’an
mengatakan bahwa pengetahuan Tuhan bersifat mutlak dan bahwa
pengetahuan-Nya tidak dapat disejajarkan dengan pengetahuan siapapun.®

Sebaliknya, menurutnya, gagasan tentang teks yang terbuka sangat
membantu. Al-Qur’an dan Sunnah, merupakan ‘karya yang terus berubah’.
Keduanya merupakan karya yang membiarkan diri mereka terbuka
berbagai strategi interpretasi dan lenter terhadap perkembangan zaman.
Maksudnya mereka mampu menampung gerak interpretasi yang
dinamis.1°

Oleh karenanya, untuk memperoleh relevansi tersebut dalam
konteks keindonesiaan, hukum Islam harus mampu mengembangkan
watak dinamis bagi dirinya, di antaranya dengan mampu menjadikan
dirinya penunjang hukum nasional di alam pembangunan ini. Watak
dinamis ini hanya dapat dimiliki, jika hukum Islam meletakkan titik berat
perhatiaannya kepada persoalan duniawi yang melingkupi bangsa
Indonesia dewasa ini, dan memberikan pemecahan bagi persoalan-

perdsoalan hidup aktual yang dihadapi masa kini. Dengan demikkian,

° Khaled M. Abou el-Fadl, Atas Nama Tuhan, Dari Fikih Otoriter ke Fikih Otoritatif, terj. R.
Cecep Lukman Yasin, (Jakarta: Serambi lImu Semesta, 2004), him. 213.
% 1bid, him. 212.

VOICE JUSTISIA

Jurnal Hukm dan Keadilan



156 Volume 1, Nomor 2, September 2017

hukum Islam dituntut untuk mengembangkan diri dalam sebuah proses
yang bersifat cair (fluid situation), dan tidak hanya terkat pada gambaran
dunia khayali yang menurut teori telah tercipta di masa lampau.
Pengembangan diri memerlukan pandangan jauh dari kalangan pemikir
hukum Islam sendiri. Dengan kata lain, ia harus memiliki pendekatan
multi-dimensional kepada kehidupan, dan tidak hanya terikat kepada
ketentuan-ketentuan normatif yang telah mengendap sekian lama, bahkan
hampir menjadi fosil yang mati.* Guna memungkinkan tercapainya
prasyarat mencapai dinamisasi di atas, terlebih dahulu diperlukan
pemahaman tentang ciri-ciri utama yang harus dimiliki hukum Islam
dewasa ini.

Tetapi, penerapan (enforcement) hukum Islam secara langsung
bukanlah tujuan pemberian peranan kepada hukum nasional. Apa yang
dituju adalah bagaimana mejadikan hukum Islam lebih banyak lagi
menggunakan pertimbangan-pertimbangan manusiawi,12 termasuk
pertimbangan ilmiah praktis, dalam proses pengambilan keputusan

hukumnya.

KESIMPULAN

Hukum yang sesuai dengan keadaan mayarakat di Nusantara
berdasarkan sampel populasi adalah hukum nasional Indonesia yang telah
ditetapkan, yakni Pancasila sebagai ideologi dan sumber hukum negara.
Adanya sebagian kelompok yang menginginkan formalisasi, ideologisasi,

dan syari’'atisasi Islam harus ditolak. Karena dalam sejarah diketahui

1 Abdurrahman Wahid, Islam Kosmopolitan; Nilai-Nilai Indonesia dan Transformasi
Kebudayaan, (Jakarta: The Wahid Institut, 2007), him. 50.
' 1bid, him. 369.

VOICE JUSTISIA

Jurnal Hukum dan Keadilan



Adlan Ali Amin, Hukum Islam di Indonesia dalam Sebuah ... 157

bahwa kejayaan Islam justru terletak pada kemampuan agama ini untuk
berkembang secara kultural. Keberadaan neo-fundamentalisme Islam di
berbagai negeri Muslim, sebenarnya bukanlah memberikan alternatif
yang baik bagi masa depan Islam itu sendiri. Ini karena pandangan mereka
mendorong ke arah pemiskinan intelektual yang tidak memberikan
apresiasi terhadap kekayaan khasanah keislaman klasik yang kaya dengan
alternatif pemikiran. Selain itu, kelompok neo-fundamentalisme umumnya
memiliki pemahaman yang superfisial, anti intelektual, dan pemikirannya
tidak bersumber dari ruh al-Qur’an dan budaya intelektual tradisional

Islam.

DAFTAR PUSTAKA

Buku

Ali, Zainuddin, Hukum Islam, Pengantar Hukum Islam di Indonesia, Jakarta:
Sinar Grafika, 2006.

Azra, Azyumardi, Islam dan Konsep Negara, dalam Fikih Kebhinnekaan,
Bandung: Mizan, 2015.

Bukhari, Pahrurroji M., Membebaskan Agama dari Negara, Pemikiran
Abdurrahman Wahid dan Ali Abd Ar-Raziq, Bantul: Pondok Edukasi,
2003.

el-Fadl, Khaled M. Abou, Atas Nama Tuhan, Dari Fikih Otoriter ke Fikih
Otoritatif, terj. R. Cecep Lukman Yasin, Jakarta: Serambi Ilmu
Semesta, 2004.

Ma’arif, Ahmad Syafi’l, Islam dan Politik, Teori Belah Bambu Masa
Demokrasi Terpimpin 1959-1965, Jakarta: Gema Insani Press, 1996.

Shihab, Alwi, Islam Inklusif, Menuju Sikap Terbuka dalam Beragama,
Bandung: Mizan, 1998.

Wahid, Abdurrahman, Islam Kosmopolitan, Nilai-Nilai Indonesia dan
Transformasi Kebudayaan, Jakarta: The Wahid Institut, 2007.
Wahid, Abdurrahman, Islamku, Islam Anda, Islam Kita, Agama Masyarakat

Negara Demokrasi, Jakarta: The Wahid Institut, 2006.

VOICE JUSTISIA

Jurnal Hukm dan Keadilan



158 Volume 1, Nomor 2, September 2017

Jurnal
Bakar, Isti’anah Abu, “Keberhasilan dakwah Nabi Muhammad Perspektif
Stoddard”, Jurnal el-Harakah, vol. 63, no. 1, Januari-April, 2006.

VOICE JUSTISIA

Jurmal Hukum dan Keadilan





