Juli 2020. Vol.7. No.2
©2014-2020j.al-ulum all rights reserved

JURNAL PENDIDIKAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN &I

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id E-ISSN. 2549-3833

GENEOLOGI PESANTREN DAN KEMERDEKAAN REPUBLIK
INDONESIA
'Moh. Subhan, *Moh. Shoheh

Email. 'mohsubhan@uim.ac.id, ’msoheh79@gmail.com
Y2Universitas Islam Madura

Abstrak

Pesantren didirikan seiring dengan masuknya Islam ke Indonesia. Kehadiran pondok
pesantren di masyarakat tidak hanya sebagai lembaga pendidikan, tetapi juga sebagai
lembaga penyiaran agama dan sosial keagamaan. Pesantren berhasil menjadikan dirinya
sebagai pusat gerakan pengembangan Islam. Selama kolonial, pesantren merupakan
lembaga pendidikan yang paling banyak berhubungan dengan rakyat, dan tidak berlebihan
kiranya untuk menyatakan pesantren sebagai lembaga pendidikan grass root people yang
sangat menyatu dengan kehidupan mereka. Pada zaman kolonial, pesantren lepas dari
perencanaan pendidikan pemerintah kolonial belanda. Pemerintah Belanda berpendapat
bahwa sistem pendidikan Islam sangat jelek baik ditinjau dari segi tujuan, maupun metode
dan bahasa (bahasa Arab) yang dipergunakan untuk mengajar, sehingga sulit untuk
dimasukkan dalam perencanaan pendidikan umum pemerintahan kolonial. Tujuan
pendidikannya dinilai tidak menyentuh kehidupan duniawi, metode yang dipergunakan
tidak jelas kedudukannya. Secara rentetan dan urutan sejarahnya jelas bahwa Islam sudah
ada di bumi nusantara sebelum kolonial Belanda menginjakkan kakinya di Indonesia lewat
perdagangan.

Kata kunci: Genealogi pesantren, Kemerdekaan RI

Abstract
Islamic boarding schools were established along with the entry of Islam into

Indonesia. The presence of Islamic boarding schools in the community is not only as an
educational institution, but also as a religious and social broadcasting institution. The
pesantren has succeeded in making itself the center of the Islamic development movement.
During the colonial era, pesantren were the educational institutions that had the most
contacts with the people, and it was no exaggeration to declare the pesantren as an
educational institution for grassroots people who were deeply integrated into their lives. In
the colonial era, pesantren separated from the Dutch colonial education planning. The
Dutch government believes that the Islamic education system is very bad both in terms of
objectives, as well as the methods and language (Arabic) used for teaching, so it is difficult
to be included in the general education planning of the colonial government. The purpose
of education is considered not to touch worldly life, the method used is not clear its
position. In a series and historical sequence, it is clear that Islam had existed on the
archipelago before the Dutch colonialists set foot in Indonesia through trade.

Keywords: Islamic Boarding School Genealogy, Indonesian Independence

123


mailto:ahmadasir89@gmail.com
mailto:msoheh79@gmail.com

Juli 2020. Vol.7. No.2

JURNAL PENDIDIKAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN &I

©2014-2020j.al-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id E-ISSN. 2549-3833

A. Pendahuluan

Wali Songo adalah sosok yang
sangat fenomenal dalam memberikan
sumbangsih besar terhadap islamisasi
tanah nusantara, hal ini dibuktikan
secara nyata dalam  merintis
Pendidikan pesantren di Nusantara,
pesantren merupakan salah satu
media yang digunakan wali songo
dalam  menyebarkan islam  di
Indonesia.  Keberadaan ~ pondok
pesantren merupakan sebuah
keniscayaan dalam  menyebarkan
islam yang sesuai dengan kondisi
masyarakat setempat, karenanya,
pesantren merupakan sebuah media
yang sangat ampuh dalam melakukan
penyebaran islam yang ramah
lingkungan. Pesantren juga sebagai
tempat dalam mencetak ulama
(regenerasi ulama) pada waktu dulu
hingga sekarang.

Pesantren  didirikan  seiring
dengan masuknya Islam ke Indonesia.
Diduga kuat kemungkinan Islam
masuk dan telah diperkenalkan di
Kepulauan Nusantara sejak abad ke-7
M'. oleh para muballigh, mufassir
dan pedagang muslim, melalui jalur
perdagangan dari teluk Persia dan

Tiongkok yang telah dimulai sejak

abad ke-5 M. Kemudian, sejak abad
ke-11 M dapat dipastikan Islam
masuk ke kepulauan Nusantara
melalui kota-kota pantai. Hal ini
terbukti dengan ditemukannya: 1)
Batu nisan atas nama Fatimah binti
Maimun yang wafat pada tahun 474
H atau tahun 1082 M di Leran Gresik,
2) Makam Malikus Shaleh di Sumatra
bertarikh abad ke-13 M., dan 3)
Makam wanita Islam bernama Tuhar
Amisuri di Barus, pantai barat pulau
Sumatra bertarikh 602 H.

Bukti-bukti sejarah
menunjukkan bahwa penyebaran dan
pendalaman Islam secara intensif
terjadi pada masa abad ke-13 M
sampai akhir abad ke-17 M. Dalam
masa  itu  berdiri  pusat-pusat
kekuasaan dan studi Islam, seperti di
Aceh, Demak, Giri, Ternate/Tidore,
dan Gowa Tallo di Makasar. Dari
pusat-pusat inilah kemudian Islam
tersebar ke pelosok Nusantara,
melalui para pedagang, wali, ulama,
muballigh dan sebagainya; dengan
mendirikan pesantren, dayah dan
surau.®

Dengan demikian, dapat

disimpulkan bahwa pesantren telah

’Ibid,27

3zamakhsyari Dhafir, Tradisi Pesantren, Studi
'Ustadz Rizem Aizid, Sejarah Islam Nusantara, tentang Pandangan Hidup Kiai (Jakarta: LP3ES,
(Yogyakarta: Diva Press, 2016), 28 1982), 8.

124



Juli 2020. Vol.7. No.2

JURNAL PENDIDIKAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©2014-2020j.al-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

mulai dikenal di bumi Nusantara ini
dalam periode abad ke-13-17 M, dan
di Jawa terjadi dalam abad 15-16 M.
Melalui  data  sejarah  tentang
masuknya Islam di Indonesia, yang
bersifat global atau makro tersebut
sulit menunjuk dengan tepat tahun
berapa dan di mana pesantren
pertama didirikan. Namun dapat
dihitung bahwa sedikitnya cikal bakal
pesantren telah ada sejak penyebaran
Islam mulaimassif, yaitu sejak abad
ke 15-17.°Dengan usianya sudah
tidak muda lagi, kiranya sudah cukup
alasan untuk menyatakan bahwa ia
memang telah menjadi milik budaya
bangsa dalam bidang pendidikan dan
telah ikut serta mencerdaskan
kehidupan bangsa, dan karenanya

cukup pula alasan untuk belajar
darinya.

Sekitar ke-18-an, nama
pesantren sebagai lembaga

pendidikan rakyat terasa sangat
berbobot terutama dalam bidang
penyiaran agama. Mengutip
penjelasan Dr. Ach. Maimun dalam
salah satu kuliah Kajian Islam
Nusantara | di semester awal Pps
Instika, kelahiran pesantren selalu

*Mastuhu, Dinamika  Sistem  Pendidikan

diawali dengan cerita “perang nilai*®

antara pesantren yang akan berdiri
dengan masyarakat  sekitarnya.
Namun alhamdulillah diakhiri dengan
kemenangan pihak pesantren.
Sehingga pesantren dapat diterima
untuk hidup di masyarakat dan
kemudian menjadi panutan bagi
masyarakat sekitarnya dalam bidang
kehidupan moralitas berbangsa dan
bernegara. Bahkan kehadiran
pesantren dengan sejumlah santri
yang datang dari berbagai daerah,
suku, mampumemerikan pendapatan
ekonomi masyarakat sekitar
pesantren, sehingga pada tataran
berikutnya menjadi semakin ramai
dan banyak pedagang-pedagang kecil
lahir dan menjadi pengikut setia para
ulama.

Nilai baru yang dibawa
pesantren tersebut adalah “nilai-nilai
ilahiyah* yaitu nilai-nilai al akhlakul
karimahdan keteduhan dalam
beragama, sedangkan nilai lama yang
lebih dulu ada di dalam masyarakat
yang tidak sesuai dengan syariat,
disebut  “nilai  hitam®“,  yaitu
perilakutak terpuji seperti “mo limo*

atau “lima nilai“, yaitu maling

Pesantren, Suatu Kajian Tentang Unsur dan ® Ach. Maimun, Materi kuliah Islam Nusantara,
Nilai Sistem Pendidikan Pesantren (Jakarta: kelas A Semester 1 tahun akademik 2019-2020,
INIS, Seri XX, 1994), 55. Sabtu, lupa tanggalnya.

125



Juli 2020. Vol.7. No.2

JURNAL PENDIDIKAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN \‘

©2014-2020j.al-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id E-ISSN. 2549-3833

(pencuri), madon (melacur), minum
(minum-minuman  keras), madat
(candu), dan main (judi); dan nilai-
nilai lain yang tidak terpuji seperti
kebodohan, kedengkian, guna-guna
atau santet (tergolong blak magic
untuk menghancurkan lawan dengan
kekuatan ghaib) dan sebagainya.
Biasanya, para penyebar Islam waktu
dulu  —kiai—rata-rata ~ memiliki
keluasan ilmu agama yang di atas
rata-rata bahkan memiliki kesaktian
dan ilmu tenaga dalam.®

Dalam  sejarahnya, riwayat
berdirinya pondok pesantren diawali
dengan kelana seorang ulama,
contohnya KH. Muhammad as-
Syargawi al-Qudusi  Pendiri PP
Annugayah, beliau sebelum
mendirikan pondok pesantren
Annugayah  yang  megah ini,
melakukan pengembaraannya yang
diawali dari Daerah Pragaaan sampai
daerah  Prancak, Pasongsongan,
namun pada akhirnya, di bumi inilah
beliau mendapat untuk mendirikan
pesantren.’untuk menyebarkan agama
Islam ke suatu tempat yang dianggap
memerlukan sentuhan halus nilai-nilai

agama. Kemudian setelah menetap,

6 g

ibid
7 Abd. Basith AS, Teladan bagi seorang santri,
diterbitkan oleh penulis buku ini.

baru diikuti oleh satu-dua santrinya,
yang Dbertindak sebagai  abdhi
dhalem®, vyaitu orang yang belajar
ilmu pada kiai. Ulama atau Kiai
tersebut adakalanya terminal atau
berhenti menetap lebih dulu di
pinggiran desa atau hutan kecil
sekitar desa, yang akhirnya diikuti
oleh seluruh masyarakat desa.

Dalam posisi  “uzlah® atau
hidup berpisah dengan pemerintahan
kolonial, pesantren terus
mengembangkan dirinya dan menjadi
tumpuhan pendidikan bagi umat
Islam di plosok-plosok pedesaan.
Keadaan zaman terus berubah dan
berkembang sampai zaman revolusi
kemerdekaan. Pada zaman revolusi
fisik pesantren merupakan salah satu
pusat gerilya dalam peperangan
melawan Belanda untuk merebut
kemerdekaan. Banyak santri
membentuk barisan Hisbullah yang
kemudian menjadi salah satu embrio
bagi Tentara Nasional Indonesia. Ciri

khas angkatan darat pada masa—masa

8Abdhi dhalem digunakan untuk menjelaskan
seorang santri yang selalu siap mengikuti
seorang kiai ke mana punia pergi, sehingga,
dalam pengembaraannya selalu ditemani oleh
santri atau abdhi dhalem dimaksud. Abdhi
dhalem biasanya merasa bersalah jika tiba-tiba
kiai tidak lagi memperdulikan atau tidak lagi
meminta bantuan terhadapnya. Sehingga, abdhi
dhalem biasanya ketaatannya melebihi santri-
santri pada umumnya.

126



Juli 2020. Vol.7. No.2

JURNAL PENDIDIKAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©2014-2020j.al-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

awalnya menggambarkan adanya
corak kepesantrenan.’

Dalam sejarahnya, pesantren
mampu  mengemban  tantangan
zaman, sehingga bobot pesantren
menjadi tinggi di mata bangsa,
masyarakat, keluarga dan anak muda
dari dulu hingga sekarang. Sehingga,
saat ini pesantren merupakan tempat
belajar yang sangat bergengsi atau
idola bagi generasi muda muslim
sebagaimana antara lain tercermin

1.1  Anak-anak dari

dalam nove
keluarga muslim (bukan priyai)
merasah rendah jika mereka tidak
dapat memasuki dunia pesantren, dan
keluarga mereka sangat bangga jika
mereka dapat mengirimkan anaknya
ke pesantren. Bertambah besar Kkiali,
dan bertambah jauh pesantren yang
dikunjungi, bertambah tinggi harga
sosial seseorang di mata masyarakat.
B. Pembahasan
1. Pesantren Pra Kemerdekaan (Abad
19-Awal 20)

Berbicara tentang pesantren
maka menjadi perlu mengetahui
hakikatnya, dalam hal ini ada dua
pendapat mengenai  pesantren,
pertama, pesantren berasal dari

Indonesia sendiri, yang dikaitkan
dengan budaya Hindu-Buda yang
kemudian diadopsi oleh Islam
sebagai peralihan fungsi.Kedua,
pesantren yang didasari atas
sepenuhnya dari Islam sendiri,
pendapat inimengacu pada ciri-ciri
pesantren yang ditemukan sama
model kegiatan pada masa
Rasulullah SAW.*

Terlepas dari istilah itu,
dalam pembahasan ini bahwa
pesantren  merupakan  sebuah
lembaga pendidikan yang
mengembangkan agama Islam,
yang bertujuan untuk mempelajari,
memahami, mendalami,
menghayati, dan mengamalkan
ajaran Islam dengan menekankan
pentingnya moralitas keagamaan
(ahlakul karimah) sebagai
pedoman manusia dalam perilaku
sehari-hari.

Pesantren dikembangkan
secara luas oleh Wali Songo di
tanah Jawa, yang mana dikatakan
bahwa pelopor pertamanya ialah
Syekh Maulana Malik Ibrahim
atau Syekh Maulana Maghribi
(Sunan Gresik) yang diyakini

° BJ. Boland, Pergumulan Islam di Indonesia USaeful Anam, “Karakteristik dan Sistem
(Jakarta: Grafiti Pers, 1985), 14-27. Pendidikan Islam: Mengenal Sejarah Pesantren,
gyaifuddin Zuhri, Guruku Orang-orang dari Surau dan Meunasah di Indonesia”, (JALIE, Vol.
Pesantren (Bandung: al Ma’arif, 1977), 92. 01, Maret 2017), 150

127



Juli 2020. Vol.7. No.2

JURNAL PENDIDIKAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©2014-2020j.al-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

sebagai orang pertama dari
sembilan Wali yang terkenal dalam
proses Islamisasi di tanah Jawa.
Akan tetapi pada
perkembangan berikutnya tokoh
paling sukses dalam
pengembangan pondok pesantren
adalah Sunan Ampel (Raden
Rahmatullah), yang kemudian
menelurkan beberapa pondok Wali
Songo lainnya, seperti Pesantren
Giri, Pesantren Demak, Pesantren
Tuban, Pesantren Derajat dan
pesantren-pesantren lain di
Nusantara. Secara rentetan dan
urutan sejarahnya jelas bahwa
Islam sudah ada di bumi nusantara
sebelum kolonial Belanda
menginjakkan kakinya,
Keberadaan Belanda di Indonesia
sangat meresahkan dan
menimbulkan berbagai reaksi dari
masyarakat  Indonesia, karena
dalam  kedatangannya  selain
sebagai keinginannya menguasai
daerah  di  Indonesia  lewat
perdagangan (karena Indonesia
dikenal sebagai penghasil rempah-
rempah yang menggelesit) Belanda
juga membawa misi Kkristenisasi
terhadap masyarakat Indonesia.
Dari adanya misi tersebut,

membangun geliat perlawanan

masyarakat Indonesia terlebih dari

kaum muslim sendiri yang sangat

membantu  dalam  pengusiran
penjajah. Mengingat fakta yang
ada, bahwa dalam masa kolonial

Belanda kaum santri banyak

melakukan perlawanan, memang

pada masa penjajahan, pesantren
dianggap sebagai lembaga yang
menjadi  sarang  pemberontak
terhadap gerak Kolonial Belanda
yang berdambak adanya
pembatasan atas ruang dan gerak
serta perkembangan pesantren.*?

Dalam sejarahnya, sekitar
tahun 1820-1880 telah terjadi
empat kali pemberontakan besar
kaum santri  di  Indonesia,
diantaranya ialah:™?

1. Pemberontakan kaum Paderi di
Sumatera Barat (1821-1828)
yang di bawah pimpinan
Tuanku Imam Bonjol yang
dikenal dengan sebutan

“Harimau Nan salafan”.

2 Amang Fathurrohman, Perkembangan
pendidikan Pendidikan Pesantren di Indonesia
dari era Pra Kemerdekaan Sampai era Indnesia
Bersatu Dalam  Perspektif Toeri Arahan
Masyarakat Amitei Etzioni, Jurnal llmu
Tarbiyah “At-Tajdid”, Vol. 05, 1 Januari 2016
B3aeful Anam, ‘“Karakteristik dan Sistem
Pendidikan Islam : mengenal sejarah Pesantren,
Surau dan Meunasah Di Indonesia”, JALIE, Vol.
01, Maret 2017, 161.

128



Juli 2020. Vol.7. No.2

JURNAL PENDIDIKAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN &I

©2014-2020j.al-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

2. Pemberontakan Pengeran
Diponegoro di Jawa Tengah
(1828-1830).

3. Pemberontakan di Banten yang
merupakan respon umat Islam
di  daerah  tersebut untuk
melepaskan diri dari penindasan
dalam wujud pemberlakuan
tanam paksa. Pemberontakan
ini dikenal sebagai
Pemberontakan Petani yang
terjadi pada tahun 1834, 1836,
1842, dan 1849. Kemudian
terjadi lagi pada tahun 1880 dan
1888.

4. Pemberontakan di Aceh (1873-
1930) yang dipimpin antara lain
: Teuku Umar, Panglima Polim,
dan Teuku Cik Di Tiro. Dalam
pemberontakan tersebut
pangeran Diponegoro sempat
merepotkan Belanda.Akantetapi
dengan segala kelicikan dan
strategi yang diterapkan
Belanda. Akhirnya Belanda
mampu melumpuhkan
perlawanan Diponegoro, tidak
berhenti pada pelumpuhan
Diponegoro saja, Belanda juga
telah  melumpuhkan pasukan
yang dipimpin oleh Imam
Bonjol, Tengku Cil Di Tiro,
Pangeran Antasari, dan Sultan

Hasanuddin. Makadalam
perjalannan selanjutnya,
Belanda mengambil fase yang
baru, yakni dengan
mengeluarkan kebijakan dengan
mengatur jalannya pendidikan
untuk kepentingan bangsanya
sendiri terutama kaum Kristen.

Peraturan dan kebijakan yang

diterapkan oleh Belanda diantaranya
ialah:
1. Pada tahun 1882 pemerintah

Belanda membentuk suatu badan
khusus yang ditugaskan sebagai
pengawas bagi kehidupan dan
pendidikan Islam yang disebut
“priesterraden”. Dan pada tahun
1291905 Belanda makin
memperkecil ruang bagi kaum
muslim129Indonesia yakni dengan
mengeluarkan peraturan6l yang
isinya bahwa semua orang yang
memberikan  pengajaran  atau
pengajian agama Islam harus
terlebih  dahulu meminta izin

kepada pemerintah Belanda.

. Pada tahun 1925 Belanda lebih

gencarnya memperkecil  ruang
kaum muslim, pada tahun ini
Belanda mengeluarkan peraturan
yang lebih ketat yakni bahwa tidak
semua orang (kiai)  boleh

memberikan pelajaran  mengaji

129



Juli 2020. Vol.7. No.2

JURNAL PENDIDIKAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN &I

©2014-2020j.al-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

kecuali telah mendapatkan
semacam rekomendasi atau
persetujuan dari Belanda.

3. Kemudian pada tahun 1932 keluar
lagi peraturan yang isinya
kewenangan untuk memberantas
dan menutup madrasah dan
sekolah yang tidak ada izinnya
yang disebut sebagai ordonansi
sekolah  liar  (Wilde  School
Ordonantie).

Tetapi dari adanya peraturan-
peraturan tersebut tidak memperkecil
hati dan ruang bagi masyarakat
Indonesia  (muslim) untuk selalu
berjuang “laksana derasnya air hujan
yang turun sehingga sulit untuk
dibendung”, justru dari adanya
tekanan tersebut dijadikan oleh umat
Islam sebagai mekanisme pertahanan
diri untuk menghadapi Belanda.

Maka pada tahun 1930-an
pendidikan Islam hususnya pesantren
tercatat memiliki lebih dari 1.500
santri, hal ini bermula dari adanya
kelahiran ormas-ormas Islam pada
tahun  sebelumnya  diantaranya:
Muhammadiyah (1912), Persatuan
Islam (1923), Nahdlatul Ulama
(1926). Kemudian Belanda takluk
terhadap Jepang pada tanggal 8 Maret
1942, sehingga kolonial kedua dalam
sejarah Indonesia ialah Jepang dengan

cita-cita besar menjadi pemimpin

Asia Timur Raya.

Pada mulanya Jepang terlihat
lunak dan positif terhadap umat Islam
Indonesia, hal itu dibuktikan dengan
beberapa kebijakan yang dibuat
Jepang untuk umat Islam, diantaranya
berisi:Kantor Urusan Agama (KUA)
yang pada masa Belanda disebut
sebagai Kantor Voor Islamistiche
Saken yang dipimpin oleh orang-
orang orientalisme Belanda, diubah
oleh Jepang menjadi kantor Sumubi
yang dipimpin oleh ulama Islam
sendiri yaitu KH. Hasyim Asy’ari dan
di  daerah-daerah lain  dibentuk
Sumuka.

1. Pondok pesantren yang besar-besar
seringkali mendapat kunjungan
dan bantuan dari pembesar Jepang.

2. Sekolah Negeri diberi pelajaran
budi pekerti yang isinya identik
dengan ajaran agama.

3. Disamping itu pemerintah Jepang
mengizinkan pembentukan barisan
Hisbullah  untuk  memberikan
latihan dasar kemiliteran bagi
pemuda Islam. Barisan ini
dipimpin oleh KH. Zainal Arifin.

4. Pemerintah Jepang mengizinkan
berdirinya Sekolah Tinggi Islam di
Jakarta yang dipimpin oleh Wahid

130



Juli 2020. Vol.7. No.2

JURNAL PENDIDIKAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©2014-2020j.al-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

Hasyim, Kahar Muzakkir, dan
Bung Hatta.

5. Dengan  bekerjasama  dengan
pemimpin-pemimpin nasional,
ulama Islam diizinkan membentuk
Barisan Bela Tanah Air (PETA).

6. Umat Islam diizinkan meneruskan
organisasi persatuan yang disebut
Majlis Islam  A’la Indonesia
(MIAI) yang bersifat
kemasyarakatan.Perlu untuk
diketahui dari kebijakan-kebijakan
tersebut terselipakan siasat Jepang
untuk  menarik simpati umat
IslamIndonesia agar mendukung
dan membantu kepentingan perang
Jepang, karena Jepang menyadari
melalui agama dapat
mempengaruhi masyarakat.

Di sinilah dapat ditari sebuah
pemahaman  bahwa  keberadaan
sebuah pesantren sebelum
dikumandangkannya  kemerdekaan
bangsa Indonesia tak luput dari
gesekan gesekan dengan kaum
penjajah yang secara jelas akan
menguras sumber daya alamnya yang
melimpah, juga inigi menjadikan
sumber daya manusianya menjadi
tidak berperadaban. Namun kondisi
riil membantah bahwa pendidikan
pesantren  masih  terus berjalan

mengalami perkembangan yang sulit

dibendung, walau pada pereode ini
pendidikan di  pesantren  masih
mengacu pada model tradisional,
karena menurut Zamakhsyari Dhofier,
bahwa tradisi pesantren adalah system
pendidikan Islam yang tumbuh sejak
awal datangnya islam di Indonesia.**
Secara umum, pesantren dalam
era ini sudah mengalami
perkembangan yang pesat dengan
mengembangkan system pendidikan
yang masih berbentuk halagoh
layaknya di timur tengah dengan
menggunakan bahan ajar kitab kuning
sebagai mata ajar utama, ini cukup
beralasan karena para kiai yang
menjadi pengajar dapat di pastikan
alumni arab atau mengenyam
pendidikan pada lulusan arab, dan
inilah sebenarnya keberlanjutan dari
islamisasi bumi nusantara.
a. Pesantren Pasca Kemerdekaan
(Abad 20 — 21)

Perspektif kependidikan,
pesantren merupakan satu-satunya
lembaga kependidikan yang tahan
terhadap  berbagai  gelombang
modernisasi.  Dengan  kondisi
demikian itu, kata Azyumardi
Azra, menyebabkan pesantren

4Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren: Study
Tentang Pandangan Hidup Kyai Mengenai Masa
Depan Indonsia, Cet. Ke-9 (Jakarta : LP3ES,
2011), 38.

131



Juli 2020. Vol.7. No.2

JURNAL PENDIDIKAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©2014-2020j.al-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id E-ISSN. 2549-3833

tetap survive sampai hari ini. Sejak
dilancarkannya perubahan atau
modernisasi pendidikan Islam di
berbagai dunia Islam, tidak banyak
lembaga-lembaga pendidikan
tradisional Islam seperti pesantren
yang mampu bertahan.
Kebanyakan lenyap setelah
tergusur oleh ekspansi sistem
pendidikan umum atau sekuler.™

Nilai-nilai  progresif dan
inovatif diadopsi, sebagai suatu
strategi untuk mengejar
ketertinggalan dari model
pendidikan lain. Dengan demikian,
pesantren mampu bersaing dan
sekaligus  bersanding  dengan
sistem pendidikan modern.
Pesantren adalah lembaga
pendidikan mandiri yang dirintis,
dikelola, dan dikembangkan oleh
kyai. Jika ditelusuri, pesantren
lahir dari sesuatu yang sangat
sederhana. Seseorang yang dikenal
memiliki  pengetahuan  agama,
yang kemudian dianggap sebagai
ustadz lalu menyediakan diri untuk
mengajar agama Islam.

Mulai dari hal-hal yang
sederhana mengenai dasar-dasar

pengetahuan ajaran Islam, seperti
cara membaca al- Qur’an, sampai
pada pengetahuan yang lebih
mendalam,  seperti  bagaimana
memahami al-Qur’an, tafsir,
hadits,  figh, tasawuf, dan
pengetahuan  lainnya.  Pondok
Pesantren di Indonesia memiliki
peran yang sangat besar, baik bagi
kemajuan pendidikan Islam itu
sendiri  maupun bagi bangsa
Indonesia  secara  keseluruhan.
Berdasarkan catatan yang ada,
kegiatan pendidikan agama di
Nusantara telah dimulai sejak
tahun 1596. Kegiatan pendidikan
agama inilah yang kemudian
dikenal dengan nama Pondok
Pesantren.'®

Pesantren bisa dikatakan
‘bapak’ dari pendidikan Islam di
Indonesia, yang didirikan karena
adanya tuntutan dan kebutuhan
zaman. Hal ini bisa dilihat dari
perjalanan sejarah, di mana bila
dirunut  kembali  sesungguhnya
pesantren dilahirkan atas

kesadaran  kewajiban  dakwah

®Ali Maulida, Dinamika dan Peran Pondok
Pesantren Dalam Pendidikan Islam Sejak Era
Kolonialisme Hingga Masa Kini, Edukasi Islami

Ferdinan, Pondok Pesantren, Ciri Khas Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 05, Januari 2016,

Perkembangannya, Jurnal Tarbawi, Vol. 01, No 1296
1, ISSN 2527-4082, 13

e
132



Juli 2020. Vol.7. No.2

JURNAL PENDIDIKAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN &I

©2014-2020j.al-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

Islamiyah, yaitu menyebarkan dan
mengembangkan ajaran  Islam
sekaligus mencetak kader-kader
ulama dan da’i.

Pada situs resmi Direktorat
Pendidikan Diniyah dan Pondok
pesantren Kementrian Agama,*’
dimuat sejarah singkat
perkembangan pondok pesantren
dengan dinamikanya dari masa ke
masa. Sejarah pendidikan Islam di
Indonesia yang telah dimulai pada
awal abad 20 M hingga dewasa ini
merupakan perjalanan yang cukup
panjang. Di mana perkembangan
cukup drastis terjadi pada masa
orde lama dan terus berkembang
pada masa orde baru. Setelah
Indonesia merdeka, pendidikan
agama telah mendapat perhatian
serius dari pemerintah, baik di
sekolah negeri maupun swasta.
Usaha tersebut dimulai dengan
memberikan bantuan sebagaimana
anjuran olen Badan Pekerja
Komite Nasional Pusat (BPKNP)
tanggal 27 Desember 1945,
disebutkan : “Madrasah dan
pesantren yang pada hakikatnya
adalah satu sumber pendidikan dan

pencerdasan rakyat jelata yang

7 http://ditpdpontren.kemenag.go.id

telah berurat dan berakar dalam

masyarakat Indonesia pada

umumnya, hendaknya
mendapatkan perhatian dan
bantuan nyata berupa tuntunan dan
bantuan material dari pemerintah®.

Serta Pendidikan Agama
juga diatur secara khusus dalam

UU No, 4 Tahun 1950 pada bab

XII Pasal 20, yaitu :

1. Di  sekolah-sekolah  negeri
diadakan  pelajaran  agama,
orang tua muridmenetapkan
apakah anaknya akan mengikuti
pelajaran tersebut atau tidak.

2. Cara penyelenggaraan
pendidikan agama di sekolah
negeri diatur dalam peraturan
yang ditetapkan oleh Menteri
Pendidikan  Pengajaran  dan
Kebudayaan, bersama-sama
dengan Menteri Agama.

Perkembangan  pendidikan

Islam pada masa orde lama sangat

terkait pula dengan  peran

Departemen Agama yang mulai

resmi berdiri pada tanggal 3

Januari 1946. Departemen Agama

sebagai suatu lembaga pada masa

itu, secara intensif
memperjuangkan politik
pendidikan Islam di Indonesia.

Pendidikan Islam pada masa itu

133



Juli 2020. Vol.7. No.2

JURNAL PENDIDIKAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN &I

©2014-2020j.al-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

ditangani oleh suatu bagian khusus

yang mengurus masalah

pendidikan agama, yaitu Bagian

Pendidikan Agama, sekarang ada

Pendidikam Madrasah (Pendma)

serta Pendidikan Diniyah dan

Pondok Pesantren

(PDPONTREN).

Tugas dari bagian tersebut
sesuai dengan salah satu nota
Islamic education in Indonesia
yang disusun oleh  Bagian
Pendidikan Departemen Agama
pada tanggal 1 September 1956,
yaitu :

1. memberi pengajaran agama di
sekolah negeri dan partikulir.

2. memberi pengetahuan umum di
madrasah.

3. mengadakan Pendidikan Guru
Agama serta Pendidikan Hakim
Islam Negeri.

Berdasarkan keterangan di
atas, ada dua hal penting yang
berkaitan dengan pendidikan Islam
pada masa orde lama, Vyaitu
pengembangan dan pembinaan
madrasah dan pendidikan Islam di
sekolah  umum. Keberadaan
pondok pesantren sebelum
Indonesia merdeka diperhitungkan
oleh bangsa-bangsa yang pernah

menjajah Indonesia. Pada masa

kolonialisme, dari Pondok
pesantren lahirlah  tokoh-tokoh
nasional yang tangguh yang
menjadi  pelopor  pergerakan
134kemerdekaan Indonesia, seperti
KH. Hasyim Asyari, KH. Ahmad
Dahlan, KH. Zaenal Mustofa dan
tokoh-tokoh besar lainnya.

Namun perlu juga ditegaskan
bahwa Pada masa  pasca
kemerdekaan, perkembangan
pondok pesantren  mengalami
pasang surut dalam mengemban
misinya sebagai pencetak generasi
kaum muslimin yang mumpuni
dalam bidang Agama.
Perkembangan pendidikan pondok
pesantren pada periode Orde Baru
seakan tenggelam eksistensinya
karena seiring dengan kebijakan
pemerintah yang kurang berpihak
pada kepentingan umat Islam.
Pembinaan  pondok  pesantren
sebelum tahun 2000 dilakukan
olen salah satu Subdit di
lingkungan Direktorat Pembinaan
Perguruan Agama Islam, vyaitu
Subdit Pondok Pesantren sesuai
dengan Keputusan Menteri Agama
Nomor 6 Tahun 1979.

Dengan makin  pesatnya
perkembangan lembaga pondok

pesantren dan pendidikan diniyah

134



Juli 2020. Vol.7. No.2

JURNAL PENDIDIKAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©2014-2020j.al-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id E-ISSN. 2549-3833

serta  makin  berkembangnya
program dan kegiatan pembinaan
bagi Pondok Pesantren dan
Pendidikan Diniyah, subdit
tersebut selanjutnya berkembang
menjadi direktorat yang bernama
Direktorat Pendidikan Keagamaan
dan Pondok pesantren. Sebagai
salah satu dari empat direktorat
yang ada pada Ditjen
Kelembagaan Agama Islam sesuai
Keputusan Menteri Agama Nomor
1 Tahun 2001. Dengan berubahnya
organisasi pembinaan  menjadi
direktorat tersebut, maka
pendidikan di pondok pesantren
dan pendidikan diniyah terus
makin berkembang dengan pesat,
dan mulai diakui di kalangan dunia
pendidikan.

Pada rentan waktu pasca
kemerdekaan, sistem pendidikan di
pesantren  sudah  mengadopsi
model kurikulum yang diterapkan
pemerintah, dan Kurikulum yang
dikembangkan di pesantren dapat
dibedakan menjadi dua jenis sesuai
dengan jenis pola pesantren itu
sendiri, yaitu :

1. Pesantren Salaf
Kurikulum pada pesantren

lama belum secara

teratur/tetap.’® Pada umumnya

ilmu-ilmu yang diajarkan di

Pondok  Pesantren  adalah

mencakup kelompok sebagai

berikut :

a) Sintaksis arab (nahwu) dan
morfologi (sharraf)

b) Hukum Islam (figh)

c¢) Sistem yurisprudensi Islam
(usul figh)

d) Hadis (kumpulan kata-kata
dan perbuatan Nabi maupun
tradisi yang beranjak dari
sana)

e) Tafsir Qur’an

f) Teologi Islam (ilmu kalam)

g) Sufisme mistik (tasawwuf)

h) Berbagai naskah tentang
sejarah islam.

Pada sejarah
perkembangannya pondok
pesantren ini memiliki sistem
pendidikan dan pengajaran non-
klasikal, yakni model sistem
pendidikan dengan  metode
pengajaran wetonan dan
sorogan, metode serupa di Jawa
Barat  disebut Badungan,

sedangkan di Sumatera dipakai

ByUlfatun Hasanah, Pesantren Dan Transmisi
Keilmuan Islam Melayu-Nusantara; Literasi,
Teks, Kitab Dan Sanad Keilmuan, ’Anil Islam,
Vol. 8. No. 02, Desember 2015, 214-216

135



Juli 2020. Vol.7. No.2

JURNAL PENDIDIKAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©2014-2020j.al-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

istilah halagah, adapun hal
dimaksud sebagaimana berikut:
1. Wetonan, asal mula
perkataan Weton berasal dari
bahasa jawa "Weton” artinya
adalah waktu, disebut weton
karena pelajarannya
diberikan pada waktu
tertentu, misalnya  waktu
setelah shalat shubuh atau
sehabis dhuhur. Pada
pelaksanaannya dengan jalan
seorang kiai membaca suatu
kitab dalam waktu tertentu
dan santri membawa Kkitab
yang  sama,mendengarkan,
dan menyimak bacaan Kiai.
Dalam sistem pengajaran ini
tidak mengenal terhadap
absensi dan santri  boleh
datang dan boleh tidak dan
juga tidak ada ujian. Selain
dikenal dengan wetonan,
sistem ini  juga dikenal
dengan sistem bandongan.

2. Sorogan, asal mula perkataan
sorogan berasal dari bahasa
jawa, ”sorog” yang berarti
mendorong, disebut sorogan
karena santri-santri yang mau
belajar mendorongkan
kitabnya dihadapan kiai/guru.
Pada pelaksanaannya santri

yang cukup pandai
mensorogkan sebuah kitab
kepada sang Kkiai untuk
dibaca dihadapannya, dan
kalau ada salahnya maka
kesalahan tersebut langsung
dibetulkan oleh kiayinya.
Cara ini biasa dikatakan
sebagai  belajar  mengaji
secara individual. Sedangkan
literatur ~ yang  biasanya
dipakai pada pondok-pondok
pesantren adalah Kkitab-kitab
klasik atau yang lebih Kkita
kenal dengan sebutan kitab
kuning.

Adapun Kitab-kitab yang
biasa digunakan di Pondok
Pesantren antara lain:

1. Untuk pelajaran nahwu
biasanya  menggunakan
kitab Syarah Jurmiyah.

2. Untuk  pelajaran  figh
biasanya  menggunakan
kitab Fathul Qorib.

3. Untuk  peljaran  hadis
biasanya  menggunakan
kitab Bulughul Maram.

4. Untuk peljaran tafsir al-
Qur’an biasanya
menggunakan kitab Tafsir

Jalalain.

136



Juli 2020. Vol.7. No.2

JURNAL PENDIDIKAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©2014-2020j.al-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

5. Untuk pelajaran akhlak
biasanya  menggunakan
kitab Akhlag li al-Banin
dan kitab al-Akhlaqg li al-
Banat dan lain-lain.

3. Pesantren Modern

Pesantren jenis ini yang
mengkombinasikan antara
pesantren salaf dan juga model
pendidikan ~ formal dengan
mendirikan satuan pendidikan
semacam SD/MI, SMP/MTs,
SMA/SMK/MA bahkan sampai
pada perguruan tinggi.
Kurikulum  yang  digunakan
adalah kurikulum pesantren salaf
yang  diadaptasikan  dengan
kurikulum pendidikan Islam yang
berada di bawah
naunganKementerian Agama.
Sedangkan  kurikulum  khusus
pesantren dialokasikan dalam
muatan lokal atau mungkin
diterapkan melalui kebijaksanaan
sendiri.™

Gambaran kurikulum
lainnya adalah pada pembagian
waktu belajar, yaitu mereka
belajar keilmuan sesuai dengan

kurikulum yang ada di madrasah

¥ Kholid Junaidi, Sistem Pendidikan Pondok

dan perguruan tinggi. Sedangkan
waktu selebihnya dengan jam
pelajaran dikhususkan mengkaji
keilmuan Islam khas pesantren
(pengajian kitab klasik).Pondok
pesantren modern adalah
pesantren yang berusaha
mengintegrasikan secara penuh
sistem Kklasikal dan sekolah ke
dalam pondok. Pengajian kitab-
kitab klasik tetap ada tetapi tidak
lagi menonjol bahkan ada yang
cuma menjadi pelengkap dan
berubah menjadi mata
pelajaran.”?’

Hal ini merupakan usaha
pembaharuan yang dilakukan
oleh pondok pesantren agar tetap
eksis dalam era modernisasi saat
ini. Usaha-usaha pembaharuan
pesantren  tradisional menuju
pesantren modern dilaksanakan
dengan pembenahan sistem yang
relevan.

Usaha pembaharuan
sistem pendidikan dan
pengajaran di pondok pesantren,
Khususnya pesantren modern
biasanya ditandai dengan
beberapa hal yakni:

Pesantren Di Indonesi, Istawa: Jurnal 2 Ferdinan, Pondok Pesantren, Ciri Khas
Pendidikan Islam, Vol. 02, No. 01, Juli- Perkembangannya, Jurnal Tarbawi, Vol. 01, No
Desember 2016 1, ISSN 2527-4082, 17

137



Juli 2020. Vol.7. No.2

JURNAL PENDIDIKAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©2014-2020j.al-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

1. Menyesuaikan kurikulum
dengan kebutuhanmasyarakat

2. Peningkatan kwalitas guru dan
prasarana

3. Melakukan inovasi secara
bertahap di berbagai aspeknya.

Dalam rangka menjaga
kelangsungan hidup pesantren,
pemerintah telah memberikan
bimbingan dan bantuan sebagai
motivasi agar tetap berkembang
sesuai dengan tututan dan
kebutuhan  masyarakat  serta
pembangunan. Arah
perkembangan pesantren dititik
beratkan pada:*

1. Peningkatan tujuan
institusional pesantren dalam
kerangka pendidikan nasional
dan perkembangan potensinya
sebagai lembaga sosial di
pedesaan.

2. Peningkatan kurikulum
dengan metode pendidikan,
agar efesiensi dan efektivitas
perkembangan pesantren
terarah.

3. Menggalakkan pendidikan

keterampilan di

2 Adi  Fadli, Pesantren: Sejarah Dan
Perkembangannya, El-Hikam: Jurnal Pendidikan
dan Kajian Keislaman, Vol. V, No. 01, Januari -
Juni 2012, 39

lingkunganpesantren untuk
mengembangkan potensi
pesantren dalambidang peran

sosial dan tarap  hidup

masyarakat.
4. Menyempurnakan bentuk
pesantren dengan

madrasahmenurut  Keputusan
Bersama Tiga Mentri (SKB 3
Menteritahun 1975) tentang
peningkatan mutu pendidikan
padamadrasah.?

Meskipun pesantren
memiliki potensi dan peran yang
signifikan  dalam  kehidupan
masyarakat Indonesia, tetaplah
harus terus berbenah, mengingat
tidak  sedikit dari  sistem
kepesantrenan yang masih belum
masuk pada tahap kepantasan
menghadapi berbagai persoalan
masyarakat modern dan hiruk
pikuk kehidupan global.

Oleh karenanya perlu
dilihat dan didiskusikan beberapa
alternatif solusi yang sekiranya
dapat membantu  pesantren
bergerak maju meski tanpa harus

meninggalkan tradisi khas yang

22 Supandi, S. (2019). Perenan Pendidikan Orang
Tua dalam Meningkatkan Mutu Pendidikan
Agama Anak di  MTs Nasyrul Ulum
Pamekasan. Al-Ulum Jurnal Pemikiran Dan
Penelitian Ke Islaman, 6(1), 60-71.

138



Juli 2020. Vol.7. No.2

JURNAL PENDIDIKAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN &I

©2014-2020j.al-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

bernilai luhur dalam

pesantren.Adapun diantara solusi

yang mungkin dilakukan adalah
dengan memperbaiki dan atau
membenahi manajemen
pendidikan pesantren.

C. Penutup

Dari uraian di atas, pesantren
sebagai pendidikan tertua dan asli
Indonesia sudah mengalami
kemajuan-kemajuan dari berbagai
aspeknya, baik kurikulum maupun
dari system manejeralnya. Sehingga,
pesantren ke depan diharapkan
mampu menjadi salah-satu model
pendidikan di dunia yang terus
menyebarkan toleransi dan kasih
sayang sesame manusia yang
diciptakan oleh Allah untuk selalu
berta’aruf.

Selain para praktisi pesantren
terus melakukan inovasi-inovasi kea
rah yang lebih baik, yang selama ini
tidak mengenal bayaran dan gaji,
pesantren beserta komunitas di
dalamnya mampu mengembangkan
jauh lebih  maju dari lembagai
pendidikan yang dikelola oleh
pemerintah. Hal ini menandakan
bahwa, pendidikan yang terus berada
dalam pakemnya, dengan tujuan

memanusiakan manusia

(Humanising) yaitu pesantren sampai
hari ini tetap istigamah.

Pada tahun 2019 yang lalu
sudah diundangkan UU Pesantren
nomor 18 tahun 2019, kami melihat
ini cara pemerintah  Indonesia
memberi apresiasi terhadap
sumbangsih maha besar terhadap
sejarah berdirinya bumi Nusantara ini
kepada pesantren yang telah mampu
melewati godaan-godaan dari
sebelum kemerdekaan hingga hari ini.

Daftar Pustaka

Anam, S. (2017). Karakteristik dan
Sistem Pendidikan Islam:
Mengenal  Sejarah  Pesantren,
Surau dan Meunasah di Indonesia.
JALIE, 150.

AS, K. A. (tidak ada tahunnya). Teladan
bagi seorang santri. Guluk-Guluk:
diterbitkan oleh penulis buku
Pengasuh PPA Latee I.

Boland, B. (1985). Pergumulan Islam di
Indonesia. Jakarta: Grafiti Pers.

Dhofier, Z. (2011). Tradisi Pesantren:
Study Tentang Pandangan Hidup
Kyai Mengenai Masa Depan
Indonsia. Jakarta: LP3ES.

Fadli, A. (Vol. V, No. 01, Januari - Juni
2012). Pesantren: Sejarah Dan
Perkembangannya, El-Hikam.
Jurnal Pendidikan dan Kajian
Keislaman, 309.

Fathurrohman, A. (Vol. 05, 1 Januari
2016). Perkembangan pendidikan
Pendidikan Pesantren di Indonesia
dari era Pra Kemerdekaan Sampai
era Indnesia Bersatu Dalam
Perspektif Toeri Arahan
Masyarakat Amitei Etzioni “At-
Tajdid”. Jurnal llmu Tarbiyah, 16.

Ferdinan. (Vol. 01, No 1, ISSN 2527-
4082). Pondok Pesantren, Ciri

139



Juli 2020. Vol.7. No.2

JURNAL PENDIDIKAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN &l

©2014-2020j.al-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

Khas Perkembangannya. Jurnal
Tarbawi , 13.

Ferdinan. (Vol. 01, No 1, ISSN 2527-
4082). Pondok Pesantren, Ciri
Khas Perkembangannya. Jurnal
Tarbawi, 17.

Hasanah, U. (Vol. 8. No. 02, Desember
2015). Pesantren Dan Transmisi
Keilmuan Islam Melayu-
Nusantara; Literasi, Teks, Kitab
Dan Sanad Keilmuan. ’Anil Islam,

214-216.

Junaidi, K. (Vol. 02, No. 01, Juli-
Desember 2016). Sistem
Pendidikan Pondok Pesantren Di
Indonesi. Istawa: Jurnal

Pendidikan Islam.

Mastuhu. (1994). Dinamika Sistem
Pendidikan ~ Pesantren,  Suatu
Kajian Tentang Unsur dan Nilai
Sistem  Pendidikan  Pesantren.
Jakarta: NIS, Seri XX.

Maulida, A. (Vol. 05, Januari 2016).
Dinamika dan Peran Pondok
Pesantren Dalam Pendidikan Islam
Sejak Era Kolonialisme Hingga
Masa Kini. Jurnal Pendidikan
Islam, 1296.

Supandi, S. (2019). Perenan Pendidikan
Orang Tua dalam Meningkatkan
Mutu Pendidikan Agama Anak di
MTs Nasyrul Ulum
Pamekasan. Al-Ulum Jurnal
Pemikiran Dan Penelitian Ke
Islaman, 6(1), 60-71.

Zuhri, S. (1977). Guruku Orang-orang
dari Pesantren. Bandung: al
Ma’arif.

140



