
JURNAL PENDIDIKAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Juli 2020. Vol.7. No.2 

  ©2014-2020j.al-ulum all rights reserved  

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id E-ISSN. 2549-3833 

141 

 

 

 

EVOLUSI NILAI DAN ORIENTASI LEMBAGA PENDIDIKAN ISLAM 
1Supandi, 2Ahmadi, 3M. Sahibudin 

1supandiarifin200@gmail.com, 2aahnaff477@gmail.com, 
3shohib99@gmail.com 

1Universitas Islam Madura, 2PPS INSTIKA Guluk-guluk Sumenep, 
3Universitas Islam Madura 

 
Abstrak 

Lembaga pendidikan Islam yang berupa pesantren layaknya rumah sakit, yang 

banyak menampung orang „sakit‟. Begitu banyak orang yang butuh ketenangan jiwa. 

Untuk itu, pesantren sangat pas dan cocok mengobati tipe-tipe penyakit yang seperti itu. 

Inilah tujuan awal dibangunnya lembaga pendidikan Islam yang berupa pesantren, pada 

masa Wali Songo. Nuansa sufistik tidak akan pernah terlepas di dunia pesntren selama 

pola hidup santri tatap dalam kepatuhan dan kesederhanaan. Seiring dengan perkembangan 

zaman, lembaga pendidikan Islam yang berupa pesantren tidak hanya mengajarkan hal-hal 

vertikal (hubungannya dengan Tuhan), tapi juga mengajarkan ilmu sosial, sastra, dan 

budaya. Pesantren mulai terbuka dengan ilmu-ilmu modern. Hal ini dapat merusak tradisi 

keilmuan pesantren, jika tidak segera diantisipasi dan dicarikan solusinya. Terbukti, 

ketertarikan santri terhadap ilmu keagamaan mulai menurun. Tulisan sederhana ini akan 

membahas problematika yang muncul di dunia pesantren, dandapat diambil benang 

merahnya sehingga lembaga pendidikan Islam yang berupa pesantren tidak hanya sebatas 

nama, tapi tetap sesuai dengan tujuan dan rute operasionalnya. 

 

Kata kunci: Evolusi Nilai, Orientasi, Lembaga Pendidikan Islam 

 
Abstract 

Islamic educational institutions in the form of Islamic boarding schools are like 

hospitals, which accommodate a lot of 'sick' people. So many people need peace of mind. 

For this reason, pesantren are very suitable and suitable for treating these types of diseases. 

This is the initial purpose of the establishment of Islamic educational institutions in the 

form of pesantren, during the Wali Songo period. Sufistic nuance will never be separated 

in the pesntren world as long as the santri lifestyle lives in compliance and simplicity. 

Along with the times, Islamic educational institutions in the form of pesantren not only 

teach vertical things (their relationship with God), but also teach social science, literature, 

and culture. Islamic boarding schools began to open up with modern sciences. This can 

damage the pesantren scientific tradition, if it is not immediately anticipated and the 

solution sought. Evidently, students' interest in religious knowledge began to decline. This 

simple paper will discuss the problems that arise in the world of boarding schools, and the 

red thread can be taken so that Islamic educational institutions in the form of boarding 

schools are not only limited to names, but still in accordance with the objectives and 

operational routes. 

Keywords: Evolution of Values, Orientation, Islamic Education Institutions 

mailto:1supandiarifin200@gmail.com
mailto:aahnaff477@gmail.com
mailto:shohib99@gmail.com


JURNAL PENDIDIKAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Juli 2020. Vol.7. No.2 

  ©2014-2020j.al-ulum all rights reserved  

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id E-ISSN. 2549-3833 

142 

 

 

A. Pendahuluan 

Awalnya, pesantren merupakan 

tempat yang menampung seseorang 

untuk mendapatkan ketenagan ruh 

dan jiwa. Ketenagan jiwa adalah 

harapan paling perioritas. Sebab, hal 

ini merupakan energy semua tindakan 

dan perilaku sesorang. Untuk 

mencapainya, harusada proses 

bimbingan dari mursyid agar tidak 

diganggu setan, baik dari kalangan jin 

atau manusia. Dalam hal ini, 

pesantrenlah yang dapat menjawab 

dan mampu menyelesaikannya. 

Dalam ilmu tasawuf, upaya ini 

dikenal dengan istilah Thariˉqah 

(tarekat). 

Secarahistoris, pesantren 

didirikan atas prakarsa para wali 

untuk mewujudkan visi dan misinya; 

dakwah islamiyah, menyebarkan 

agama Islam, dan mendidik manusia 

agar mengenal Tuhannya. Upaya 

pengenalan terhadap Tuhan tentu 

harus mengenal siapa dirinya, kanapa 

dan untuk apa yang diciptakan. Sesuai 

dengan adagium klasik “Barangsiapa 

yang mengenaldirinya, maka dia pasti 

mengenal Tuhannya”. Adagium ini 

diterapkan oleh Syekh Maulana Malik 

Ibrahim sebagai materi pertama 

dalam menyebarkan syiar-syiar 

keagamaan Islam. 

Hal tersebut dilakuakn dengan 

cara menyisipkan nilai-nilia 

keislaman pada adat-istiadat jawa, 

sekalipun pada hakikatnya beliau 

hawatir adat-istiadat tersebut 

disakralkan dan menjadi ibadah.1 

Upaya islamisasi ini dilakukan secara 

konsisten dan terus-menerus, 

sehingga beliau memiliki inisiatif 

untuk mengumpulkan masayarakat 

yang mau belajar agama. Lalu, 

didirikanlah subuah tempat khusus 

sebagai titik sentral bimbingan 

keagamaan, yang disebut 

“Pesantren”. 

Dalam sejarah tercatat, bahwa 

kali pertama yang mendirikan 

pesantren adalah Syekh Maulana 

Malik Ibrahim. Sebab, beliaulah 

yang lebih dulu menyebarkan Islam 

dari kalangan para wali. Namun, 

yang dianggap paling berhasil 

mendirikan pesantren adalah Raden 

Rahmat karena beliau berhasil 

mendirikan pesantren di dua 

wilayah: Kembang Kuning dan 

Ampel Denta, Surabaya. Dari 

sinilah Raden Rahmat dikenal 

dengan julukan Sunan Ampel.2 

 

 

1Ensiklopedi Islam (Jakarta: PT Ichtiar Baru van 

Hoeve, 1994), 176. 
2Abu Yasid, dkk. Paradigma Baru Pesantren ( 

Sampang: IRCiSoD, 2018), 16-17. 



JURNAL PENDIDIKAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Juli 2020. Vol.7. No.2 

  ©2014-2020j.al-ulum all rights reserved  

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id E-ISSN. 2549-3833 

143 

 

 

Seiring perkembangannya, 

pesantren sudah mulai 

menggunakan kitab-kitab pegangan, 

seperti Tafsir al-Quran dan kitab- 

kitab fiqih sebagai postulat 

pengetahuan. Dengan ini, 

masyarakat (santri) benar- 

benaryakin, bahwa pengetahuannya 

tentang keagamaan tidak hanya 

sekadar pengetahuan semutan 

padasar, tapi berdasarkan rujukan 

referensial  dan  bisa 

dipertanggungjawabkan. 

Pengetahuan keagamaan 

merupakan entitas sebuah pesantren. 

Jadi, pesantren harus memelihara 

nilai-nilai yang terkandung di 

dalamnya, menanamkan sikap atau 

akhlak terpuji; tidak makan sambil 

berdiri, menghormati guru, serta 

tidak meninggikan suara ketika 

berada di hadapannya, alih-alih 

melawan dan membunuhnya, seperti 

tragedi Ahmad Budi Cahyono, 

Sampang, yang dibunuh siswanya. 

Dari itu, pengetahuan keagamaam 

hendaknya tidak hanya dijadikan 

sebagai materiformalitas; hanya 

sekadar ada. Akan tetapi, bagaimana 

pengetahuan tersebut dapat meresap 

kedalam jiwa dan hati peserta didik, 

sehingga hal tersebut dapat 

diimplementasikan dalam kehidupan 

mereka sehari-hari. 

Dalam konteksini, pesantren 

memiliki dua tugas pokok yang harus 

diwujudkan dalam mencetak generasi 

siap pakai. Pertama, pesantren mampu 

mewujudkan manusia yang bertakwa 

dan mampu mereproduksi ulama. Kedua, 

mampu mencetak ilmuan yang sesuai 

dengan kebutuhan zaman, dengan tidak 

menghilangkan tradisi kurikulum 

pesantren.3 Sebabitu, tradisi lama harus 

berjalan selaras dengan tradisi yang 

dating belakangan. Dengan kata lain, 

pesantren harus terbuka terhadap ilmu- 

ilmu modern. Namun demikian, 

pesantren akhir-akhir ini mengalami 

evolusi nilai dan oreintasinya. Hal ini 

terbukti ketika santri tidak lagi 

memeperhatikan dan memelihara nilai- 

nilai akhlakulkarimah kepada guru; 

berbicara sendiri dan tidur di dalam 

kelas. Kondisi ini juga harus 

diperhatitan, bukan hanya dalam 

masalah menundukkan kepala karena hal 

tersebut masuk kategori akhlak yang 

tidak boleh diabaikan. Dengan itu, 

peserta didik secara tidak langsung 

sudah diajari bagaimana mengahargai 

orang lain.4 

 

3Umiarso, dkk. Pesantren di Tengah Arus Mutu 

Pendidikan (Semarang: RaSAIL Media Group, 

2011), 5. 
4 Supandi, S. (2019). PERENAN PENDIDIKAN 

ORANG TUA DALAM MENINGKATKAN 



JURNAL PENDIDIKAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Juli 2020. Vol.7. No.2 

  ©2014-2020j.al-ulum all rights reserved  

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id E-ISSN. 2549-3833 

144 

 

 

Selainitu, pesantren mulai 

melemah dalam menata sistem 

kurikulum, terlena dengan ilmu- 

ilmu yang dating belakangan, seperti 

sastra dan ilmu-ilmu modern 

lainnya. Akibatnya, ilmu keagamaan 

mulai jauh dari perhatian, karena 

dianggap kurang menarik dan 

stagnan. Permasalahan krusial ini, 

harus segera diatasi dan dicarikan 

solusinya, agar pesantren tidak 

hanya sebatas nama. Tapi benar- 

banar mampu mewujudkan kedua 

tugas pokok tersebut; mencetak 

umat yang bertakwa, lebih-lebih 

ulama dan kaum intelektualis. 

Berdasarkan problematika ini, 

peniliti ingin megetahui secara 

mendalam sebab-sebab 

penyimpangan nilai dan orientasi 

pesantren, agar pesantren tetap 

berjalan pada satu titik tertentu 

sesuai rute oprasionalnya. 

B. Pembahasan 

1. Belajar adalah Fitrah Manusia 

Belajar merupakan fitrah 

manusia. Tuhan menginginkan agar 

makhluknya berpengetahuan, tidak 

buta informasi. Oleh sebab itu, ayat 

 

MUTU PENDIDIKAN AGAMA ANAK DI 

MADRASAH     TSANAWIYAH     NASYRUL 

ULUM PAMEKASAN. Al-Ulum Jurnal 

Pemikiran Dan Penelitian Ke Islaman, 6(1), 60- 

71. 

pertama kali turun adalah iqra` yang 

berarti “bacalah”. Dalam kalimat itu 

tidak disebutkan objeknya, apa yang 

harus dibaca. Ini bertujuan agar 

manusia tidak hanya fokus 

membaca tulisan. Tapi, membaca 

segala yang ada, baik tertulis 

maupun tidak tertulis. Tulisan 

kurang representatif untuk 

mengungkap entitas luasnya ilmu 

pengetahuan. Disamping membaca 

tulisan, juga harus membaca dan 

merenungkan alam semesta, agar 

mampu mengembangkan hazanah 

ilmu pengetahuan. 

Ibnu Qosim Al-Zahrowi (936 

M-1013 M), ahli ilmu bedah 

modern, tak lepas merenung selama 

bertahun-tahun, dia berupaya untuk 

mempermudah proses pembedahan, 

sehingga menemukan alat-alat 

bedah modern yang masih eksis 

digunakan samapai saat ini. Begitu 

juga Ibnu Sina, pionir ilmu bedah 

abad ke-10. Dia selalu melakukan 

eksperimintasi dan berpikir, 

bagaimana cara menyembuhkan 

penyakit dalam, seperti usus buntu 

dan sejenisnya. Dari hasil 

eksperimen dan renungan itulah dia 

berhasil menyembuhkan Raja Nuh 

bin Mansur, saat para dokter tidak 

ada yang sanggup 



JURNAL PENDIDIKAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Juli 2020. Vol.7. No.2 

  ©2014-2020j.al-ulum all rights reserved  

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id E-ISSN. 2549-3833 

145 

 

 

menyembuhkannya. Dengan prestasi 

ini, Ibnu Sina dinobatkan sebagai 

dokter ahli bedah di usia yang relatif 

muda, 17 tahun. 

Menariknya, Ibnu Sina tidak 

mau menerima imbalan dari raja 

tersebut, tapi hanya menginginkan, 

agar raja merekomendasikannya 

masuk ke perpustakaannya yang 

sangat besar. Di dalamnya dipenuhi 

buku-buku bergensi yang belum 

pernah dibaca oleh Ibnu Sina, 

bahkan para tokoh sekalipun pada 

masa itu. Dari sanalah dia 

mendapatkan ilmu-ilmu baru, dan 

namanya semakin melambung ke 

seluruh penjuru dunia. Ibnu Sina 

bukan tipe orang materialis. Materi 

bukanlah tujuan utamanya. Tapi, 

menolong sesama adalah misi 

perioritasnya, demi menyelamatkan 

manusia dari penyakit kronis dan 

mematikan. Setiap kali melakukan 

pengobatan, tidak pernah meminta 

upah dan tidak mau diberi upah. 

Semakin tampak, bahwa 

petualangan ibnu sina dalam 

menuntut  berbagai  ilmu 

pengetahuan semata-mata untuk 

menghilangkan kebodohan dirinya 

dan ilmunya dimanfaatkan untuk 

masyarakat. 

Idealnya, tujuan belajar adalah 

memperoleh ilmu pengetahuan dan 

menghilangkan kebodohan, hasilnya 

ditransmisikan kepada masyarakat, 

agar mereka juga menangkap 

informasi-informasi positif, 

sehingga dapat diaktualisasikan 

dalam kehidupan mereka. Bukan 

untuk memburu jabatan dan 

pangkat, menghasilkan materi dan 

dibuat ladang bisnis. Namun, 

Tujuan tersebut  sudah 

terkontaminasi pemikiran-pemikiran 

absurd, sehingga belajar dan 

mengajar tampaknya hanya untuk 

mendapatkan selembar kertas, yang 

disebut “ijazah”, dan mendapatkan 

gaji atau upah. Jelas, ini bertolak 

belakang dengan hakikat tujuan 

pendidikan. 

Ilmu laksana cahaya bagi 

orang yang berada dalam kegelapan, 

menerangi langkahnya kemana dia 

akan melangkah. Berhasil 

menghindar dari lubang sekalipun 

sebesar lubang biawak dan tidak 

terperosok, sebab ada cahaya yang 

selalu mengiri langkahnya. Jadi, 

ilmu adalah kebutuhan manusia 

sebagai penunjuk jalan keselamatan 

dirinya. Dan untuk meraihnya 

membutuhkan ketekukan, 



JURNAL PENDIDIKAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Juli 2020. Vol.7. No.2 

  ©2014-2020j.al-ulum all rights reserved  

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id E-ISSN. 2549-3833 

146 

 

 

konsentrasi, dan belajar dengan 

sungguh-sungguh. 

Jika ilmu adalah kebutuhan, 

maka belajarpun juga kebutuhan, 

karena jalan satu-satunya untuk 

meraihnya adalah dengan belajar. 

Belajar tidak cukup hanya di dalam 

kelas. Kelas hanyalah sebagai 

tempat pengembangan wawasan dari 

hasil belajar kita di luar kelas, 

sehingga bisa bertanya tentang 

sesuatu yang tidak kita pahami 

kepada guru pembing saat berada di 

dalam kelas. 

Ironisnya, tak sedikit pelajar 

yang kerjanya hanya tidur di dalam 

kelas, menyibukkan dirinya dengan 

hal-hal lain: bermain game off line 

atau online, berbicara sendiri, dan 

tak acuh terhadap materi yang di 

sampaikan. Kesannya, mereka 

hanya ingin mendapatkan selembar 

kertas yang di dalamnya berisi 

angka-angka, sebagai manifestasi 

hasil belajarnya selama bertahun- 

tahun, yang orientasinya adalah 

kerja dan uang. 

Pelajar yang seperti ini harus 

dibina secara persuasif; diberi 

penjelasan tentang pentingnya 

belajar, dan tujuan belajar, agar 

lebih bergairah, memilki tujuan 

yang jelas, dan terarah. Namun Jika 

ini dibiarkan, maka output sebuah 

lembaga pendidikan akan 

melahirkan generasi materialis; guru 

materialis dan pekerja materialis. 

Paham materialisme tampaknya 

sudah menjadi “ideologi”, dan 

menyusup khususnya ke dalam 

dunia pendidikan. Akibatnya, ini 

akan mencederai background 

pendidikan itu sendiri. Pada 

dasarnya, latar belakang pendidikan 

adalah melahirkan manusia berbudi 

pekerti yang baik, patuh, dan tunduk 

terhadap perintah agamanya. Hal ini 

termaktub dalam Undang-Undang 

Nomor 20 tahun 2003 tetang Sistem 

Pendidikan Nasional, pasal 3: 

Pendidikan nasional berfungsi 

mengembangkan kemampuan dan 

membentuk watak serta peradaban 

bangsa yang bermartabat dalam 

rangka mencerdaskan kehidupan 

bangsa, bertujuan untuk 

berkembangnya potensi peserta 

didik agar menjadi manusia yang 

beriman dan bertakwa kepada 

Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak 

mulia, sehat, berilmu, cakap, kreatif, 

mandiri, dan menjadi warga Negara 



JURNAL PENDIDIKAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Juli 2020. Vol.7. No.2 

  ©2014-2020j.al-ulum all rights reserved  

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id E-ISSN. 2549-3833 

147 

 

 

yang demokratis serta bertanggung 

jawab.5 

Namun, jika paham tersebut 

sudah menjadi ideologi dan melebur 

ke dalam dunia pendidikan, maka 

gugurlah tujuan utama dan muruah 

pendidikan, merongrong nilai-nilai 

keikhlasan, dan menghilangkan citra 

bangsa, karena yang terekam dalam 

benak orang-orang materialis 

hanyalah kerja dan uang, tak peduli 

terhadap potensi yang dimilikinya. 

Upaya mengembangkan keilmuan 

dan memelihara moto pendidikan, 

tak lagi menjadi tujuan utamanya. 

Persoalan krusial ini harus 

segera diselesaikan. Jika tidak, 

Indonesia berpotensi menjadi negara 

terbelakang dan angka kemiskinan 

semakin meningkat. Hal tersebut 

akan melahirkan bibit-bibit 

pemberangus hak rakyat: koruptor. 

Sebenarnya, untuk meminimalkan 

terjadinya fenomena problematik 

tersebut adalah harus dididik 

melalui lembaga 

pesantren.Pesantren mengajarkan 

hukum-hukum islam yang anti 

terhadap pencurian dalam bahasa 

politisnya     “korupsi”.     Sekalipun 

 
5 Presiden Republik Indonesia, Undang-undang 

Republik Indonesia No. 20 Tahun 2003 Tentang 

Pendidikan Nasional, Bab II, Pasal 3. 

tidak seratus persen berhasil, 

menimal mengurangi bibit-bibit 

koruptor karena semua itu 

tergantung pada pribadi mereka 

masing-masing. 

2. Pesantren          sebagai Ruang 

Pengetahuan Keagamaan 

Pada prinsipnya, pesantren 

merupakan salah satu tempat yang 

dapat menampung ribuan santri. 

Tentunya mereka memiliki tujuan 

yang sama, yaitu belajar ilmu 

pengetahuan keagamaan. Secara 

historis, pesantren merupakan hasil 

kreasi pawa wali dari peninggalan 

hindu-budha. Jauh sebelum Wali 

Songo datang ke nusantara, gubuk- 

gubuk atau perumahan-perumahan 

yang bentuknya sepertia asrama 

adalah peninggalan hindu-budha 

untuk mengajarkan pengetahuan 

agama budha. Namun, setelah ajaran 

mereka mulai ditinggalkan dan 

punah, maka Wali Songo 

meneruskan pola-pola pengajaran 

sebagaimana yang dilakukan 

pendeta waktu itu, karena cara 

seperti ini dianggap lebih efektif dan 

lebih berpengaruh kepada 

masyarakat. 

Atas dasar ini, Sunan Ampel 

mendirikan pesantren untuk 

melancarkan visi dan misinya, yaitu 



JURNAL PENDIDIKAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Juli 2020. Vol.7. No.2 

  ©2014-2020j.al-ulum all rights reserved  

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id E-ISSN. 2549-3833 

148 

 

 

menyebarluaskan ajaran agama 

Islam. Dalam sejarah nusantara 

Sunan Ampel atau Raden Rahmat 

tercatat sebagai pendiri pertama 

pesantren di daerah jawa pada abad 

15-16.6Secara gradual Sunan Ampel 

tidak langsung menjadikan materi 

ajarnya adalah al-Quran dan Hadits, 

tapi yang dia lakukan adalah melalui 

pendekatan budaya, lalu 

dimasukkan nilai-nilai keislaman 

dan nuansa sufistik.7 

Pada masa Raden Patah, 

pendidikan pesantren sudah mulai 

berkembang. Al-Quran dan Hadits 

mulai diajarkan, begitu juga kitab- 

kitab yang lain seperti fiqih dan 

tasawuf. Sekalipun tidak secara 

tertulis, kurikulum atau bahan ajar 

di pesantren sudah semakin nampak 

dan jelas. Pada masa ini pesantren 

masih fokus pada ilmu keagamaan, 

karena Raden Patah memahami, 

bahwa santri-santrinya masih belum 

siap menerima ilmu-ilmu lain, dan 

hawatir pusat perhatiannya terhadap 

ilmu agama menjadi terpengaruh 

oleh pengetahuan-pengetahuan 

skunder lainnya. 

 

 

 

6 Agus Sunyoto, Atlas Wali Songo (Tangerang 

Selatan: Pustaka IIMaN, Januari 2019), 194. 
7Ibid,161-162. 

Mengakaji sejarah 

dibangunnya sebuah pesantren, 

sangat ironis sekali jika 

dikontekstualisasikan dengan 

pesantren yang ada sekarang ini. 

Sebenarnya yang menjadi pokok 

persoalan bukanlah pesanrennya, 

tapi penghuninya. Dewasa ini, 

pesantren nampaknya tidak 

menampilkan nuansa religius. 

Materi keagamaan sudah mulai 

terkikis, bahkan ditinggalakan. 

Secara formalitas tradisi kurikulum 

pesantren tetap eksis, tapi 

praktiknya, sudah hampir punah, 

bahkan sudah mulai diabaikan. 

Santri hampir tidak tertarik 

lagi terhadap bacaan-bacaan atau 

teks-teks yang berbahasa 

arab.Mereka lebih tertarik pada teks- 

teks yang berbahasa Indonesia yang 

memuat ilmu kesusastraan; lebih 

suka berhayal dan berimajenasi. 

Fenomena problematik ini sangat 

berdampak pada pola, perilaku, dan 

mindset mereka. 

Santri yang seharusnya sudah 

hafal di luar kepala bacaan-bacaan 

dalam salat, niat mandi wajib, dan 

tayammum, tapi malah sebaliknya. 

Banyak santri yang tidak hafal 

bacaan-bacaan dalam shalat, niat 



JURNAL PENDIDIKAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Juli 2020. Vol.7. No.2 

  ©2014-2020j.al-ulum all rights reserved  

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id E-ISSN. 2549-3833 

149 

 

 

mandi wajib, dan tayammum, alih- 

alih membaca kitab gundul. 

Agar fenomena tragis ini tidak 

mengakar di dunia pesantren, maka 

tahapan antisipatif harus segera 

dilakukan, di antara adalah: 

membiasakan santri membaca teks- 

teks berbahasa arab, menghafal, dan 

menulis teks yang berbahasa arab. 

Semua ini mendukung minat belajar 

santri terhadap pengetahuan 

keagamaan. Tahapan demi tahapan 

harus dilakukan secara konsisten. 

Pada dasarnya, pesantren memiliki 

karakteristik atau ciri khas. Dalam 

konteks ini ciri khas pesantren 

adalah kitab kuning. Kitab kuning 

sebagai media  untuk 

mentransmisikan ajaran-ajaran 

keagamaan kepada seluruh umat 

manusia melalui pesantren.8 

Menurut Zamakhsyari 

Dhafier, terdapat delapan kelompok 

disiplin keilmuan pesantren di 

antaranya adalah: Nahwu, Fiqih, 

Ushul Fiqih, Hadits, Tafsir, Tauhid, 

Tasawuf, dan Etika.9 Jika 

pensantren tidak mencakup 

kedelapan pokok disiplin tersebut, 

 

8 Martin Van Bruinessen, Kitab Kuning, 

Pesanstren dan Tarekat (Yogyakarta: Gading 

Publishing, Juli 2012), 85. 
9Zamakhsyari     Dhafier,     Tradisi     Pesantren, 

(Jakarta: LP3ES, 2011), 87. 

maka lembaga tersebut belum cukup 

dikategorikan sebagai pesantren. 

Dewasa ini, pesantren tidak cukup 

hanya dengan menerapkan sistem 

kurikulum yang digunakan, tapi 

yang tidak kalah pentingnya adalah 

membangun kesadaran santri agar 

mereka memiliki kesadaran terhadap 

pentingnya ilmu keagamaan. 

Nampaknya, akhir-akhir ini santri 

miskin motivasi, sehingga mereka 

tidak memiliki gairah untuk 

mempelajari ilmu agama. Guru 

agama tidak cukup hanya 

menyampaikan materi, tapi juga 

harus memberikan motivasi kepada 

mereka agar lebih giat untuk belajar, 

terutama dalam ilmu keagamaan, 

karena ilmu agama adalah dasar- 

dasar pengetahuan yang harus 

diperioritaskan dari pada ilmu-ilmu 

yang lain. 

Perubahan pola, perilaku, dan 

mindset santri, sebagaimana penulis 

jelaskan di atas menunjukkan 

pergeseran nilai dan orientasi 

pesantren secara 

perlahan.Kurikulum modern mampu 

mengalihkan pandangan 

santri.Seakan-akan kurikulum yang 

baru datang tersebut lebih menarik 

dan lebih layak untuk dipelajari. 

Mereka lebih tertarik berhayal dan 



JURNAL PENDIDIKAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Juli 2020. Vol.7. No.2 

  ©2014-2020j.al-ulum all rights reserved  

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id E-ISSN. 2549-3833 

150 

 

 

berimajenasi, sehingga melahirkan 

cerpen dan puisi, dari pada belajar 

dasar-dasar ilmu agama. Akibatnya, 

mereka buta terhadap pelajaran- 

pelajaran yang seharusnya mereka 

pelajari terlebih dahulu dan fardhu 

`ain0 (kewajiban masing-masing 

individu). 

Ada beberapa hal yang harus 

dilakukan dalam pesantren agar 

tradisi pesantren tetap bertahan dan 

tidak terpengaruh dengan tradisi- 

tradisi lain serta tetap bertahan pada 

tujuan utamanya.Menurut Talcott 

Parsonsagar sistem organisasi sosial 

tetap bertahan, maka sistem tersebut 

harus memiliki empat hal pokok:10 

a) Adaptation(adaptasi),  yaitu 

sistem hendaknya menyesuaikan 

diri dengan lingkungan dan 

menyesuaikan lingkungan 

dengan kebutuhan. 

b) Goal attainment (mempunyai 

tujuan), yaitu sebuah sistem 

harus mendefinisikan dan 

mencapai tujuan utamanya. 

c) Integration (integrasi), yaitu 

sebuah sistem harus mengatur 

antar hubungan bagian-bagian 

yang menjadi komponennya. 

 
10George Ritzer, Goodman J. Doglas, Teori 

Sosiologis Modern, Terj. Alimandan (Jakarta: 

Prenada, 2004), 121. 

d) Latency (pemeliharaan pola), 

yaitu sebuah sistem harus 

melengkapi, memelihara dan 

memperbaiki pola-pola kultural 

yang menciptakan dan menopang 

motivasi. 

Teori parsons ini sangat 

relevan jika digunakan untuk 

mempertahankan tradisi-tradisi 

luhur pesantren, dengan cara melihat 

kesesuaian lingkungan dengan 

kebutuhan. Menurut teori ini 

pesantren harus memperhatikan 

tujuan utama, jika ada hal-hal yang 

tidak ada kaitannya dengan tujuan 

utama, maka hal tersebut harus 

dicegah dan tidak dimasukkan pada 

dunia pesantren, karena hal tersebut 

berpotensi merusak kurikulum dan 

tradisi pesantren. 

C. Penutup 

Pesantren adalah lemabaga 

keagamaan. Ini adalah tempat 

strategis untuk menyebarkan agama 

Islam, terutama pada masa Wali 

Songo. Selipun pada masa itu sudah 

ada pesantren, tapi Wali Songo tidak 

langsung menyebarkan Islam secara 

terang-terangan. Mereka berdakwah 

melalui budaya dan pendidikan. Yang 

jelas tujuan utama pesantren adalah 



JURNAL PENDIDIKAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Juli 2020. Vol.7. No.2 

  ©2014-2020j.al-ulum all rights reserved  

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id E-ISSN. 2549-3833 

151 

 

 

untuk menimba ilmu pengetahuan 

keagamaan. 

Berdasarkan hal tersebut di 

atas, pesantren harus 

mempertahankan tradisi keilmuan 

pesantren yang disebut kitab kuning. 

Suatu lebaga dikatan pesantren jika 

mencakup lima komponen: kiai, 

santri, kitab kuning, asrama, dan 

masjid. 

Kedelapan kelompok disiplin 

tersebut tidak hanya sebatas ada 

secara formalitas. Tapi, santri harus 

memiliki daya tarik untuk 

mempelajarinya. Jika santri tidak 

tertarik mempelajari kitab kuning, 

berarti dia bukanlah santri sejati, tapi 

santri abal-abal. Ciri khas santri 

adalah paham dan mampu membaca 

kitab kuning, tidak hanya membaca 

kitab-kitab terjemahan. 

Pesantren harus mampu 

mempertahankan tradisi-tradisi klasik 

sebagaimana pendahulunya, dengan 

tetap terbuka dengan ilmu-ilmu 

modern yang datang kemuadian, tapi 

jangan sampai ilmu tersebut 

mengelabuhi tradisi klasik yang sudah 

menjadi ciri khas sebuah pesantren. 

Beberapa hal yang harus 

dilakukan pesantren agar berkembang 

dan tidak mengabaikan identitasnya 

adalah: menyesuaikan diri dengan 

lingkungan dan menyesuaikan 

lingkungan dengan kebutuhan, 

memperhatikan tujuan utama, 

identitas, karakteristik, dan ciri khas 

pesantren, dan mengarahkan bagian- 

bagian terkait dalam pesantren, 

seperti pengurus, agar memiliki 

tujuan yang sama. 

Daftar Pustaka 

Bruinessen,Martin Van, Kitab Kuning, 

Pesanstren dan Tarekat, 

Yogyakarta: Gading Publishing, 

Juli 2012. 

Dhafier, Zamakhsyari,Tradisi Pesantren, 

Jakarta: LP3ES, 2011. 

Ensiklopedi Islam, Jakarta: PT Ichtiar 

Baru van Hoeve, 1994. 

Presiden Republik Indonesia, Undang- 

undang Republik Indonesia No. 20 

Tahun 2003 Tentang Pendidikan 

Nasional. 

Ritzer, George,J. Doglas,Goodman,Teori 

Sosiologis Modern, Terj. 

Alimandan Jakarta: Prenada, 2004. 

Supandi, S. (2019). Perenan Pendidikan 

Orang   Tua   dalam   Meningkatkan 

Mutu Pendidikan Agama Anak di 

MTs Nasyrul Ulum 

Pamekasan. Al-Ulum Jurnal 

Pemikiran Dan Penelitian Ke 

Islaman, 6(1), 60-71. 

Sunyoto,Agus,Atlas Wali Songo, 

Tangerang Selatan: Pustaka 

IIMaN, Januari 2019. 

Umiarso, dkk. Pesantren di Tengah Arus 

Mutu Pendidikan, Semarang: 

RaSAIL Media Group, 2011. 

Yasid,Abu, dkk. Paradigma Baru 

Pesantren, Sampang: IRCiSoD, 

2018. 


