
JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Juli 2019. Vol.6. No.2 

©2014-2019j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

81 
 

 

  
IMPLEMENTASI PENDIDIKAN AKHLAK UNTUK MEMBENTUK 

KARAKTER SISWA  DALAM PERSPEKTIF PEMIKIRAN IBNU SINA 

 
Ummu Kulsum  

Dosen FAI Universitas Islam Madura  

E-Mail: ummukulsum687@gmail.com  

Abstrak 

Abstrak Ibnu Sina dari karya tulisnya tentang ilmu hikmah  yang  diantaranya Kitab an-

Najah (Keselamatan) dan Kitab al-Isyara wa‟l-Tanbihat. Kedua kitab ini membahas  

pendidikan akhlak yang dapat membetuk karakter siswa. Ibnu Sina memandang manusia 

memiliki perumpamaan sebagai jiwa tumbuh-tumbuhan, jiwa binatang dan jiwa 

kemanusiaan, rumusan masalahnya yaitu Apa yang dimaksud dengan pendidikan akhlak 

menurut Ibnu sina? Bagaimana implementasi tentang pendidikan akhlak yang dapat 

digunakan untuk membentuk karakter siswa ? Pendidikan akhlak yang dimaksud manusia 

dapat mengenal akhlak melalui diri dan melalui orang lain, yang keduanya bertujuan untuk 

mengetahui kekurangan diri sehingga dapat menyempurnakan akhlak dirinya lebih baik 

dari sebelumnya. sedangkan implementasi melalui pembinaan akhlak dengan cara melalui 

pembiasaan (adat) dan pemikiran. Tujuan dari implementasi pembinaan akhlak adalah 

untuk memperoleh pengetahuan dan kebahagian, pengetahuan hanya mampu dicapai 

melalui jiwa yang bersih al-aql al-fa‟al karena dengan jiwa yang bersih akan memancarkan 

pancaran pengetahuannya kepada jiwa, dalam keadaan seperti inilah manusia mendapatkan 

kebahagiaan yang sesungguhnya. 

 

Kata kunci: Ibnu Sina, Pendidikan Akhlak, Jiwa yang bersih al-aql al-fa’al. 

 

Abstract 

Ibn Sina from his writings on the science of wisdom including the Book of an-Najah 

(Salvation) and the Book of al-Isyara wa'l-Tanbihat. Both of these books discuss moral 

education which can shape the character of students. Ibn Sina views humans as parables 

as the soul of plants, the soul of animals and the soul of humanity, the formulation of the 

problem is What is meant by moral education according to Ibn Sina? What is the 

implementation of moral education that can be used to shape student character? Moral 

education is meant by humans can get to know morals through themselves and through 

other people, both of which aim to find out the shortcomings of self so as to perfect 

themselves better than before. while implementation through moral guidance by way of 

habituation (adat) and thought. The purpose of the implementation of moral guidance is to 

gain knowledge and happiness, knowledge can only be achieved through a clean soul al-

aql al-fa'al because with a clean soul will radiate knowledge to the soul, in these 

circumstances humans get true happiness. 

 

Keywords: : Ibnu Sina, Moral Education, Clean soul al-aql al-fa’al 

 

mailto:ummukulsum687@gmail.com


JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Juli 2019. Vol.6. No.2 

©2014-2019j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

82 
 

A. Pendahuluan 

         Imam al-Ghazali menuturkan 

akhlak adalah suatu sifat yang ada 

dalam jiwa manusia, yang dapat 

melahirkan suatu perbuatan yang 

gampang dilakukan tanpa melalui 

maksud untuk memikirkan terlebih 

dahulu. Maka sifat ini melahirkan suatu 

tindakan yang baik atau terpuji 

menurut ketentuan akal dan norma 

agama, hal ini dinamakan akhlak yang 

baik, tetapi apabila ia melahirkan 

tindakan atau perbuatan yang jahat, 

maka ia dinamakan akhlak yang buruk 

atau jelek.
1
 Pendidikan akhlak adalah 

suatu usaha sadar yang dilakukan oleh 

manusia untuk  melahirkan perilaku 

yang baik melalui pengetahuan 

sehingga memiliki karakter dan 

kepribadian yang baik. Pendidikan 

akhlak  perlu disampaikan kepada 

siswa, baik melalui pengetahuan dan 

perilaku dari guru sendiri, dalam hal ini 

pendidik atau guru agama dengan 

memberikan contoh yang baik kepada 

siswa sehingga pendidikan akhlak 

tersebut menjadi kebiasaan yang baik 

dalam kehidupan sehari-hari, baik di 

rumah, di sekolah dan di masyarakat. 

sementara implementasi dari 

pendidikan akhlak dapat membentuk 

karakter siswa, dari segi pengetahuan 

salah satunya bisa melalui hasil dari 

pemikiran Ibnu Sina.  

          Dalam wacana pemikiran dari 

Ibnu Sina sebagai filosof Islam, sudah 

banyak kontribusinya dalam bidang- 

bidang tertentu sebagai sebuah 

keahlian karena Ibnu Sina adalah pakar 

seorang dokter sebagai profesi yang 

digelutinya.      

        Ibnu Sina adalah seorang filosof  

Islam di zamannya, ia hidup ditengah 

                                                           
1
 Muhjidun, Akhlak Tasawuf 1 : Mu’jizat Nabi, 

Karomah Wali, dan Ma’rifah Sufi (Jakarta: 

Kalam Mulia, 2009), h 4. Lihat di Al-Ghazali, 

Ihya Ulumuddin, Juz III (Semarang: Usaha 

Keluarga, tt) h 52. 

berkecamuknya fitnah, kekacauan 

politik dan aliran madzhab dalam dunia 

Islam. Pada saat itu juga banyak 

nukilan cerita yang dilebih-lebihkan 

tentang cerita pada masa itu.  

Bersamaan dengan itulah para 

penerjemah ilmu pengetahuan Yunani 

Kuno dan lainnya telah selesai 

diterjemahkan sesuai dengan aslinya. 
2
 

             Sejak saat itulah kebudayaan 

Arab Islam berinterakasi dengan 

kebudayaan lain, dari proses interaksi 

dan akulturasi kebudayaan maka 

timbullah kebudayaan baru yang 

bercorak arab Islami  yang lebih baik 

dari pengaransg sebelumnya.  Ibnu 

Sina mempelajari pandangan 

Aristoteles dan berusaha memadukan 

ilmu pengetahuan Yunani Kuno 

dengan filsafat timur, atau 

memadukan filsafat  dengan agama 

(Islam).
3
 

             Pengembangan ilmu yang 

telah dihasilkan dapat dipelajari 

melalui beberapa karya tulis, yang 

kemudian menjadi rujukan seluruh 

umat manusia di dunia.  Salah satu 

dari karya tulis Ibnu Sina tentang 

pendidikan akhlak  yang dapat 

membentuk karakter siswa 

diantaranya Kitab an-Najah 

(Keselamatan) dan Kitab al-Isyara 

wa’l-Tanbihat. Kedua kitab ini 

membahas tentang ilmu hikmah yang 

dapat membetuk karakter siswa lebih 

baik dari sebelumnya. Rumusan 

masalah dalam artikel ini adalah Apa 

yang dimaksud dengan pendidikan 

akhlak menurut Ibnu sina? 

Bagaimana implementasi tentang 

pendidikan akhlak yang dapat 

digunakan untuk membentuk karakter 

siswa ? 

 

                                                           
2 Ahmad Daudy, Kuliah Filsafat Islam, (Jakarta: 

Bulan Bintang, 1989) h 66. 
3
 Abdul Aziz Dahlan, Pemikiran Falsafi dalam 

Islam, (Jakarta: Karya Unipress, 2003), h 92. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Juli 2019. Vol.6. No.2 

©2014-2019j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

83 
 

B. PEMBAHASAN 

1. Riwayat Hidup Ibnu Sina 

            Nama lengkap Ibnu Sina 

adalah Abu Ali al-Husein ibn 

Abdillah ibn Hasan ibn Ali ibn Sina. 

Ia dikenal sebagai seorang filosof 

Islam dengan gelar Syaikh ar-Ra‟is. 

Dilahirkan pada tahun 370 H/980 

M,
4
  sampai tahun 428 H/1036 M, di 

desa Ebsyanah (wilayah Bukhara), 

wafat di Hamadan.  Ia dibesarkan 

dalam keluarga Syiah,
5
 dalam masa 

usia 10 tahun Ibnu sina kecil sudah 

hafitz qur‟an, dan dalam usia 16 

tahun telah menguasai dengan baik 

ilmu falsafah, kedokteran, dan ilmu-

ilmu agama Islam secara autodidak, 

bahkan mencapai kedudukan 

istimewa sehingga banyak orang 

belajar kepadanya.
6
 

          Usia 21 tahun, Ibnu sina 

mulai menulis gagasannya menjadi 

beberapa kitab. Hasil karyanya, 

menurut versi modern, berjumlah 

276 buah buku kitab yang mencakup 

seluruh kajian filosofis, saintifik, 

kedokteran, dan juga kebahasaan. 

Hasil karya tulisan ibnu sina boleh 

dikatakan paling bernas dan 

sistematik. Karya tulisnya ada dua 

versi, yaitu versi bahasa Arab, dan 

bahasa Persia. 

 

2. Kitab Karangan Ibn Sina 

              Penjelasan dari Fakhuri, 

yang dikutip oleh Daudy, 

menjelaskan tentang buku yang 

dikarang oleh Ibnu sina antara lain: 

a. Kitab asy-Syifa (Pengobatan) 

            Kitab ini terdiri dari 

empat bagian: yaitu logika, 

fisika, matematika, dan 

metafisika (Ilahiyat), suatu 

                                                           
4
 Ahmad Daudy, Kuliah Filsafat ... (Jakarta: Bulan 

Bintang, 1989) h 66 
5
 Zaprulkhan, Filsafat Islam: `Sebuah Kajian 

Tematik, (Jakarta: Rajawali Pers, 2014), 35 
6
 Ibid., 35 

ensiklopedi besar dalam ilmu 

falsafah yang terdiri dari delapan 

belas jilid tebal, kitab ini ditulis 

oleh Ibnu Sina pada waktu 

menjadi menteri kerajaan 

Syamsuddaulah dan diselesaikan 

pada masa „Ala‟uddaulah di 

Isfahan. Dengan kitab ini, ia telah 

memperoleh kedudukan yang 

sangat tinggi dalam pandangan 

pemikir di dunia Timur dan 

Barat.  

 

b. Kitab al-Qanun fi al-Tibb 

(Qanon Of Medice) 

          Dalam kitab ini, Ibnu sina 

menjelaskan cara-cara 

pengobatan yang pernah 

dilakukan oleh para dokter 

dahulu hingga zamannya. Juga ia 

menguraikan  ilmu anatomi, 

jenis-jenis penyakit, cara 

menjaga kesehatan, penyakit 

menular yang terjadi lewat air 

dan debu. Juga tentang penyakit 

lever,  jantung, syaraf, rindu dan 

serangan jantung. Bagian 

pertama buku ini ditulis sejak ia 

tinggal di Jurjan.  

c. Kitab an-Najah (Keselamatan) 

           Kitab ini merupakan ikhtisar 

atau saripati  dari kitab Aanun l-

Syifa’ dan ditulis bagi orang-

orang khusus yang terpelajar 

yang ingin mengetahui dengan 

lengkap dasar-dasar ilmu hikmah. 

Untuk pertama kali buku ini 

dicetak di Mesir pada tahun 1331 

H. Dan di roma di cetak bersama 

dengan kitab al-Qanun pada 

tahun 1593 M. 

d. Kitab al-Isyara wa’l-Tanbihat 

          Kitab ini, kitab terakhir 

yang ditulis oleh Ibn Sina dan 

yang paling indah dalam ilmu 

hikmah. Isinya mengandung 

perkataan mutiara dari pelbagai 

ahli pikir dan rahasia yang 

berharga yang tidak terdapat 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Juli 2019. Vol.6. No.2 

©2014-2019j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

84 
 

dalam kitab-kitab yang lain, 

diantaranya uraian tentang ilmu 

logika, dan hikmah serta 

kehidupan dan pengalaman 

kerohanian. Dicetak di Leaden 

pada tahun 1892, dan telah 

diterjemahkan sebagaian ke 

dalam bahasa Perancis.
7
 

 

3. Konsep Pendidikan Ibnu Sina 

           Pada dasarnya pemikiran dari 

Ibnu Sina, meliputi banyak sisi ilmu, 

sebagaimana yang digambarkan di 

atas, mulai dari filsafat tentang 

ketuhanan dengan membagi ke 

dalam tiga kategori: Wujud niscaya 

(Wajib al-wujud), wujud mungkin 

(mumkin al wujud) dan wujud 

mustahil (mumtani’ al-wujud). 

Wujud niscaya adalah wujud yang 

senantiasa harus ada, dan tidak 

boleh tidak ada. Wujud mungkin 

adalah wujud yang boleh saja ada 

atau tiada, kedua-duanya boleh ada. 

Sedangkan wujud mustahil adalah 

yang keberadaannya tidak 

terbayangkan oleh akal.
8
  

           Kemudian filsafat jiwa, 

menurut Harun Nasution, pemikiran 

terpenting dari Ibnu Sina adalah 

filsafat tentang jiwa. Ibn sina 

menganut paham emanasi seperti al-

Farabi walaupun ada perbedaan 

antara keduanya. Ibn Sina 

mengutarakan bahwa jiwa manusia 

sebagaimana jiwa-jiwa lain dan 

segala apa yang berada dibawah 

bulan, memancar dari akal ke 

sepuluh. Ia membagi manusia dalam 

3 bagian. 

a.    Jiwa tumbuh-tumbuhan (Nafs 

nabatiyyah) ialah merupakan 

kesempurnaan yang sangat 

                                                           
7 Fakhuri, Kuliah Filsafat Islam, (Jakarta : Bulan 

Bintang, 1989) h 69 
8
 Zaprulkhan, Filsafat Islam, Sebuah Kajian 

Tematik (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2014) h 

36 

dibutuhkan oleh makhluk hidup 

dan dengannya makhluk hidup  

dapat berkembang biak, 

bertambah dan makan. Jiwa 

tumbuhan mempunyai tiga 

kekuatan: kekuatan menyerap 

makanan (gizaiyah), kekuatan 

pertumbuhan (quatun  

namiyyah), dan kekuatan 

perkembangbiakan (quatu 

tawaludiyyah). 

b. Jiwa binatang (nafs 

haiwaniyyah), untuk melengkapi 

kesempurnaan bagi seluruh 

manusia dengan jiwa ini ia dapat 

bergerak dan berpikir.  

c.   Jiwa kemanusiaan (nafs 

insaniyyah) merupakan jiwa 

kesempurnaan manusia yang 

dengan kekuatan ini ia dapat 

berbuat dan didorong oleh 

akalnya, dan meneliti, 

membanding dan mengambil 

kesimpulan, serta dengan jiwa itu 

pula ia dapat menemukan suatu 

pemikiran yang hanya dapat 

ditemui akal.  

              Hakikat manusia adalah 

jiwa,
9
 dan jiwa manusia 

mencakup dua daya: daya praktis 

yang berhubungan dengan badan 

dan daya teoritis yang 

berhubungan dengan hal-hal 

abstrak.
10

  Para filosof Islam 

perhatiannya lebih berpusat pada 

jiwa daripada jasad, hal ini bisa 

dilihat dari karakter manjadi: 

a. Dalil wujud Jiwa 

                Ibn Sina memberikan 

sejumlah dalil tentang adanya 

jiwa, karena orang yang ingin 

mendiskripsikan sesuatu 

sebelum lebih dulu 

membuktikan adanya, maka ia 

                                                           
9 Ahmad Daudy, Kuliah Filsafat ... (Jakarta: Bulan 

Bintang, 1989) h 78 
10

 Ibid., 37 M. Subkhan Anshori, Filsafat Islam: 

antara Ilmu dan Kepentingan (Kediri, Pustaka 

Azhar, 2011). 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Juli 2019. Vol.6. No.2 

©2014-2019j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

85 
 

– katanya – dalam pandangan 

para hukama telah 

menyimpang dari cara 

berhujjah untuk kejelasan, 

diantara dalil yang terpenting 

yang dikemukakan sebagai 

berikut:  

“Wahai orang yang berakal, 

renungkanlah ! bahwa dalam 

jiwamu yang sekarang, anda 

adalah yang telah berada di 

seluruh umur anda, sehingga 

anda mengingat banyak sekali 

apa yang terjadi di sekitar 

anda. Jadi (diri) anda tetap 

berlangsung pasti. Badan anda 

tidak tetap berlangsung, tapi 

selalu mengerut dan 

mengurang. Dan karenanya 

orang perlu makan untuk 

mengganti apa yang hilang 

dari badan .....sehingga anda 

tahu bahwa dirimu dalam 

masa dua puluh tahun tidak 

ada sedikitpun bagian 

badanmu yang tinggal, 

sedangkan anda  tahu diri anda 

tetap kekal dalam masa itu, 

bahkan  di sepanjang umur 

anda. Jadi, diri atau dzat anda 

berbeda dengan badan dan 

bagian bagiannya yang lahir 

dan yang batin. Inilah dalil 

yang kuat yang menyingkap 

pintu ghaib bagi kita. Hakikat 

jiwa adalah ghaib tidak 

terjangkau oleh cita rasa dan 

waham.
11

 

 

b. Dalil Manusia 

Terbang 

         Dalil tentang  jiwa yang 

disebut oleh Gibson “Dalil 

manusia Terbang” yang bisa 

                                                           
11 Ibnu Sina, Risalah fi Ma’rifah an-Nafsi’n-

Nathiqab wa Abwalib, ed A.F. Ahwani 

(Kairo,1952), h 183-184. 

disimpulkan dalam dalil ini 

sebagai berikut.  

       “ seandainya ada orang 

yang diciptakan sekaligus 

dalam bentuk dan wujud yang 

lengkap sempurna, tapi 

matanya ditutup, sehingga 

tidak dapat melihat sesuatu, 

dan ia diletakkan di awang-

awang (udara kosong), tidak 

ada suatu apa pun yang 

menyentuhnya sehingga ia 

tidak merasakan apa-apa. 

Anggota badannya 

dipisahkan, tidak saling 

menyentuh. Dalam keadaan 

demikian, ia tetap yakin 

wujud diri atau dzatnya, 

sedangkan ia tidak dapat 

mengetahui adanya bagian 

anggota badannya dan juga 

yang lain di luar dirinya. Dan 

jika dalam keadaan ini, ia 

dapat mengkhayalkannya 

sebagai bagian dari dirinya 

dan syarat bagi wujud 

dirinya. Ini berarti, bahwa 

wujud jiwa adalah berbeda 

dengan wujud jisim, malah 

bukan jisim, dan yang 

bersangkutan mengetahui dan 

merasakannya.
12

 

c. Dalil Alami (al-Thabi’iy) 

                    Dalil ini didasarkan 

pada fenomena gerak yang 

oleh Ibnu sina dibagi dua: 

gerak-paksaan (qasriyyah) 

dan gerak kehendak 

(iradiyyah). Kedua gerak ini 

tidak bersumber dari jisim. 

Gerak paksaan dari sebab 

luar yang menggerakkannya, 

sedangkan gerak kehendak 

ada yang terjadi karena 

hukum alam, seperti jatuhnya 

batu dari atas ke bawah, dan 

ada juga yang terjadi karena 

                                                           
12

 Ibid., 80  



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Juli 2019. Vol.6. No.2 

©2014-2019j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

86 
 

bertentangan dengan hukum 

alam, seperti orang yang 

berjalan di atas bumi yang 

seharusnya ia tidak bisa 

bergerak karena berat 

tubuhnya. Demikian pula 

halnya burung yang terbang 

di udara yang demikian 

mengharuskan adanya 

“penggerak khusus” yang 

berbeda dengan unsur-unsur 

jisim yang bergerak. 

Penggerak ini disebut jiwa. 

 

4. Makna dan Hakikat Jiwa 

         Makna jiwa menurut Ibn Sina 

merupakan perpaduan antara jiwa 

nabati, jiwa hewani dan jiwa insani, 

sehingga Ibn Sina mendefinisikan 

jiwa sebagai                                                   

“kesempurnaan awal bagi jisim 

alami yang organis. Sementara 

hakikat jiwa sebagai sesuatu yang 

berbeda dengan jasad, sehingga 

 organis”.
13

 Sementara hakikat jiwa 

sebagai sesuatu yang  berbeda 

secara esensial dengan jasad, 

sehingga jiwa adalah jauhar 

(substansi) rohani yang berbeda 

dengan jasad, 

                                                           
13

 Definisi jiwa tersebut tidak berbeda dengan apa 

yang telah diungkapkan oleh al-Farabi 

sebelumnya, dan sumber asalnya kembali kepada 

konsepsi Aristoteles. Namun seperti halnya al-

Farabi, Ibnu sina menafsirkan :kesempurnaan” 

tidak dalam arti “forma” atau shurah yang 

dimaksudkan oleh Aristoteles sebelumnya 

sebagai unsur yang tidak dapat dipisahkan dari 

materi. Sebab jiwa dalam arti forma jasad akan 

hancur dengan kematian. Memang forma itu 

kesempurnaan bagi jasad, tapi tidaklah semua   

kesempurnaan  itu adalah forma, kata ibn sina, 

Raja adalah kesempurnaan atau kelengkapan 

negara, tapi bukan pasti forma negara. Jika 

kesempurnaan iru berpisah dengan dzat, maka ia 

pada hakikatnya bukan forma bagi materi yang 

dua unsur ini memang secara alami telah 

menyatu. Jadi jiwa sebagai kesempurnaan jisim, 

pada ibn sina, berbeda dengan jiwa sebagai 

forma pada Aristoteles. 

           Dalil-dalil sebagai penguat 

pendiriannya dijelaskan, bahwa (1) 

jiwa dapat mengetahui objek 

pemikiran (ma’qulat), (2) jiwa 

dapat mengetahui hal-hal yang 

abstrak (kully), (3) jasad  yang 

merupakan bagian dari jiwa dapat 

rusak, (4) badan dan bagiannya 

akan mengalami kelemahan pada 

waktu orang sudah melewati usia 

dewasa atau tua. Jadi jiwa bukan 

bagian dari jasad yang keduanya 

merupakan dua jauhar yang 

berbeda.  

       Dalil-dalil yang dikemukakan 

oleh Ibn Sina tentang hakikat jiwa 

sebagai jauhar rohani yang berdiri 

sendiri dan akan kekal setelah 

berpisah dengan jasad. Konsepsi ini 

telah mempengaruhi para filosof 

yang datang sesudahnya, baik 

filosof Islam, maupun filosof 

Yahudi dan Kristen (Barat), seperti 

Albert The Great, Thomas 

Aquinas, Roger Bacon, Dun Scoat 

dan Descartes. 

 

5. Daya-daya Jiwa 

          Daya jiwa memiliki 

pemaknaan yang bisa dipahami 

dengan seksama karena berkaitan 

dengan jasad, yang mana setiap 

jasad memiliki satu jiwa, dan setiap 

jiwa memiliki beberapa daya. 

Dalam melaksanakan fungsinya 

jiwa menggunakan jasad sebagai 

alatnya. Contoh melihat dengan 

mata, mendengar dengan telinga, 

berpikir dengan otak, dan 

sebagainya. Pendapat ini diambil 

dari Aristoteles. 

            Daya jiwa, terbagi menjadi 

tiga bagian, daya nabati, daya 

hewani, dan daya jiwa insani 

(nathiqah). Daya nabati dan daya 

hewani terdapat juga bagi manusia.  

Kecuali itu, manusia mempunyai 

daya berpikir (quwa nathiqah).  

Daya ini ada bagian: daya praktis 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Juli 2019. Vol.6. No.2 

©2014-2019j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

87 
 

(amaliyyah), dan daya teoritis 

(nazhariyyah amaliyyah). Masing-

masing daya ini disebut “akal” 

Daya praktis adalah dasar 

penggerak bagi jasad manusia 

untuk berbuat, dan dari daya ini 

timbulnya “akhlak”, sedangkan 

daya teoritis adalah daya 

mengetahui yang didominasi oleh 

pengertian yang abstrak, dan 

dengan daya ini timbullah 

“makrifah”. 

 

6. Akhlak Manusia 

        Akhlak dalam pemikiran 

klasik lebih ditekankan pada 

hubungan yang terjadi antara 

individu dengan orang lain. 

Manusia selalu merupakan sasaran 

pengaruh materi, sehingga ia 

melakukan banyak kesalahan dan 

dosa. Keadaan ini merupakan sebab 

utama yang menghambatnya 

memperoleh kebahagiaan  sebagai 

tujuan hidupnya. Dalam hal ini, ibn 

sina berkata, manusia harus 

meneliti kekurangan dan kejelekan 

diri, agar ia dapat mengetahuinya, 

lalu memperbaikinya.  

        Untuk dapat mengetahui 

akhlak dirinya, ibn sina 

mengemukakan dua cara: 

a.   Mengenal akhlak diri 

         Sebelum manusia 

mengetahui akhlak dirinya, lebih 

dahulu ia harus menyadari 

bahwa ia memiliki akal dan 

jiwa. Pada mulanya, keduanya 

tidaklah serasi, akal tidak dapat 

mengendalikannya dan 

mengarahkannya kepada hal-hal 

yang baik. 

           Manusia harus 

mempelajari semua kekurangan 

dan kecelaan diri, sebelum ia 

berusaha memperbaikinya. 

Meremehkan sesuatu 

kekurangan dan keburukan diri, 

walau bagaimanapun kecilnya, 

berarti ia yakin bahwa diri sudah 

baik seluruhnya. Walaupun pada 

hakikatnya masih ada keburukan 

moral yang tersembunyi yang 

terlepas dari pengawasan akal. 

Jika orang bersikap demikian, 

hal ini diibaratkan orang yang 

terluka dan diberi pembalut 

untuk menutupi luka tersebut, 

sedangkan disebelah dalamnya 

masih banyak kotoran nanah 

yang sewaktu-waktu akan 

terluka lagi dan kambuh lagi. 

Bisa diibaratkan juga seperti 

bisul jika dibiarkan sewaktu 

kecil, pasti akan membesar dan 

meletus ke luar, demikian 

halnya kekurangan diri yang 

tidak dihiraukan oleh yang 

bersangkutan untuk 

memperbaikinya, ia akan terus 

aktif mendominasi diri, sehingga 

ia akan muncul terlihat oleh 

orang banyak. 

b. Mengenal Akhlak diri melalui 

orang lain 

         Seseorang perlu 

mengetahui akhlak dirinya, 

walau ia sebenarnya tidak dapat 

mengetahui dengan sebenarnya 

karena kebodohannya akan 

keburukan dan kejelekan diri, 

disamping itu ia bersikap toleran 

terhadap dirinya yang serba 

jelek itu, terutama pada waktu ia 

mempermasalahkannya. Untuk 

mengatasi hal ini, Ibn Sina 

menasehati, agar orang dapat 

mengenal dirinya dengan baik, 

ia harus minta bantuan kepada 

kawan atau sahabatnya yang 

dipercayai untuk memberi tahu 

hal ihwal yang sebenarnya serta 

melihat akhlak mereka untuk 

diperbandingkan dengan akhlak 

dirinya. Ia harus menjadikan 

orang lain sebagai cermin bagi 

dirinya, sehingga ia mengetahui 

kesesuaian atau perbedaan 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Juli 2019. Vol.6. No.2 

©2014-2019j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

88 
 

dirinya dengan orang lain. 

Dengan demikian, ia akan lebih 

mudah mengenal kekurangan 

dan keburukan akhlaknya. 

          Sesudah mengetahui 

akhlak dirinya dengan 

sempurna, ia mungkin belum 

juga dapat memilliki akhlak 

yang ideal bagi dirinya 

disebabkan adanya 

kecenderungan ke arah lain yang 

tidak kehendaki, maka dalam 

hal ini, ia menempuh cara lain 

untuk meluruskan akhlaknya, 

yaitu cara atau kebijaksanaan 

“pahala” dan “siksa”. 

          Dengan kebijaksaan 

pahala dimaksudkan agar dalam 

hal dirinya telah cenderung 

kepada sifat-sifat yang terpuji 

dan membenci sifat-sifat tercela, 

sehingga dengan mudah berbudi 

dan tingkahlaku luhur, maka ia 

berhak untuk merasa senang dan 

gembira serta memuji Tuhannya 

atas rahmat yang diberikan 

kepadanya. 

          Adapun yang dimaksud 

dengan siksa atau celaan ialah 

jika diri atau jiwanya masih 

cenderung kepada hal-hal yang 

keji dan tercela serta kegemaran 

melakukan perbuatan yang keji 

dan mungkar, maka ia harus 

memperbanyak teguran dan 

celaan terhadap dirinya dan 

tidak segan-segan menghukum 

diri dengan tidak memenuhi 

keinginannya, sehingga 

akhirnya agar timbul penyesalan 

yang mendalam atas 

kemungkaran yang telah 

dilakukan.
14

 

          Pemahaman tentang 

akhlak, ibn sina 

mengkatagorikan dalam tiga 

                                                           
14

 Ibn Sina, Kitab al-Siasah,  lihat Ahmad Daudy, 

Kuliah Filsafat Islam ....h 89-90 

jenis daya jiwa: diantaranya 

daya keinginan (syahwaniyyah), 

daya marah (ghadhabiyyah) dan 

daya berpikir (nathiyah). 

Dengan demikian terdapat tiga 

kelompok sifat-sifat terpuji dan 

tiga kelompok sifat-sifat tercela. 

Hanya di atas sifat-sifat terpuji 

itu terdapat sifat keselarasan 

(adilah), yang merupakan 

pengikat dan pemadu sifat-sifat 

tersebut.
15

  

 

7. Pembinaan Akhlak 

        Akhlak yang baik tidak akan 

terjadi dengan sendirinya tanpa 

usaha pembinaan. Dalam hal ini 

ibnu sina memberikan dua cara: 

cara kebiasaan (adat) dan cara 

pemikiran. 

        Kebiasaan adalah daya yang 

dengannya kita melakukan 

perbuatan terpuji adalah daya itu 

yang dengannya kita lakukan 

perbuatan  tercela. Dengan daya itu 

kita terkadang cenderung kepada 

yang tercela, lalu kita lakukan, dan 

juga dengannya kita cenderung 

kepada yang terpuji, lalu kita 

lakukan juga. 

         Pembinaan akhlak dan 

memperoleh sifat-sifat terpuji dapat 

dilakukan dengan kebiasaan, 

demikian pula halnya sifat-sifat 

tercela. Akan tetapi peralihan dari 

suatu akhlak kepada akhlak lain, 

terutama dari yang tercela kepada 

yang terpuji memerlukan adanya 

kehendak. 

         Adapun yang dimaksud 

dengan kebiasaan itu, ibn sina 

mengatakan, kebiasaan itu 

merupakan perbuatan yang 

berulang kali dilakukan terhadap 

sesuatu hal dalam waktu lama yang 

                                                           
15

 Ibn Sina, Risalah fi’l Akhlaq dalam Tis’u Rasa’il 

Ibn Sina (Kairo: 1908) h 152, lihat Ahmad 

Daudy h 90 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Juli 2019. Vol.6. No.2 

©2014-2019j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

89 
 

berdekatan. Dengan kebiasan , 

akhlak yang baik dan akhlak yang 

buruk dapat terjadi dengan mudah 

karena sering membiasakannya. 

         Jadi, bagi orang yang 

memperhatikan keadaan dirinya 

dan ingin mengetahui 

keutamaannya harus meningkatkan 

kualitas nalarnya dengan ilmu 

pengetahuan, disamping 

meningkatkan daya amaliyahnya 

dengan perlbagai tingkah laku yang 

terpuji yang berpijak pada empat 

sifat utama yang telah disebut, 

yaitu iffah, syaja’ah, hikmah dan 

‘adalah (keselarasan antara sifat-

sifat tersebut.
16

 

        Dengan akhlak terpuji dan  

utama itu, orang akan menjadi 

sempurna yang selanjutnya akan 

mengantarkannya kepada suatu 

tujuan hidup yang tertinggi, yaitu 

kebahagiaan. Kebahagiaan itu 

sendiri tidak akan diperoleh kecuali 

dalam kehidupan masyarakat 

karena manusia wataknya  adalah 

makhluk sosial. Kebutuhan primer 

bagi kelangsungan hidupnya tidak 

mungkin terpenuhi dengan usaha 

sendiri, dan karena itu manusia 

memerlukan saling membantu 

sesama anggota masyarakat dalam 

suatu kehidupan yang harmonis 

yang berdasarkan sifat-sifat yang 

terpuji. Justru untuk keperluan 

inilah, manusia terpaksa 

mendirikan kota dan negara serta 

pelbagai persekutuan.
17

 

           Kebahagiaan jiwa sesudah 

mati merupakan kebahagiaan yang 

paling sempurna  bagi jiwa-jiwa 

yang secara naluri telah memiliki 

kesempurnaan dalam kehidupan 

ini, yakni jiwa-jiwa yang sempurna 

dengan objek-objek pemikiran serta 

berakhlak luhur.  Sedangkan jiwa 

                                                           
16

  Ibid., 94 
17

  Ibid.,  

yang bergelimang dalam kelezatan 

jasmani dan belum lagi menyentuh 

kebaikan sama sekali, baik jiwa itu 

jahil atau tidak, ia akan berpindah 

ke alam akhirat dalam 

kesengsaraan abadi. Jadi 

kebahagiaan dan kesengsaraan di 

akhirat diukur dengan makrifah 

yang dimiliki di dunia ini. 

Kesengsaraan abadi- menurut Ibn 

Sina -  akan dimiliki oleh jiwa yang 

selalu mengingat jasadnya dan 

segala kelezatan jasmani  yang 

dinikmati dalam kehidupan 

duniawi, dan kemudian tidak 

diperoleh lagi dalam kehidupan 

akhirat, sedangkan ia sangat 

menginginkannya. Karena itu, jiwa 

menderita sekali.
18

 

            Ibn Sina, menganggap jiwa 

merupakan mekanisme pencapaian 

pengetahuan dan kebahagiaan. 

Akal dianggap lemah dalam 

mencapai pengetahuan dan 

kebahagiaan. Pengetahuan hanya 

mampu dicapai melalui jiwa yang 

bersih. Dengan jiwa yang bersih al-

aql al-fa’al akan memancarkan 

pancaran pengetahuannya kepada 

jiwa. Jiwa akan mendapatkan 

pengetahuan-pengetahuannya yang 

ia dapat sebelum menyatu dengan 

jasmani dan di saat bersatu dengan 

Tuhan. Untuk itu ia harus bersih 

dari hawa nafsu sebagaimana 

Tuhan. Apabila itu terjadi, jiwa 

akan mendapatkan arti-arti murni 

yang berasal langsung dari Tuhan 

melalui al-aql al-fa’al. Dalam 

keadaan inilah jiwa telah 

menemukan kebahagiaan yang 

sesungguhnya.
19

 

        Untuk mengukuhkan urgenitas 

jiwa itu, menjastifikasi keberadaan 

jiwa serta eksistensinya tak bisa 

lagi dielakkan oleh Ibn Sina. Ia 

                                                           
18  Ibid, h 95. 
19

 M. Subkhan Anshori, Filsafat Islam....h 72 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Juli 2019. Vol.6. No.2 

©2014-2019j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

90 
 

menjastifikasi keberadaan jiwa 

melalui penjelasan dua mekanisme 

dalam mencapai pengetahuan.       

Penjiwaan bahkan memiliki 

kelebihan lain jika dibandingkan 

dengan penalaran. Kelebihan-

kelebihan  itu secara tidak langsung 

menunjukkan kebenaran tentang 

keberadaan jiwa. Manusia ketika 

kehilangan inderanya, tidak mampu 

lagi mengetahui sesuatu yang 

berhubungan dengan indera 

tersebut. Kehilangan mata akan 

memusnahkan penglihatan, tapi 

jiwa manusia tidak mengalami itu 

semua. Apa yang telah terekam 

dalam jiwa tidak akan sirna 

lantaran sirnanya indera yang telah 

menghantarkan rekaman 

pengetahuan itu. 

   

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Al-Ghazali, Ihya Ulumuddin Juz III, 

Semarang: Usaha Keluarga, tt 

 

Arifin, Perbandingan Pendidikan Islam,  

Jakarta: Reneka Cipta, 2002 

 

Anshori, M. Subkhan, Filsafat Islam: 

Antara Ilmu dan Kepentingan, 

Kediri :    Pustaka Azhar, 2011. 

 

Daudy, Ahmad, Kuliah Filsafat Islam,  

JakartaL Bulan Bintang, 1989 

 

Dahlan, Abdul Aziz, Pemikiran Filsafat 

dalam Islam, 2003 

 

Lickona, Thomas, Educating For 

Caracter, terj,  Jakarta: Bumi 

Aksara, 2015 

 

Mahjuddin, Akhlak Tasawuf I : Mukjizat 

Nabi, Karomah Wali, dan 

Ma’rifah Sufi ( Jakarta: Kalam 

Mulia, 2009. 

 

Sina, Ibn,  Risalah fi’l Akhlaq dalam 

Tis’u Rasa’il Ibn Sina (Kairo: 

1908 

 

Zaprulkhan, Filsafat Islam, Sebuah Kajian 

Tematik,  Jakarta: RajaGrafindo 

Persada, 


