Juli 2019. Vol.6. No.2

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN wl
©NH-2009).al-wlum all rights reserved

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id E-ISSN. 2549-3833

IMPLEMENTASI PENDIDIKAN AKHLAK UNTUK MEMBENTUK
KARAKTER SISWA DALAM PERSPEKTIF PEMIKIRAN IBNU SINA

Ummu Kulsum
Dosen FAI Universitas Islam Madura

E-Mail: ummukulsum687@gmail.com
Abstrak

Abstrak Ibnu Sina dari karya tulisnya tentang ilmu hikmah yang diantaranya Kitab an-
Najah (Keselamatan) dan Kitab al-Isyara wa’l-Tanbihat. Kedua kitab ini membahas
pendidikan akhlak yang dapat membetuk karakter siswa. Ibnu Sina memandang manusia
memiliki perumpamaan sebagai jiwa tumbuh-tumbuhan, jiwa binatang dan jiwa
kemanusiaan, rumusan masalahnya yaitu Apa yang dimaksud dengan pendidikan akhlak
menurut lbnu sina? Bagaimana implementasi tentang pendidikan akhlak yang dapat
digunakan untuk membentuk karakter siswa ? Pendidikan akhlak yang dimaksud manusia
dapat mengenal akhlak melalui diri dan melalui orang lain, yang keduanya bertujuan untuk
mengetahui kekurangan diri sehingga dapat menyempurnakan akhlak dirinya lebih baik
dari sebelumnya. sedangkan implementasi melalui pembinaan akhlak dengan cara melalui
pembiasaan (adat) dan pemikiran. Tujuan dari implementasi pembinaan akhlak adalah
untuk memperoleh pengetahuan dan kebahagian, pengetahuan hanya mampu dicapai
melalui jiwa yang bersih al-agl al-fa’al karena dengan jiwa yang bersih akan memancarkan
pancaran pengetahuannya kepada jiwa, dalam keadaan seperti inilah manusia mendapatkan
kebahagiaan yang sesungguhnya.

Kata kunci: Ibnu Sina, Pendidikan Akhlak, Jiwa yang bersih al-agl al-fa 'al.

Abstract

Ibn Sina from his writings on the science of wisdom including the Book of an-Najah
(Salvation) and the Book of al-Isyara wa'l-Tanbihat. Both of these books discuss moral
education which can shape the character of students. Ibn Sina views humans as parables
as the soul of plants, the soul of animals and the soul of humanity, the formulation of the
problem is What is meant by moral education according to lbn Sina? What is the
implementation of moral education that can be used to shape student character? Moral
education is meant by humans can get to know morals through themselves and through
other people, both of which aim to find out the shortcomings of self so as to perfect
themselves better than before. while implementation through moral guidance by way of
habituation (adat) and thought. The purpose of the implementation of moral guidance is to
gain knowledge and happiness, knowledge can only be achieved through a clean soul al-
agl al-fa'al because with a clean soul will radiate knowledge to the soul, in these
circumstances humans get true happiness.

Keywords: : Ibnu Sina, Moral Education, Clean soul al-aql al-fa 'a/

81


mailto:ummukulsum687@gmail.com

Juli 2019. Vol.6. No.2

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN wl

©NH-2009).al-wlum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

A. Pendahuluan

Imam al-Ghazali menuturkan
akhlak adalah suatu sifat yang ada
dalam jiwa manusia, yang dapat
melahirkan suatu perbuatan yang
gampang dilakukan tanpa melalui
maksud untuk memikirkan terlebih
dahulu. Maka sifat ini melahirkan suatu
tindakan yang baik atau terpuji
menurut ketentuan akal dan norma
agama, hal ini dinamakan akhlak yang
baik, tetapi apabila ia melahirkan
tindakan atau perbuatan yang jahat,
maka ia dinamakan akhlak yang buruk
atau jelek.! Pendidikan akhlak adalah
suatu usaha sadar yang dilakukan oleh
manusia untuk  melahirkan perilaku
yang baik melalui  pengetahuan
sehingga memiliki  karakter dan
kepribadian yang baik. Pendidikan
akhlak  perlu disampaikan kepada
siswa, baik melalui pengetahuan dan
perilaku dari guru sendiri, dalam hal ini
pendidik atau guru agama dengan
memberikan contoh yang baik kepada
siswa sehingga pendidikan akhlak
tersebut menjadi kebiasaan yang baik
dalam kehidupan sehari-hari, baik di
rumah, di sekolah dan di masyarakat.
sementara implementasi dari
pendidikan akhlak dapat membentuk
karakter siswa, dari segi pengetahuan
salah satunya bisa melalui hasil dari
pemikiran Ibnu Sina.

Dalam wacana pemikiran dari
Ibnu Sina sebagai filosof Islam, sudah
banyak kontribusinya dalam bidang-
bidang tertentu  sebagai  sebuah
keahlian karena Ibnu Sina adalah pakar
seorang dokter sebagai profesi yang
digelutinya.

Ibnu Sina adalah seorang filosof
Islam di zamannya, ia hidup ditengah

berkecamuknya  fitnah, kekacauan
politik dan aliran madzhab dalam dunia
Islam. Pada saat itu juga banyak
nukilan cerita yang dilebih-lebihkan
tentang cerita pada masa itu.
Bersamaan  dengan itulah  para
penerjemah ilmu pengetahuan Yunani
Kuno dan lainnya telah selesai
diterjemahkan sesuai dengan aslinya. 2

Sejak saat itulah kebudayaan
Arab Islam berinterakasi dengan
kebudayaan lain, dari proses interaksi
dan akulturasi kebudayaan maka
timbullah kebudayaan baru yang
bercorak arab Islami yang lebih baik
dari pengaransg sebelumnya. Ibnu
Sina mempelajari pandangan
Aristoteles dan berusaha memadukan
ilmu pengetahuan Yunani Kuno
dengan filsafat  timur, atau
memadukan filsafat dengan agama
(Islam).?

Pengembangan ilmu yang
telah dihasilkan dapat dipelajari
melalui beberapa karya tulis, yang
kemudian menjadi rujukan seluruh
umat manusia di dunia. Salah satu
dari karya tulis Ibnu Sina tentang
pendidikan akhlak yang dapat
membentuk karakter siswa
diantaranya Kitab an-Najah
(Keselamatan) dan Kitab al-Isyara
wa’l-Tanbihat. Kedua kitab ini
membahas tentang ilmu hikmah yang
dapat membetuk karakter siswa lebih
baik dari sebelumnya. Rumusan
masalah dalam artikel ini adalah Apa
yang dimaksud dengan pendidikan
akhlak menurut Ibnu sina?
Bagaimana implementasi tentang
pendidikan  akhlak yang dapat
digunakan untuk membentuk karakter
siswa ?

' Muhjidun, Akhlak Tasawuf 1 : Mu’jizat Nabi,
Karomah Wali, dan Ma’rifah Sufi (Jakarta:
Kalam Mulia, 2009), h 4. Lihat di Al-Ghazali,
lhya Ulumuddin, Juz 1l (Semarang: Usaha
Keluarga, tt) h 52.

> Ahmad Daudy, Kuliah Filsafat Islam, (Jakarta:
Bulan Bintang, 1989) h 66.

® Abdul Aziz Dahlan, Pemikiran Falsafi dalam
Islam, (Jakarta: Karya Unipress, 2003), h 92.

82



Juli 2019. Vol.6. No.2
©NH-2009).al-wlum all rights reserved
ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id E-ISSN. 2549-3833
B. PEMBAHASAN ensiklopedi besar dalam ilmu

1. Riwayat Hidup Ibnu Sina falsafah yang terdiri dari delapan
Nama lengkap Ibnu Sina belas jilid tebal, kitab ini ditulis

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN wl

adalah Abu Ali al-Husein ibn
Abdillah ibn Hasan ibn Ali ibn Sina.
la dikenal sebagai seorang filosof
Islam dengan gelar Syaikh ar-Ra’is.
Dilahirkan pada tahun 370 H/980
M,* sampai tahun 428 H/1036 M, di
desa Ebsyanah (wilayah Bukhara),
wafat di Hamadan. la dibesarkan
dalam keluarga Syiah,> dalam masa
usia 10 tahun Ibnu sina kecil sudah
hafitz qur’an, dan dalam usia 16
tahun telah menguasai dengan baik
ilmu falsafah, kedokteran, dan ilmu-
ilmu agama Islam secara autodidak,
bahkan mencapai kedudukan
istimewa sehingga banyak orang
belajar kepadanya.®

Usia 21 tahun, Ibnu sina
mulai menulis gagasannya menjadi
beberapa kitab. Hasil karyanya,
menurut versi modern, berjumlah
276 buah buku kitab yang mencakup
seluruh kajian filosofis, saintifik,
kedokteran, dan juga kebahasaan.
Hasil karya tulisan ibnu sina boleh
dikatakan  paling bernas dan
sistematik. Karya tulisnya ada dua
versi, yaitu versi bahasa Arab, dan
bahasa Persia.

. Kitab Karangan Ibn Sina
Penjelasan dari Fakhuri,
yang dikutip oleh Daudy,
menjelaskan tentang buku yang
dikarang oleh Ibnu sina antara lain:
a. Kitab asy-Syifa (Pengobatan)
Kitab ini terdiri dari
empat bagian: yaitu logika,
fisika, matematika, dan
metafisika  (llahiyat),  suatu

* Ahmad Daudy, Kuliah Filsafat ... (Jakarta: Bulan
Bintang, 1989) h 66

5 Zaprulkhan, Filsafat Islam: “Sebuah Kajian
Tematik, (Jakarta: Rajawali Pers, 2014), 35

® Ibid., 35

oleh Ibnu Sina pada waktu
menjadi menteri kerajaan
Syamsuddaulah dan diselesaikan
pada masa ‘Ala’uddaulah di
Isfahan. Dengan kitab ini, ia telah
memperoleh  kedudukan yang
sangat tinggi dalam pandangan
pemikir di dunia Timur dan
Barat.

. Kitab al-Qanun fi  al-Tibb

(Qanon Of Medice)

Dalam kitab ini, Ibnu sina
menjelaskan cara-cara
pengobatan yang pernah
dilakukan oleh para dokter
dahulu hingga zamannya. Juga ia
menguraikan ilmu anatomi,
jenis-jenis penyakit, cara
menjaga  kesehatan, penyakit
menular yang terjadi lewat air
dan debu. Juga tentang penyakit
lever, jantung, syaraf, rindu dan
serangan jantung. Bagian
pertama buku ini ditulis sejak ia
tinggal di Jurjan.

. Kitab an-Najah (Keselamatan)

Kitab ini merupakan ikhtisar
atau saripati dari kitab Aanun I-
Syifa’ dan ditulis bagi orang-
orang khusus yang terpelajar
yang ingin mengetahui dengan
lengkap dasar-dasar ilmu hikmah.
Untuk pertama kali buku ini
dicetak di Mesir pada tahun 1331
H. Dan di roma di cetak bersama
dengan kitab al-Qanun pada
tahun 1593 M.

. Kitab al-Isyara wa’l-Tanbihat

Kitab ini, kitab terakhir
yang ditulis oleh Ibn Sina dan
yang paling indah dalam ilmu
hikmah. Isinya mengandung
perkataan mutiara dari pelbagai
ahli pikir dan rahasia yang
berharga yang tidak terdapat

83



Juli 2019. Vol.6. No.2
©NH-2009).al-wlum all rights reserved
ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN wl

E-ISSN. 2549-3833

dalam kitab-kitab yang lain,
diantaranya uraian tentang ilmu
logika, dan hikmah serta
kehidupan dan  pengalaman
kerohanian. Dicetak di Leaden
pada tahun 1892, dan telah
diterjemahkan  sebagaian ke
dalam bahasa Perancis.’

3. Konsep Pendidikan Ibnu Sina

Pada dasarnya pemikiran dari
Ibnu Sina, meliputi banyak sisi ilmu,
sebagaimana yang digambarkan di
atas, mulai dari filsafat tentang
ketuhanan dengan membagi ke
dalam tiga kategori: Wujud niscaya
(Wajib al-wujud), wujud mungkin
(mumkin al wujud) dan wujud
mustahil  (mumtani’  al-wujud).
Wujud niscaya adalah wujud yang
senantiasa harus ada, dan tidak
boleh tidak ada. Wujud mungkin
adalah wujud yang boleh saja ada
atau tiada, kedua-duanya boleh ada.
Sedangkan wujud mustahil adalah
yang keberadaannya tidak
terbayangkan oleh akal.®
Kemudian  filsafat  jiwa,
menurut Harun Nasution, pemikiran
terpenting dari Ibnu Sina adalah
filsafat tentang jiwa. lbn sina
menganut paham emanasi seperti al-
Farabi walaupun ada perbedaan
antara  keduanya. Ibn  Sina
mengutarakan bahwa jiwa manusia
sebagaimana jiwa-jiwa lain dan
segala apa yang berada dibawah
bulan, memancar dari akal ke
sepuluh. la membagi manusia dalam
3 bagian.
a. Jiwa tumbuh-tumbuhan (Nafs
nabatiyyah) ialah merupakan
kesempurnaan  yang  sangat

dibutuhkan oleh makhluk hidup
dan dengannya makhluk hidup
dapat berkembang biak,
bertambah dan makan. Jiwa
tumbuhan ~ mempunyai  tiga
kekuatan: kekuatan menyerap
makanan (gizaiyah), kekuatan

pertumbuhan (quatun
namiyyah), dan kekuatan
perkembangbiakan (quatu
tawaludiyyah).

. Jiwa binatang (nafs

haiwaniyyah), untuk melengkapi
kesempurnaan  bagi  seluruh
manusia dengan jiwa ini ia dapat
bergerak dan berpikir.

Jiwa kemanusiaan (nafs
insaniyyah)  merupakan jiwa
kesempurnaan manusia yang
dengan kekuatan ini ia dapat
berbuat dan didorong oleh
akalnya, dan meneliti,
membanding dan  mengambil
kesimpulan, serta dengan jiwa itu
pula ia dapat menemukan suatu
pemikiran yang hanya dapat
ditemui akal.

Hakikat manusia adalah
jiwa,® dan jiwa manusia
mencakup dua daya: daya praktis
yang berhubungan dengan badan
dan daya  teoritis  yang
berhubungan  dengan  hal-hal
abstrak.’®  Para filosof Islam
perhatiannya lebih berpusat pada
jiwa daripada jasad, hal ini bisa
dilihat dari karakter manjadi:

a. Dalil wujud Jiwa
Ibn Sina memberikan
sejumlah dalil tentang adanya
jiwa, karena orang yang ingin
mendiskripsikan sesuatu
sebelum lebih dulu
membuktikan adanya, maka ia

7 Fakhuri, Kuliah Filsafat Islam, (Jakarta : Bulan ® Ahmad Daudy, Kuliah Filsafat ... (Jakarta: Bulan
Bintang, 1989) h 69 Bintang, 1989) h 78

8 zaprulkhan, Filsafat Islam, Sebuah Kajian 19 1bid., 37 M. Subkhan Anshori, Filsafat Islam:
Tematik (Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2014) h antara Ilmu dan Kepentingan (Kediri, Pustaka
36 Azhar, 2011).

84



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN

Juli 2019. Vol.6. No.2
©NH-2009).al-wlum all rights reserved

Al

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

— katanya — dalam pandangan

para hukama telah
menyimpang dari cara
berhujjan  untuk kejelasan,

diantara dalil yang terpenting
yang dikemukakan sebagai
berikut:

“Wahai orang yang berakal,
renungkanlah ! bahwa dalam
jiwamu yang sekarang, anda
adalah yang telah berada di
seluruh umur anda, sehingga
anda mengingat banyak sekali
apa yang terjadi di sekitar
anda. Jadi (diri) anda tetap
berlangsung pasti. Badan anda
tidak tetap berlangsung, tapi
selalu mengerut dan
mengurang. Dan karenanya
orang perlu makan untuk
mengganti apa yang hilang
dari badan ..... sehingga anda
tahu bahwa dirimu dalam
masa dua puluh tahun tidak
ada sedikitpun bagian
badanmu yang tinggal,
sedangkan anda tahu diri anda
tetap kekal dalam masa itu,
bahkan di sepanjang umur
anda. Jadi, diri atau dzat anda
berbeda dengan badan dan
bagian bagiannya yang lahir
dan yang batin. Inilah dalil
yang kuat yang menyingkap
pintu ghaib bagi kita. Hakikat
jiwa adalah ghaib tidak
terjangkau oleh cita rasa dan
waham.**

. Dalil Manusia
Terbang

Dalil tentang jiwa yang
disebut oleh Gibson “Dalil
manusia Terbang” yang bisa

disimpulkan dalam dalil ini
sebagai berikut.

“ seandainya ada orang
yang diciptakan sekaligus
dalam bentuk dan wujud yang
lengkap  sempurna, tapi
matanya ditutup, sehingga
tidak dapat melihat sesuatu,
dan ia diletakkan di awang-
awang (udara kosong), tidak
ada suatu apa pun yang
menyentuhnya sehingga ia
tidak merasakan apa-apa.
Anggota badannya
dipisahkan, tidak  saling
menyentuh. Dalam keadaan
demikian, ia tetap yakin
wujud diri atau dzatnya,
sedangkan ia tidak dapat
mengetahui adanya bagian
anggota badannya dan juga
yang lain di luar dirinya. Dan
jika dalam keadaan ini, ia
dapat mengkhayalkannya
sebagai bagian dari dirinya
dan syarat bagi wujud
dirinya. Ini berarti, bahwa
wujud jiwa adalah berbeda
dengan wujud jisim, malah
bukan jisim, dan yang
bersangkutan mengetahui dan
merasakannya.'?

c. Dalil Alami (al-Thabi’iy)

Dalil ini didasarkan
pada fenomena gerak yang
olen Ibnu sina dibagi dua:
gerak-paksaan  (gasriyyah)
dan gerak kehendak
(iradiyyah). Kedua gerak ini
tidak bersumber dari jisim.
Gerak paksaan dari sebab
luar yang menggerakkannya,
sedangkan gerak kehendak
ada yang terjadi karena
hukum alam, seperti jatuhnya
batu dari atas ke bawah, dan
ada juga yang terjadi karena

" Ibnu Sina, Risalah fi Ma rifah an-Nafsi 'n-
Nathigab wa Abwalib, ed A.F. Ahwani
(Kairo,1952), h 183-184.

2 1bid., 80
e

85



Juli 2019. Vol.6. No.2

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN wl

©NH-2009).al-wlum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

bertentangan dengan hukum
alam, seperti orang yang
berjalan di atas bumi yang
seharusnya ia tidak bisa
bergerak karena berat
tubuhnya. Demikian pula
halnya burung yang terbang
di udara yang demikian
mengharuskan adanya
“penggerak khusus” yang
berbeda dengan unsur-unsur
jisim yang bergerak.
Penggerak ini disebut jiwa.

4. Makna dan Hakikat Jiwa

Makna jiwa menurut Ibn Sina
merupakan perpaduan antara jiwa
nabati, jiwa hewani dan jiwa insani,
sehingga Ibn Sina mendefinisikan
jiwa sebagai
“kesempurnaan awal bagi jisim
alami yang organis. Sementara
hakikat jiwa sebagai sesuatu yang
berbeda dengan jasad, sehingga
organis”.*® Sementara hakikat jiwa
sebagai sesuatu yang  berbeda
secara esensial dengan jasad,
sehingga jiwa adalah jauhar
(substansi) rohani yang berbeda
dengan jasad,

3 Definisi jiwa tersebut tidak berbeda dengan apa
yang telah diungkapkan oleh al-Farabi
sebelumnya, dan sumber asalnya kembali kepada
konsepsi Aristoteles. Namun seperti halnya al-
Farabi, Ibnu sina menafsirkan :kesempurnaan”
tidak dalam arti “forma” atau shurah yang
dimaksudkan oleh Aristoteles sebelumnya
sebagai unsur yang tidak dapat dipisahkan dari
materi. Sebab jiwa dalam arti forma jasad akan
hancur dengan kematian. Memang forma itu
kesempurnaan bagi jasad, tapi tidaklah semua
kesempurnaan itu adalah forma, kata ibn sina,
Raja adalah kesempurnaan atau kelengkapan
negara, tapi bukan pasti forma negara. Jika
kesempurnaan iru berpisah dengan dzat, maka ia
pada hakikatnya bukan forma bagi materi yang
dua unsur ini memang secara alami telah
menyatu. Jadi jiwa sebagai kesempurnaan jisim,
pada ibn sina, berbeda dengan jiwa sebagai
forma pada Aristoteles.

Dalil-dalil sebagai penguat
pendiriannya dijelaskan, bahwa (1)
jiwa dapat mengetahui objek
pemikiran (ma’qulat), (2) jiwa
dapat mengetahui hal-hal yang
abstrak (kully), (3) jasad yang
merupakan bagian dari jiwa dapat
rusak, (4) badan dan bagiannya
akan mengalami kelemahan pada
waktu orang sudah melewati usia
dewasa atau tua. Jadi jiwa bukan
bagian dari jasad yang keduanya
merupakan dua jauhar yang
berbeda.

Dalil-dalil yang dikemukakan
oleh Ibn Sina tentang hakikat jiwa
sebagai jauhar rohani yang berdiri
sendiri dan akan kekal setelah
berpisah dengan jasad. Konsepsi ini
telah mempengaruhi para filosof
yang datang sesudahnya, baik
filosof Islam, maupun filosof
Yahudi dan Kristen (Barat), seperti
Albert  The  Great, Thomas
Aquinas, Roger Bacon, Dun Scoat
dan Descartes.

. Daya-daya Jiwa

Daya jiwa memiliki
pemaknaan yang bisa dipahami
dengan seksama karena berkaitan
dengan jasad, yang mana setiap
jasad memiliki satu jiwa, dan setiap
jiwa memiliki beberapa daya.
Dalam melaksanakan fungsinya
jiwa menggunakan jasad sebagai
alatnya. Contoh melihat dengan
mata, mendengar dengan telinga,
berpikir ~ dengan  otak, dan
sebagainya. Pendapat ini diambil
dari Aristoteles.

Daya jiwa, terbagi menjadi
tiga bagian, daya nabati, daya
hewani, dan daya jiwa insani
(nathigah). Daya nabati dan daya
hewani terdapat juga bagi manusia.
Kecuali itu, manusia mempunyai
daya berpikir (quwa nathigah).
Daya ini ada bagian: daya praktis

86



Juli 2019. Vol.6. No.2

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN wl
©NH-2009).al-wlum all rights reserved

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id E-ISSN. 2549-3833

(amaliyyah), dan daya teoritis
(nazhariyyah amaliyyah). Masing-
masing daya ini disebut “akal”
Daya  praktis adalah  dasar
penggerak bagi jasad manusia
untuk berbuat, dan dari daya ini
timbulnya “akhlak”, sedangkan
daya  teoritis adalah  daya
mengetahui yang didominasi oleh
pengertian yang abstrak, dan
dengan daya ini  timbullah
“makrifah”.

. Akhlak Manusia

Akhlak  dalam  pemikiran
klasik lebih ditekankan pada
hubungan vyang terjadi antara
individu dengan orang lain.
Manusia selalu merupakan sasaran
pengaruh  materi, sehingga ia
melakukan banyak kesalahan dan
dosa. Keadaan ini merupakan sebab
utama yang  menghambatnya
memperoleh kebahagiaan sebagai
tujuan hidupnya. Dalam hal ini, ibn
sina  berkata, manusia harus
meneliti kekurangan dan kejelekan
diri, agar ia dapat mengetahuinya,
lalu memperbaikinya.

Untuk dapat  mengetahui
akhlak dirinya, ibn sina
mengemukakan dua cara:

a. Mengenal akhlak diri
Sebelum manusia
mengetahui akhlak dirinya, lebih
dahulu i1a harus menyadari
bahwa ia memiliki akal dan
jiwa. Pada mulanya, keduanya
tidaklah serasi, akal tidak dapat

mengendalikannya dan
mengarahkannya kepada hal-hal
yang baik.

Manusia harus

mempelajari semua kekurangan
dan kecelaan diri, sebelum ia
berusaha memperbaikinya.
Meremehkan sesuatu
kekurangan dan keburukan diri,
walau bagaimanapun kecilnya,

berarti ia yakin bahwa diri sudah
baik seluruhnya. Walaupun pada
hakikatnya masih ada keburukan
moral yang tersembunyi yang
terlepas dari pengawasan akal.
Jika orang bersikap demikian,
hal ini diibaratkan orang yang
terluka dan diberi pembalut
untuk menutupi luka tersebut,
sedangkan disebelah dalamnya
masih banyak kotoran nanah
yang  sewaktu-waktu  akan
terluka lagi dan kambuh lagi.
Bisa diibaratkan juga seperti
bisul jika dibiarkan sewaktu
kecil, pasti akan membesar dan
meletus ke luar, demikian
halnya kekurangan diri yang
tidak dihiraukan oleh yang
bersangkutan untuk
memperbaikinya, ia akan terus
aktif mendominasi diri, sehingga
ia akan muncul terlihat oleh
orang banyak.

. Mengenal Akhlak diri melalui

orang lain

Seseorang perlu
mengetahui  akhlak  dirinya,
walau ia sebenarnya tidak dapat
mengetahui dengan sebenarnya
karena  kebodohannya akan
keburukan dan kejelekan diri,
disamping itu ia bersikap toleran
terhadap dirinya yang serba
jelek itu, terutama pada waktu ia
mempermasalahkannya. Untuk
mengatasi hal ini, lbn Sina
menasehati, agar orang dapat
mengenal dirinya dengan baik,
ia harus minta bantuan kepada
kawan atau sahabatnya yang
dipercayai untuk memberi tahu
hal ihwal yang sebenarnya serta
melihat akhlak mereka untuk
diperbandingkan dengan akhlak
dirinya. la harus menjadikan
orang lain sebagai cermin bagi
dirinya, sehingga ia mengetahui
kesesuaian  atau  perbedaan

87



Juli 2019. Vol.6. No.2
©NH-2009).al-wlum all rights reserved
ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN wl

E-ISSN. 2549-3833

dirinya dengan orang lain.
Dengan demikian, ia akan lebih
mudah mengenal kekurangan
dan keburukan akhlaknya.

Sesudah mengetahui
akhlak dirinya dengan
sempurna, ia mungkin belum
juga dapat memilliki akhlak
yang ideal bagi dirinya
disebabkan adanya
kecenderungan ke arah lain yang
tidak kehendaki, maka dalam
hal ini, ia menempuh cara lain
untuk meluruskan akhlaknya,
yaitu cara atau kebijaksanaan
“pahala” dan “siksa”.

Dengan kebijaksaan
pahala dimaksudkan agar dalam
hal dirinya telah cenderung
kepada sifat-sifat yang terpuji
dan membenci sifat-sifat tercela,
sehingga dengan mudah berbudi
dan tingkahlaku luhur, maka ia
berhak untuk merasa senang dan
gembira serta memuji Tuhannya
atas rahmat yang diberikan
kepadanya.

Adapun yang dimaksud
dengan siksa atau celaan ialah
jika diri atau jiwanya masih
cenderung kepada hal-hal yang
keji dan tercela serta kegemaran
melakukan perbuatan yang keji
dan mungkar, maka ia harus
memperbanyak teguran dan
celaan terhadap dirinya dan
tidak segan-segan menghukum
diri dengan tidak memenuhi
keinginannya, sehingga
akhirnya agar timbul penyesalan
yang mendalam atas
kemungkaran yang telah
dilakukan.**

Pemahaman tentang
akhlak, ibn sina
mengkatagorikan dalam tiga

jenis daya jiwa: diantaranya
daya keinginan (syahwaniyyah),
daya marah (ghadhabiyyah) dan
daya berpikir (nathiyah).
Dengan demikian terdapat tiga
kelompok sifat-sifat terpuji dan
tiga kelompok sifat-sifat tercela.
Hanya di atas sifat-sifat terpuji
itu terdapat sifat keselarasan
(adilah),  yang  merupakan
pengikat dan pemadu sifat-sifat
tersebut.™

7. Pembinaan Akhlak

Akhlak yang baik tidak akan
terjadi dengan sendirinya tanpa
usaha pembinaan. Dalam hal ini
ibnu sina memberikan dua cara:
cara kebiasaan (adat) dan cara
pemikiran.

Kebiasaan adalah daya yang
dengannya kita melakukan
perbuatan terpuji adalah daya itu
yang dengannya Kkita lakukan
perbuatan tercela. Dengan daya itu
kita terkadang cenderung kepada
yang tercela, lalu kita lakukan, dan
juga dengannya kita cenderung
kepada yang terpuji, lalu Kkita
lakukan juga.

Pembinaan  akhlak  dan
memperoleh sifat-sifat terpuji dapat
dilakukan  dengan  kebiasaan,
demikian pula halnya sifat-sifat
tercela. Akan tetapi peralihan dari
suatu akhlak kepada akhlak lain,
terutama dari yang tercela kepada
yang terpuji memerlukan adanya
kehendak.

Adapun  yang  dimaksud
dengan kebiasaan itu, ibn sina
mengatakan, kebiasaan itu
merupakan perbuatan yang
berulang kali dilakukan terhadap
sesuatu hal dalam waktu lama yang

> |bn Sina, Risalah fi'l Akhlag dalam Tis'u Rasa’il
% Ibn Sina, Kitab al-Siasah, lihat Ahmad Daudy, Ibn Sina (Kairo: 1908) h 152, lihat Ahmad
Kuliah Filsafat Islam ....h 89-90 Daudy h 90

88



Juli 2019. Vol.6. No.2

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN wl
©NH-2009).al-wlum all rights reserved

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id E-ISSN. 2549-3833

berdekatan. Dengan kebiasan |,
akhlak yang baik dan akhlak yang
buruk dapat terjadi dengan mudah
karena sering membiasakannya.

Jadi, bagi orang yang
memperhatikan keadaan dirinya
dan ingin mengetahui
keutamaannya harus meningkatkan
kualitas nalarnya dengan ilmu
pengetahuan, disamping
meningkatkan daya amaliyahnya
dengan perlbagai tingkah laku yang
terpuji yang berpijak pada empat
sifat utama yang telah disebut,
yaitu iffah, syaja’ah, hikmah dan
‘adalah (keselarasan antara sifat-
sifat tersebut.'®

Dengan akhlak terpuji dan
utama itu, orang akan menjadi
sempurna yang selanjutnya akan
mengantarkannya kepada suatu
tujuan hidup yang tertinggi, yaitu
kebahagiaan.  Kebahagiaan itu
sendiri tidak akan diperoleh kecuali
dalam  kehidupan  masyarakat
karena manusia wataknya adalah
makhluk sosial. Kebutuhan primer
bagi kelangsungan hidupnya tidak
mungkin terpenuhi dengan usaha
sendiri, dan karena itu manusia
memerlukan  saling  membantu
sesama anggota masyarakat dalam
suatu kehidupan yang harmonis
yang berdasarkan sifat-sifat yang
terpuji. Justru untuk keperluan
inilah, manusia terpaksa
mendirikan kota dan negara serta
pelbagai persekutuan.*’

Kebahagiaan jiwa sesudah
mati merupakan kebahagiaan yang
paling sempurna bagi jiwa-jiwa
yang secara naluri telah memiliki
kesempurnaan dalam kehidupan
ini, yakni jiwa-jiwa yang sempurna
dengan objek-objek pemikiran serta
berakhlak luhur. Sedangkan jiwa

% Ibid., 94
7 pid.,

yang bergelimang dalam kelezatan
jasmani dan belum lagi menyentuh
kebaikan sama sekali, baik jiwa itu
jahil atau tidak, ia akan berpindah
ke alam akhirat dalam
kesengsaraan abadi. Jadi
kebahagiaan dan kesengsaraan di
akhirat diukur dengan makrifah
yang dimiliki di dunia ini.
Kesengsaraan abadi- menurut 1bn
Sina - akan dimiliki oleh jiwa yang
selalu  mengingat jasadnya dan
segala kelezatan jasmani  yang
dinikmati dalam kehidupan
duniawi, dan kemudian tidak
diperoleh lagi dalam kehidupan
akhirat, sedangkan ia sangat
menginginkannya. Karena itu, jiwa
menderita sekali.'®
Ibn Sina, menganggap jiwa
merupakan mekanisme pencapaian
pengetahuan dan kebahagiaan.
Akal dianggap lemah dalam
mencapai pengetahuan dan
kebahagiaan. Pengetahuan hanya
mampu dicapai melalui jiwa yang
bersih. Dengan jiwa yang bersih al-
agl al-fa’al akan memancarkan
pancaran pengetahuannya kepada
jiwa. Jiwa akan mendapatkan
pengetahuan-pengetahuannya yang
ia dapat sebelum menyatu dengan
jasmani dan di saat bersatu dengan
Tuhan. Untuk itu ia harus bersih
dari hawa nafsu sebagaimana
Tuhan. Apabila itu terjadi, jiwa
akan mendapatkan arti-arti murni
yang berasal langsung dari Tuhan
melalui al-agl al-fa’al. Dalam
keadaan  inilah  jiwa  telah
menemukan  kebahagiaan yang
sesungguhnya.*®
Untuk mengukuhkan urgenitas
jiwa itu, menjastifikasi keberadaan
jiwa serta eksistensinya tak bisa
lagi dielakkan oleh Ibn Sina. la

8 Ibid, h 95.
19 M. Subkhan Anshori, Filsafat Islam....h 72

89



Juli 2019. Vol.6. No.2

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN wl
©NH-2009).al-wlum all rights reserved

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id E-ISSN. 2549-3833
menjastifikasi  keberadaan jiwa Sina, Ibn, Risalah fi'l Akhlag dalam
melalui penjelasan dua mekanisme Tis'u Rasa’il Ibn Sina (Kairo:
dalam  mencapai  pengetahuan. 1908
Penjiwaan bahkan memiliki
kelebihan lain jika dibandingkan Zaprulkhan, Filsafat Islam, Sebuah Kajian
dengan  penalaran.  Kelebihan- Tematik,  Jakarta: RajaGrafindo
kelebihan itu secara tidak langsung Persada,

menunjukkan kebenaran tentang
keberadaan jiwa. Manusia ketika
kehilangan inderanya, tidak mampu
lagi mengetahui sesuatu yang
berhubungan dengan indera
tersebut. Kehilangan mata akan
memusnahkan penglihatan, tapi
jiwa manusia tidak mengalami itu
semua. Apa yang telah terekam
dalam jiwa tidak akan sirna
lantaran sirnanya indera yang telah
menghantarkan rekaman
pengetahuan itu.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Ghazali, lhya Ulumuddin Juz IlI,
Semarang: Usaha Keluarga, tt

Arifin, Perbandingan Pendidikan Islam,
Jakarta: Reneka Cipta, 2002

Anshori, M. Subkhan, Filsafat Islam:
Antara Illmu dan Kepentingan,
Kediri : Pustaka Azhar, 2011.

Daudy, Ahmad, Kuliah Filsafat Islam,
JakartaL Bulan Bintang, 1989

Dahlan, Abdul Aziz, Pemikiran Filsafat
dalam Islam, 2003

Lickona, Thomas, Educating For
Caracter, terj, Jakarta: Bumi
Aksara, 2015

Mahjuddin, Akhlak Tasawuf | : Mukjizat
Nabi, Karomah Wali, dan
Ma'rifah Sufi ( Jakarta: Kalam
Mulia, 2009.

90



