
JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2018. Vol. 5. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                            ojs.uim.ac.id                                        E-ISSN. 2549-3833 
 

43 
 

 
BASRA Ulama and Medina Porch of Madura; 

Portrait of religious freedom in Madura 
 

Mukhlishi & Surya Fajar Rasyid 

Dosen STKIP  PGRI Sumenep 

E-Mail: lisyi@stkippgrisumenep.ac.id 

  

Abstrak 

Gagasan Ulama BASRA tentang kebebasan agama di Madura menjadi sesuatu yang 

sangat urgen untuk diangkat ke permukaan, pemikiran tentang masalah kebebasan agama 

yang menjadi cita-cita BASRA di Madura merupakan sesuatu yang faktual untuk 

ditransformasi di tengah wacana menjadikan Madura sebagai serambi Madinah Ulama 

Madura yang tergabung dalam BASRA mencoba untuk mentransformasikan ajaran Islam 

terutama terkait dengan kebebasan dari yang bersifat normatif menjadi praksis. Untuk 

kepentingan ini, model pemahaman yang dilakukan variatif, mulai dari pemahman kultural 

dengan masyarakat umum, hingga pemahaman yang terkatagori struktural yakni selektif 

dan mengkritisi serta mengkaji kebijakan pemerintah yang dapat mengikis budaya 

Indonesia secara umum dan Madura secara khusus. Pada era digital ini banyak saling 

serang dengan menggunakan label SARA, padahal NKRI sudah final yang berarti harus 

berpikiran Maju yang telah bersepakat kita hidup dalam keberagaman yang itu juga pernah 

dipraktekkan nabi dalam piagam Madinah yang mampu mengayomi kaum minoritas 

seperti Yahudi dan Nasrani. 

Kata Kunci : Ulama BASRA, Serambi Madinah dan Kebebasan Bergama 

 

Abstract 

 

The idea of BASRA piousman about religion freedom in Madura is becomes very 

urgent to be raised to the surface, the idea of the issue of religious freedom which is 

became the ideals of BASRA in Madura is factual to be transformed amid the discourse to 

make Madura as the Serambi Medinah. Madura piousman Council BASRA tries to 

transform Islamic teachings primarily in relation to freedom from normative to praxis. For 

this purpose, the varied model of understanding, ranging from the cultural understanding 

with the general public, the selective structural and criticize and examine government 

policies that can erode Indonesia culture generally and Madura in particularly. In the 

globalization era is a lot of attacking each other by using SARA, whereas NKRI is final 

which means to be forward-thinking who have agreed we live in diversity that also once 

practiced the prophet in the Medina charter that is able to serve the minorities such as Jews 

and Christians. 

Keywords: BASRA Piousman, Serambi Medina and Religion Freedom 

 

mailto:lisyi@stkippgrisumenep.ac.id


JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2018. Vol. 5. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                            ojs.uim.ac.id                                        E-ISSN. 2549-3833 
 

44 
 

A. Pendahuluan 

Konstelasi kehidupan sosial dan 

budaya bangsa Indonesia, Madura dengan 

segala potensi yang dimiliki di dalamnya 

selalu melahirkan wacana-wacana krusial 

yang cukup unik, mulai wacana menjadi 

propinsi sendiri sampai pada pemikiran 

menjadikan Madura sebagai serambi 

Madinah. Semua itu merupakan dinamika 

sosial yang terus berkembang di pulau 

seribu pesantren ini. 

 Gagasan menjadikan Madura 

sebagai serambi Madinah merupakan 

pemikiran unik yang pernah dimunculkan 

di Madura dan bahkan akan terus 

digulirkan guna menciptakan kondisi 

Madura yang tetap berpijak pada nilai-nilai 

ke-Madinah-an, yaitu satu model 

kehidupan yang berpijak pada kerangka 

nilai-nilai agama yang kuat dengan 

merujuk pada ajaran al-Qur’an dan Hadith 

Nabi Muhammad SAW.  

Dalam aspek keagamaan, Madura 

didominasi oleh kalangan Muslim tulen 

yang menguasai di seluruh Madura 

(Bangkalan, Sampang, Pamekasan dan 

Sumenep).
1
 Kemunculan isu-isu dan 

                                                             
1
 Tingginya apresiasi masyarakat Madura dalam 

beragama, bisa dilihat betapa antusiasnya 

masyarakat Madura memakmurkan masjid, 

mushalla dan langgar yang bertebaran di seluruh 

penjuru Madura. Kenyataan menunjukkan tentang 

posisi agama Islam yang telah mengakar kuat 

dalam kehidupan masyarakat Madura. Lihat. KH. 

Mohammad Tidjani Djauhari, Membangun Madura 

(Jakarta : TAJ Publishing, 2008), 2. 

simbol keagamaan dalam ranah sosial 

kehidupan Madura merupakan akibat dari 

hal itu, seperti diungkapkan Abd. A’la, 

bahwa potret masyarakat Madura sebagai 

masyarakat dengan keberagamaan yang 

kuat, tapi sekaligus ”dianggap” nyaris lekat 

dengan tradisi atau budaya yang tidak 

selamanya mencerminkan nilai-nilai Islam 

mengisyaratkan tentang kompleksitas 

kehidupan budaya keagamaan masyarakat 

Madura itu sendiri.
2
 

Simbolisasi komitmen keagamaan 

itu, salah satunya tergambar dalam rumah-

rumah tradisional masyarakat Madura, 

baik di Bangkalan, Sampang, Sumenep 

dan Pamekasan, yaitu dalam setiap rumah 

pasti memiliki sebuah bangunan langgher 

(mushalla) dengan lokasi berada di ujung 

paling barat sesuai dengan simbolisasi 

posisi Ka’bah sebagai simbol kiblat umat 

Islam.
3
 Tingginya komitmen keagamaan 

orang Madura biasanya dikongkritkan 

dengan memberikan kepercayaan sosial 

yang tinggi terhadap elite-elite agama 

(kiai/ulama) Madura. Bagi rata-rata orang 

Madura, kiai/ulama adalah panutan dan 

pegangan dalam menjalani serta 

menentukan kehidupan sosial, sehingga 

                                                             
2
 Lihat. Pengantar Abd. A’la, “Membaca 

Keberagamaan Masyarakat Madura”, dalam 

Abdur Rozaki, Menabur Kharisma Menuai Kuasa: 

Kiprah Kiai dan Blater sebagai Rezim Kembar di 

Madura (Yogjakarta : Pustaka Marwa, 2004), v. 
3
 A. Latif  Wiyata, Carok : Konflik Kekerasan dan 

Harga Diri Orang Madura (Yogjakarta: LKiS, 

2006), 46. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2018. Vol. 5. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                            ojs.uim.ac.id                                        E-ISSN. 2549-3833 
 

45 
 

dalam ranah sosial, kiai memiliki peran 

yang strategis di tengah-tengah masyarakat 

dan masa depan Madura.  

Zamakhsyari Dhofir menyebutkan 

bahwa sosok kiai merupakan tokoh sentral 

dalam kehidupan sebuah pesantren. 

Dengan integritas kepribadian, wibawa 

keilmuan dan kharisma kepemimpinannya, 

seorang kiai menjadi anutan bagi seluruh 

anggota keluarga, bagi para santri dan bagi 

komunitas di lingkungan dan di luar 

pesantrennya.
4
 Kiai adalah uswatun 

hasanah, contoh dan model yang baik 

dalam seluruh perilaku, tindak tanduk, 

perangai dan tabiat pribadinya bagi para 

santri dan komunitas di lingkungannya. 

Pengaruh kiai terasa tidak saja dalam 

kehidupan sosial keagamaan, tetapi juga 

dalam kehidupan sosial politik.
5
  

Posisi Kiai di tengah-tengah 

masyarakat Madura kerapkali diposisikan 

lebih tinggi dari pada posisi sosial apapun, 

bahkan dalam derajat tertentu Kiai 

terposisikan sebagai penguasa sosial dan 

rujukan yang esensial dalam memetakan 

dan mengarahkan masa depan 

pembangunan Madura yang dianggap 

mampu menggerakkan masyarakat secara 

kultural, apalagi elit-elit melebur dalam 

satu komunitas kultural yang kuat, seperti 

                                                             
4
 Faisal Ismail, dkk, NU, Gusdurisme dan Politik 

Kiai (Yogjakarta : Tiara Wacana, 1999), 21. 
5
 Ismail, dkk, NU, Gusdurisme, 21. 

BASRA (Badan Silaturrahim Ulama 

Madura). 

Sebagai komunitas yang mewadahi 

para kiai Madura, BASRA acapkali 

menjadi gawang dan penentu tentang masa 

depan Madura. Gagasan dan gerakan sosial 

yang dilakukan BASRA secara langsung 

dianggap sebagai representasi masyarakat 

Madura, sehingga berbagai gagasan 

tentang Madura yang diusung oleh kiai-

kiai BASRA juga menjadi kesepakatan 

masyarakat. Salah satu gagasan besar 

tentang pembangunan Madura yang 

hendak diperjuangkan oleh BASRA adalah 

menciptakan kehidupan Madura yang tetap 

kental dengan nilai-nilai religiusitasnya.   

Secara otomatis, nilai-nilai 

keislaman akan menjadi nuansa kental 

dalam pembangunan Madura, karena 

BASRA merupakan wadah para elit-elit 

agama Islam, sehingga tidak mustahil 

dalam setiap gagasan dan gerakan yang 

ditawarkan akan menimbulkan sesuatu 

yang  bias, terutama terhadap penganut 

agama lain, apalagi BASRA hanya 

mewadahi satu elit agama (Islam) dan 

tidak mengakomodir elit agama yang lain. 

Padahal, pembangunan dan pengembangan 

Madura harus didasarkan pada pemikiran 

semua pihak, tidak hanya didominasi oleh 

pemikiran pihak dominan, tetapi juga elit-

elit agama lain, sehingga akan terjadi 

sinergi yang ideal dalam membangun 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2018. Vol. 5. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                            ojs.uim.ac.id                                        E-ISSN. 2549-3833 
 

46 
 

Madura, terutama dalam masalah 

kebebasan beragama dan perlindungan 

terhadap agama lain. 

Melihat konteks ini, gagasan kiai 

BASRA tentang kebebasan agama di 

Madura menjadi sesuatu yang sangat urgen 

untuk diangkat ke permukaan, sehingga 

gerakan dan pemikiran kiai-kiai BASRA 

tidak akan menimbulkan kecurigaan bagi 

agama lain, karena secara teoritis, pihak 

dominan acapkali menafikan keberadaan 

pihak minoritas, sehingga pemikiran 

tentang masalah kebebasan agama yang 

menjadi cita-cita BASRA di Madura 

merupakan sesuatu yang faktual untuk 

ditransformasi di tengah wacana 

menjadikan Madura sebagai serambi 

Madinah, peta dan formulasi pemikiran 

tentang kebebasan agama yang ditawarkan 

oleh para kiai Madura dapat menjadi 

spektrum dalam membangun dan 

menciptakan kehidupan masyarakat 

Madura yang universal dan plural. 

Hasil riset ini akan difokuskan pada 

beberapa hal. Pertama, bagaimana peran 

strategis BASRA sebagai kekuatan elite 

sosial relegius dalam konstelasi gerakan 

sosial budaya di Madura? Kedua, 

bagaimana pandangan kiai-kiai yang 

tergabung dalam BASRA tentang 

perbedaan agama di Madura? Ketiga, 

bagaimana pemikiran kiai-kiai BASRA 

dalam memposisikan kelompok penganut 

agama lain di tengah wacana 

membangunan Madura sebagai serambi 

Madinah? 

 

B. Pembahasan 

1. Perspektif Kebebasan Beragama 

Kebebasan dalam menganut agama 

merupakan hak setiap manusia. Memilih 

agama sesuai dengan keyakinan yang 

hakiki merupakan fitrah kehidupan 

manusia. Tak ada manusia manapun yang 

bisa membatasi ruang keyakinan 

seseorang, karena memilih keyakinan 

merupakan wilayah yang prifat. Setiap 

individu memiliki hak asasi manusia yang 

sama, terutama dalam memilih agama yang 

diyakini bisa memberikan keselamatan 

dunia dan akhirat. Bahkan, hak asasi 

manusia itupun sudah mendapatkan 

legitimasi dari dunia internasional 

sebagaimana telah ditegasan oleh Alim, 

(2001 : 60) Declaration of Independence of  

the United States of America, yang 

dideklarasikan oleh The Representatives of 

the United States of America dalam 

General Congress Assembled, pada 4 Juli 

1776. 

Berdasarkan pada konteks kebebasan 

tersebut, setidaknya terdapat empat macam 

kebebasan yang dimiliki oleh manusia, 

yang terkenal dengan The Four Freedoms 

yang dimiliki oleh manusia dan hal itu 

bersifat sangat privat. Kebebasan tersebut 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2018. Vol. 5. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                            ojs.uim.ac.id                                        E-ISSN. 2549-3833 
 

47 
 

misalnya dalam bentuk kebebasan dalam 

mengeluarkan pendapat, kebebasan dalam 

memeluk agama, kebebasan dari 

kemiskinan dan kebebasan dari perasaan 

takut.  

Sekian banyak dari berbagai macam 

kebebasan tersebut, kebebasan dalam 

memilih agama juga menjadi bagian tidak 

terpisahkan dari kebebasan yang menjadi 

hak setiap manusia. Sebagai bagian dari 

hak substansial setiap manusia, memilih 

agama tentu saja tidak dapat diintervensi 

oleh siapapun dan keyakinan manapun. 

Agama menjadi setiap hak individu sesuai 

dengan keyakinannya yang sangat 

substansial. Maka, pemaksaan untuk 

menganut agama tertentu dianggap sebagai 

bentuk pelanggaran hak kemanusiaan yang 

kejam. Bahkan, negara maupun institusi 

agama apapun, juga tidak bisa melakukan 

intervensi untuk memaksa pihak lain agar 

menganut agama tertentu. Mohamed Talbi 

dalam Kurzman, (2003 : 232) menyatakan 

bahwa “Kebebasan agama saat ini telah 

mengakar dalam kehidupan sosial kita. 

Sejak Hak Asasi Manusia pada tahun 

1945, konsep ini telah muncul sebagai 

bagian esensial dari hukum internasional. 

Lebih jauh, Talbi menyatakan bahwa 

setiap manusia mempunyai hak untuk 

berbeda, dan bahwa planet yang ada telah 

sedemikian kecil bagi ambisi-ambisi dan 

mimpi-mimpi. Di dunia baru ini, dalam 

periodenya yang pesat, tidak ada lagi ruang 

bagi yang ekslusif. Keanekaragaman 

adalah hukum zaman”. 

Maka, kebebasan dalam menjadikan 

agama tertentu sebagai pusat keyakinan, 

mutlak berada di tangan setiap manusia 

yang hakiki. Beragama adalah fitrah 

kehidupan dan memilih agama sesuai 

keyakinan juga fitrah setiap individu yang 

bebas. Bahkan, dalam konteks agama 

Islam, menganut agama tertentu sudah 

ditegaskan dalam al-Qur’an bahwa bagimu 

agamamu, dan bagiku adalah agamaku. 

Bahkan, arogansi dan pemaksaan 

dalam beragama, sama sekali tidak 

dibenarkan menurut al-Qur’an, karena 

dalam beragama tidak ada paksaan, karena 

beragama dilandasi oleh satu keyakinan 

personal yang substansial. Allah 

menegaskan dalam al-Qur’an: “Tidak ada 

paksaan untuk (memasuki) agama (Islam); 

sesungguhnya telah jelas jalan yang benar 

daripada jalan yang sesat, karena itu 

barang siapa yang ingkar kepada Thaghut 

dan beriman kepada Allah, maka 

sesungguhnya ia telah berpegang kepada 

buhul tali yang amat kuat yang tidak akan 

putus.  

Dan Allah Maha mendengar lagi 

Maha mengetahui (Qs. Al-Baqarah: 256): 

Ayat tersebut menjelaskan tentang 

penegasian terhadap perilaku beragama 

yang cenderung memaksa terhadap 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2018. Vol. 5. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                            ojs.uim.ac.id                                        E-ISSN. 2549-3833 
 

48 
 

keyakinan pihak lain. Istilah pemaksaan 

yang digunakan oleh al-Qur’an dalam ayat 

di atas, semakin menegaskan tentang hak 

kebebasan setiap manusia dalam memilih 

dan meyakini agama tertentu, termasuk 

dalam ber-Islam. Karena Islam sama sekali 

tidak membenarkan adanya pemaksaan 

terhadap penganut agama lain, Islam tidak 

pernah mengajarkan pemaksaan untuk 

mengganti agama tertentu, melainkan 

Islam menawarkan sebuah konsep 

keberagamaan yang damai dan 

memberikan keyakinan tentang kebenaran 

yang hakiki.  

Islam telah memberikan pesan yang 

gamblang tentang keragaman ini. Bahwa 

pluralitas dalam kehidupan tidak bisa 

dibantah dengan logika apapun. Jadi, 

pluralitas dalam beragama menjadi sesuatu 

yang given, nyata dan apa adanya dalam 

kehidupan umat manusia dalam sepanjang 

sejarah.  

Menurut Said Aqil Sirodj (2006 : 

298) bahwa diantara ketentuan Tuhan atas 

manusia adalah bahwa jagad raya bersifat 

plural. Dari komunitas manusia saja, 

Tuhan menjadikan dalam berbagai etnis, 

bangsa, bahasa, status sosial, dan 

sebagainya. Lebih jauh Said Aqil Siroj 

menjelaskan bahwa paham kebangsaan 

tidak berlandaskan kepada ras tertentu, 

agama tertentu, juga bahasa tertentu. 

Paham kebangsaan terformulasikan di atas 

sendi-sendi keseriusan dan tekad 

komunitas manusia untuk hidup bersama 

sebagai suatu bangsa yang merdeka. 

Berbagai konteks perbedaan agama 

sejatinya harus ditempatkan dalam ruang 

lingkup pluralitas yang telah menjadi 

kodrat dalam kehidupan. Agama yang 

plural dianut oleh segenap umat manusia, 

menunjukkan tentang adanya kebebasan 

bagi setiap individu untuk merayakan 

pluralitas keagamaan sebagai konsekwensi 

dari pluralitas kehidupan. Seperti yang 

ditulis oleh Ngainun Naim bahwa 

pluralitas merupakan realitas yang lekat 

dalam kehidupan kita sehari-hari. Ia hadir 

tanpa rekayasa sebagai kehendak Tuhan 

yang tidak bisa ditolak.
6
 

Konsep kerukunan antar umat 

beragama pada dasarnya berangkat dari 

konsep kemajemukan dan keanekaragaman 

dalam hidup. Perbedaan dalam banyak 

aspek kehidupan merupakan fakta alamiah 

atau fitrah kehidupan yang tidak bisa 

dinafikan. Menemukan perbedaan dalam 

kehidupan ini adalah sesuatu yang niscaya 

dan mustahil untuk dinafikan, sehingga 

pengingkaran terhadap perbedaan manusia 

dalam berbagai aspeknya bisa dianggap 

sebagai bentuk pengingkaran terhadap 

                                                             
6
 Lihat Ngainun Naim, Teologi Kerukunan Mencari 

Titik Temu Dalam Keragaman (Yogjakarta : Teras, 

2011), 23. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2018. Vol. 5. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                            ojs.uim.ac.id                                        E-ISSN. 2549-3833 
 

49 
 

realitas kehidupan yang “sengaja” telah 

diciptakan oleh Tuhan. 

Dalam pandangan Said Aqil Sirajd  

(2006 : 279-280)  bahwa esensi firman 

Allah itu berlaku bagi semua agama di 

dunia, terutama agama monoteis (Yahudi, 

Kristen, dan Islam). Kristen Protestan, 

Katolik, Islam, Hindu, Buddha, 

Konghuchu, ataupun agama-agama lain, 

pada hakikatnya sama, yaitu mengakui 

adanya dzat yang menciptakan dunia dan 

seisinya. Dzat inilah yang wajib disembah 

dan ditaati oleh semua orang tanpa 

pandang bulu, sehingga ketaatan seorang 

manusia berada di atas ras, golongan, 

status sosial, warna kulit, serta perbedaan-

perbedaan lahiriyah lainnya. 

Oleh karena itu, Pandangan Rahardjo 

(2002:120) perbedaan dan pluralisme 

(terutama agama) yang ada di dunia ini, 

pada hakikatnya merupakan sesuatu yang 

pasti terjadi, sehingga diperlukan kearifan 

dan kesadaran maksimal untuk 

meresponnya. Sebab, perbedaan agama 

yang tercipta, sama sekali bukan 

merupakan sebuah persoalan yang konflik, 

yang pada gilirannya melahirkan 

disharmoni diantara umat beragama itu 

sendiri, karena perbedaan yang terjadi pada 

hakikatnya merupakan fitrah kehidupan 

yang dengan sengaja diciptakan oleh 

Tuhan. Erich Formm  menyebut agama 

sebagai kecenderungan kodrati manusia 

dalam mencari keseimbangan dalam 

eksistensinya. Dalam pencariannya itu, 

manusia mencari yang ideal. Dari situlah ia 

membentuk sistem orientasinya dan 

pengabdiannya. Kecenderungan ini 

merupakan bagian yang instrinsik dalam 

eksistensi manusia. 

Sementara itu, Muchit Muzadi dalam  

Ayu Sutarto, (2008 : 100) memberikan 

ulasan cukup panjang tentang pemahaman 

saling menghormati ini: Saling mengenal 

(lita’arafu) berarti saling mengerti, saling 

menghormati, dan saling membantu. Di 

hadapan Allah, manusia dari kelompok 

etnik manapun adalah makhluk yang 

mulia, sebagaimana firman-Nya : Sungguh, 

Kami muliakan anak-anak Adam. Kami 

angkut mereka (kami beri kemampuan 

dalam angkut mengangkut) di daratan dan 

di lautan. Kami beri mereka rizki yang 

baik-baik dan Kami lebihkan mereka 

dengan kelebihan mereka yang sempurna 

atas kebanyakan makhluk yang Kami 

ciptakan (Qs. Al-Isra’ : 70).  

Berangkat dari sikap lita’arafu 

itu,menurut Muchit Muzadi, “saling 

mengenal” dan Karramna “dijadikan 

makhluk terhormat” itu, Islam mengatur 

hubungan antar manusia untuk saling 

menolong, saling membantu, saling 

mengasihi, dan saling menasehati. Manusia 

memiliki bermacam hubungan, baik 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2018. Vol. 5. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                            ojs.uim.ac.id                                        E-ISSN. 2549-3833 
 

50 
 

hubungan darah, akidah, etnik, profesi 

maupun ideologis dengan manusia lain.  

2. BASSRA dalam Dinamika Sosial 

Masyarakat Madura 

Kiai atau ulama adalah sosok sentral 

dalam kehidupan umat Islam. Keberadaan 

kiai menempati pada posisi yang sangat 

strategis dalam dinamika sosial 

masyarakat, bahkan kiai kerapkali disebut 

sebagai pelaku sosial yang cukup urgen 

dalam kehidupan masyarakat, terutama 

masyarakat dengan komunitas pesantren 

yang besar. Posisi sentral tersebut terkait 

dengan kedudukan kiai sebagai orang yang 

terdidik dan kaya di tengah masyarakat.
7
  

Sebagai elit terdidik, kiai identik 

dengan sosok berpengatahun, terutama 

pengetahuan agama, dan pada akhirnya 

kiai dianggap sebagai pewaris para Nabi, 

dengan keyakinan bahwa kiai memiliki 

hak otoritas dalam hal-hal keagamaan dan 

masalah sosial. Posisi semacam ini, 

konsekwensi dari pengakuan kiai sebagai 

figur terdidik. Sementara dengan kekayaan 

yang dimiliki, Kiai menjadi patron, kepada 

siapa banyak penduduk desa bergantung. 

Posisi sentral kiai dapat dilihat dalam pola 

patronase ini, terutama karena pola ini 

menghubungkan dan mengikat kiai dengan 

para santri atau siswanya.
8
  

                                                             
7
 Endang Turmudi, Perselingkuhan Kiai dan 

Kekuasaan (Yogjakarta : LKiS, 2004), 1. 
8
 Turmudzi, Perselingkuhan Kiai, 1. 

Keberadaan kiai di tengah-tengah 

masyarakat sebagai figur sentral yang 

menjadi rujukan bagi setiap aspek 

kehidupan sosial masyarakat, bahkan tidak 

jarang setiap perilaku dan gagasan kiai 

dijadikan sebagai rujukan yang absolut di 

kalangan masyarakat tradisional. Kiai 

bukan hanya diposisikan sebagai figur 

sosial yang sentral, tetapi – kadang – lebih 

dari sekedar itu, yaitu munculnya 

keyakinan bahwa kiai sebagai pewaris para 

Nabi. Keyakinan ini pada gilirannya 

melahirkan posisi melampaui posisi kiai 

dalam ranah sosial budaya, karena 

keyakinan kiai sebagai pewaris para Nabi 

memunculkan keyakinan total bahwa kiai 

bagian penting dalam dunia kenabian.   

Hal ini berakibat, posisi kiai di 

tengah-tengah masyarakat kultural adalah 

sebagai figur utama yang menjadi kiblat 

dalam semua aspek kehidupan sosial, 

lebih-lebih terutama dalam aspek agama.
9
 

Bagi masyarakat kultural (Madura 

misalnya), perilaku, perbuatan dan dan 

perkataan kiai dianggap sebagai referensi 

                                                             
9
 Menurut Dirdjosantoso bahwa posisi sentral kiai 

pesantren dalam konteks sosial keagamaan dan 

politik, secara historis sudah berlangsung sejak 

jaman kerajaan. Pengaruh besar dalam urusan 

politik dan kenegaraan kiai pesantren dapat 

ditelusuri adanya pemberlakuan desa perdikan bagi 

desa yang ditempati pesantren. Kondisi tersebut 

menunjukkan tentang posisi kiai pesantren sebagai 

kelompok elit mendapat pengakuan publik dan ini 

sekaligus sebagai bukti kiai pesantren memiliki 

peran strategis di masyarakat. Lihat dalam Khoiro 

Ummatin, Perilaku Politik Kiai (Yogjakarta : 

Pustaka Pelajar, 2002), 30. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2018. Vol. 5. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                            ojs.uim.ac.id                                        E-ISSN. 2549-3833 
 

51 
 

yang tidak terbantahkan, sehingga menjadi 

sesuatu yang sejatinya harus ditiru dan 

didengar.
10

 Apalagi dalam kehidupan 

masyarakat kultural, kiai dianggap sebagai 

pemimpin non formal sekaligus berperan 

sebagai sosok pemimpin spritual, dan 

posisi mereka sangat dekat dengan 

kelompok-kelompok  masyarakat lapisan 

bawah di desa-desa. Akibatnya, perkataan 

kiai akan selalu didengar, diikuti dan 

dilaksanakan oleh para jamaah, komunitas 

(komonitas santri/alumni santri, pen.) dan 

massa yang dipimpinnya.
11

 

 Dalam keterkaitan itu, dalam ranah 

sosial budaya, kiai tidak saja tampil 

sebagai broker kebudayaan masyarakat, 

tetapi bisa menghegemoni kehidupan 

sosial masyarakat, karena keyakinan pada 

kiai sebagai figur sosial, acapkali 

melahirkan kepatuhan yang total kepada 

kiai yang dalam konteks wacana 

masyarakat Madura terkenal dengan istilah 

sami’na atha’na, sehingga keberadaan 

ulama yang tergabung dalam BASRA 

dapat dijadikan sebagai penentu dinamika 

pola keberagamaan masyarakat Madura 

dalam setiap waktu. 

 Kehadiran BASRA dalam 

dinamika sosial masyarakat Madura, 

merupakan wadah perjuangan para ulama 

se-Madura. BASRA dibentuk untuk 

                                                             
10

 Faisal Ismail, dkk, NU, Gusdurisme, 39. 
11

 Faisal Ismail, dkk, NU, Gusdurisme, 39-41. 

membangun kekompakan para kiai, 

terutama dalam rangka menghadapi 

persoalan-persoalan yang terjadi di Madura 

salah satunya adalah rencana industrialisasi 

di Madura. Rencana membangun 

industrialisasi di Madura, merupakan 

inisiatif Presiden BJ. Habibi yang notabene 

sangat getol mendorong industralisasi di 

pulau garam ini, ssperti Batam yang cukup 

berhasil dan maju.
12

 

 Dari ulasan tersebut, sangat jelas 

sekali bahwa pembentukan BASRA oleh 

para ulama se- Madura, merupakan respon 

sosial terhadap pembangunan industri di 

Madura, yang secara sosial pasti akan 

berdampak nyata terhadap dinamika sosial 

masyarakat Madura, sehingga para ulama 

perlu bersatu untuk membangun kekuatan 

sosial dalam menjaga Madura dari 

dampak-dampak negatif  industrialisasi. 

Faktanya, para ulama dalam BASRA ini, 

memang menolak kehadiran industralisasi 

di Madura, karena dianggap akan 

merugikan masa depan masyarakat 

Madura. Penolakan tersebut, tentu saja 

menjadi tantangan berat dalam misi meng-

industralisasi Madura. Sehingga, 

pemerintah dituntut untuk melakukan 

upaya-upaya persuasif agar para ulama 

                                                             
12

 Disarikan dari hasil wawancara dengan KH. 

Taufikurrahman FM. Ia merupakan salah satu tokoh 

ulama Madura yang aktif di BASRA. Ia juga 

sebagai pengasuh di Ponpes Matlabul Ulum, Jambu 

Lenteng Sumenep Madura. (Wawancara dilakukan 

pada 21 Agustus 2017). 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2018. Vol. 5. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                            ojs.uim.ac.id                                        E-ISSN. 2549-3833 
 

52 
 

Madura bisa memahami tentang 

signifikansi industralisasi di Madura.  

3. Kebebasan Beragama dan Argumen 

Kebangsaan Ulama “Dalam Bingkai 

NKRI” 

Pandangan Riaz Hasan tersebut 

memberikan ilustrasi te.ntang agama 

sebagai ciri khas keagamaan seseorang, 

termasuk umat Islam yang ada di Madura. 

Bagi masyarakat Madura, Islam telah 

menjadi identitas yang sangat esensial, 

sehingga komitmen keagamaan, 

sebagaimana telah digambarkan di atas, 

juga terjadi bagi masyarakat Madura yang 

mayoritas beragama Islam. 

Agama merupakan identitas Muslim 

yang esensial. Hal ini berlaku bagi semua 

Muslim, baik mereka yang saleh dan 

menjadi anggota oragnisasi keagamaan 

seperti Muhammadiyah di Indonesia, 

Jamaat-i-Islami di Pakistan, atau alIkhwan 

al-Muslimin di Mesir, atau mereka yang 

hidup di lingkungan masyarakat sekuler 

seperti Kazakhtan dan Turki.Ini juga 

berlaku bagi mereka yang berada di 

negara-negara non Muslim seperti India, 

Thailand, Jerman, Australia atau Amerika 

Serikat. Konsekwensinya, komitmen 

keagamaan merupakan bukti sekaligus 

ungkapan dari identitas Muslim.
13

 

 

                                                             
13

 Riaz Hasan, Keragaman Iman: Studi Komparatif 

Masyarakat Muslim ( Jakarta : PT Raja Grafindo 

Persada  PPIM UIN Jakarta, 2006), 43. 

Sebagai pulau santri, Madura 

mencerminkan sebuah daerah dengan 

penganut Islam yang sangat dominan. 

Tidak ada data pasti yang menjelaskan, 

persentase jumlah penganut agama Islam 

di Madura, tetapi ada yang menyebut umat 

Islam di Madura mencapai 92 % dari. 

Angka itu semakin menguatkan tentang 

dominasi umat Islam di Madura. Hanya 

sekitar 8 % dari masyarakat Madura yang 

tidak menganut agama Islam, baik itu 

Kristen, Budha dan lain sebagainya. 

Namun demikian, dominasi ulamt 

Islam di Madura sama sekali tidak menjadi 

ancaman bagi penganut agama non Islam, 

bahkan keberadaan non muslim di Madura, 

sama sekali tidak mempengaruhi terhadap 

ikatan persaudaran sebagai sesama orang 

Madura. Antara yang muslim dan non 

muslim, sama sekali tidak sekat pemisah. 

Agama yang dianut sama sekali tidak 

dijadikan sebagai alasan untuk menafikan 

sesama warga Madura. Toleransi telah 

menjadi kekuatan antara muslim dan non 

muslim di Madura, sehingga mampu 

meniadakan potensi konflik karena faktor 

agama. Hal itu terjadi, karena orang 

Madura memahami hakikat kebebasan 

dalam beragama, sehingga tak perlu ada 

intimidasi dan provokasi dari satu pihak 

kepada pihak yang lain atasnama agama 

tertentu, yang pada gilirannya bisa 

menciptakan keretakan relasi sosial yang 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2018. Vol. 5. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                            ojs.uim.ac.id                                        E-ISSN. 2549-3833 
 

53 
 

telah lama terikat sangat kuat. Kebebasan 

beragama di Madura begitu telah 

membumi, sehingga mampu memberikan 

jaminan terciptanya harmonisasi antara 

umat beragama. 

Sebagai elite sosial di Madura, kiai 

BASRA memiliki pandangan yang sama 

dalam memahami dan memaknai 

kebebasan agama di Madura. Sekalipun, 

umat Islam menjadi penganut agama 

terbesar di Madura, para ulama BASRA, 

memiliki cara pandang yang cukup 

moderat. Prinsip kebebasan beragama yang 

melandasi cara berfikir mereka adalah 

komitmen terhadap NKRI dengan segala 

produk yang ada di dalamnya. Salah satu 

produk konsekwensi dari NKRI adalah 

adalah jaminan terhadap keragaman dalam 

semua aspek, termasuk di dalamnya 

keragaman dalam beragama.Intinya, NKRI 

memberikan jaminan kebebasan untuk 

menganut agama yang diyakini 

kebenarannya, tanpa diintervensi oleh 

siapapun.  

Mengembalikan kebebasan 

beragama terhadap NKRI, sebagaimana 

menjadi dasar berfikir ulama BASRA, 

menunjukkan tentang pola pikir terbuka 

terhadap penganut agama lain. Kebebasan 

beragama yang mendapatkan perlindungan 

dalam NKRI, pada gilirannya melegitimasi 

sikap dan perilaku ulama BASRA dalam 

memaknai perbedaan agama di Madura. 

Pandangan itu, salah satunya diungkapkan 

oleh KH. Taufikurrahman FM. Menurut  

ulama BASSRA asal Sumenep ini : 

Kami tetap dalam bingkai NKRI. 

Bhinneka Tunggal Ika tetap kita jaga. Kita 

tetap menghargai perbedaan-perbedaan 

antar agama. Akan tapi, hal-hal yang 

wajar. Seperti yang terjadi di Sampang. 

Ada insiden tentang Tajul Muluk, yang 

terjadi insiden dengan masyarakat 

ahlussunah, sehingga terjadi korban 

pembunuhan. Ada satu orang yang 

meninggal. Kami sikapi masalah itu, baik 

kepada Menteri Agama dan Kapolda, agar 

tidak terjadi bentrokan lagi. Karena antara 

mereka terjadi perbedaan. Tidak mungkin 

bisa disatukan, tanpa mereka kembali ke 

jalan yang benar. Mereka tidak mungkin 

ketemu, akhirnya mereka (Syiah, penulis) 

diungsikan ke Sidoarjo untuk 

mengantisipasi hal-hal yang tidak 

diinginkan. Agar tidak terjadi bentrokan 

susulan antara Syiah dan Sunni.
14

  

Ulama di Madura, terutama BASRA 

sejatinya tidak pernah mempersoalkan 

kebebasan beragama selama dilakukan 

dengan konteks yang wajar dan tidak 

menganggu penganut agama lain. 

Kebhinnekaan menjadi dasar berfikir 

mereka dalam menyikapi perbedaan agama 

di Madura. Para ulama itu memberikan 

                                                             
14

 Wawancara dengan KH. Taufikurrahman FM 

dilakukan pada 25 Juni 2017. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2018. Vol. 5. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                            ojs.uim.ac.id                                        E-ISSN. 2549-3833 
 

54 
 

penghargaan yang tinggi terhadap 

kebebasan beragama yang dibenarkan 

dalam bingkai NKRI, sehingga menjaga 

dan memelihara keragaman beragama 

menjadi tugas bersama untuk dijaga. Kiai 

Hasan (atau kalangan santri biasa 

memanggil Ra Hasan), salah satu keluarga 

besar Pondok Pesantren Bata-Bata 

Pamekasan, juga membenarkan adanya 

kebebasan beragama dalam wadah NKRI 

yang telah memberikan jaminan keamanan 

dalam membumikan kebebasan dalam 

menjalankan agama yan diyakini oleh 

warganya. Menurutnya bahwa semuanya 

dalam bingkai NKRI. Perbedaan apapun 

yang terjadi, konteksnya mereka tetap 

dalam satu kesatuan yang tidak terpisahkan 

dengan NKRI.
15

 

Ketika NKRI yang menjadi dasar 

pemikiran, secara otomatis telah 

memberikan gambaran tentang cara 

pandang para ulama Madura bahwa konsep 

final NKRI dianggap sebaga pilihan tepat, 

karena prinsip yang dibangun dalam NKRI 

adalah keragaman dalam semua aspek. 

Semua perbedaan yang menyatu dalam 

wadah NKRI ibarat telah menjadi satu 

tubuh, yang tidak terpisahkan, termasuk di 

dalamnya perbedaan dalam beragama. 

Kebebasan beragama dalam bingkaua 

NKRI yang menjadi dasar berfikir para 

                                                             
15

 Wawancara dengan RA. Hasan dilakukan pada 1 

Juli 2017. 

ulama di Madura, secara substansial 

memberikan isyarat tentang sikap dan 

respon positif ulama dalam memaknai 

hubungan agama dengan konsep bernegara 

NKRI. Artinya, perbedaan agama yang 

terjadi di Madura, sejatinya ditempatkan 

sebagai bagian dari khazanah nusantara 

yang dibenarkan dan dilindungi oleh 

negara, sehingga penghormatan dan 

toleransi terhadap keragaman agama 

menjadi sesuatu yang given. Para ulama 

menerima setiap perbedaan agama di 

Madura, sebagai konsekwensi dari 

komitmen menjunjung tinggi konsep 

negara dalam bingkai NKRI. 

Dalam keterkaitan itu, NKRI 

merupakan refleksi dari negara yang 

memiliki ciri khas keragaman (pluralitas) 

yang kuat. Pluralitas itu pada gilirannya 

diikat oleh satu kekuatan bernama NKRI 

dan Pancasila sebagai ideologi di 

dalamnya. Ketika para ulama Madura 

menyatakan NKRI sudah final, maka 

keragaman juga sudah bisa dipastikan telah 

dianggap final, sehingga tak perlu 

dipersoalkan. Bahkan, wajib diterima apa 

adanya, dan tidak bisa dijadikan sebagai 

alasan untuk saling menyakiti dan 

menafikan. Menempatkan kebebasan 

beragama, dalam bingkai NKRI 

merupakan bentuk pengakuan yang tulus 

kalangan ulama dalam menerima konsep 

NKRI secara kaffah. Dengan mematok 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2018. Vol. 5. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                            ojs.uim.ac.id                                        E-ISSN. 2549-3833 
 

55 
 

NKRI sebagai pondasi dalam membangun 

kebebasan beragama di Madura, sudah 

pasti akan memberikan keyakinan tentang 

tumbuhnya toleransi dan kerukunan yang 

harus dibanguan. Karena dalam kebebasan 

beragama, setiap orang di Madura 

memiliki hak yang sangat asasi untuk 

menentukan keyakinan sendiri, tanpa 

merasa terancam dan ketakutan dari pihak 

manapun. Sebagimana komitmen ulama 

terhadap NKRI, komitmen ulama dalam 

menjaga kebebasan beragama dalam batas-

batas yang dibenarkan oleh Undang-

Undang menjadi komitmen para ulama 

Madura. 

NKRI adalah negara plural yang 

merangkum keragaman dalam semua 

aspeknya, termasuk keragaman agama dan 

keyakinan. Semuanya hidup dan tumbuh 

subur menjadi bagian dari kehidupan 

bangsa Indonesia, bahkan berkembang 

secara alamiah dalam sepanjang sejarah 

bangsa Indonesia. Menurut Listiyono 

Santoso, bahwa : 

Negara yang plural dari segala 

aspeknya memerlukan hal tidak berasal 

dari satu aspek. Dominasi satu kelompok 

atas kelompok lainnya dalam pluralitas 

tersebut berakibat pada pereduksian 

konsep negara bangsa yang di dalamnya 

berisi berbagai agama, suku, dan bahasa. 

Karenanya, penerimaan Pancasila dalam 

keadaan seperti itu adalah konsekuensi 

logis yang tidak bisa ditolak.
16

 

Pancasila yang menjadi dasar NKRI 

telah menjadi pondasi yang mampu 

memberikan inspirasi dalam pembangunan 

dan kemajuan bangsa, termasuk 

membangun kehidupan antar umat 

beragama yang harmonis dan dinamis. 

Menerima NKRI seperti yang terlihat 

dalam pandangan para ulama BASRA, 

berarti telah sepakat dengan ajaran yang 

tersurat dan tersirat dalam Pancasila. 

Mengamalkan nilai-nilai Pancasila 

merupakan bukti adanya komitmen dalam 

menjaga NKRI secara utuh. Para ulama 

BASRA, bukan hanya menjadi wadah para 

kiai berkumpul dan berdiskusi, tetapi juga 

menjadi pusat perjuangan para ulama 

dalam menjaga semangat NKRI di 

Madura, antara lain dilakukan dengan 

menjaga keragaman melalui transformasi 

toleransi dan kerukunan antar umat 

beragama di Madura. 

Apalagi, ulama BASRA telah 

menyatakan diri sebagai kekuatan strategis 

dalam mengawal perkembangan 

masyarakat Madura. BASSRA telah hadir 

sebagai penjaga marwah masyarakat 

Madura ; agar tetap eksis dan maju sesuai 

dengan karakteristik yang telah dimiliki. 

Sebab, toleransi tidak hanya cukup 

                                                             
16

 Lihat. Listiyono Santoso, Teologi Politik Gus 

Dur (Yogjakarta : Ar-Ruzz, 2004), 254. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2018. Vol. 5. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                            ojs.uim.ac.id                                        E-ISSN. 2549-3833 
 

56 
 

diajarkan, tetapi harus dikawal secara 

proaktif. Toleransi harus dibangun dengan 

kesadaran maksimal serta kerja-kerja 

transformasi dalam ruang-ruang sosial 

masyarakat Madura. Ngainum Naim 

menulis bahwa sikap toleransi tidak 

terbangun dengan sendirinya. Bisa jadi 

kesadaran tersebut lahir karena dialektika 

yang berlangsung secara produktif dalam 

dinamika hidup yang panjang. Sebaliknya, 

sikap dasar manusia yang tidak toleran 

akan semakin kukuh dan, dalam kondisi 

tertentu, memformula menjadi 

fundamentalisme, ketika menemukan 

faktor-faktor pendukung.
17

 

4. Percikan Konflik Agama “Syiah-Sunni 

Sampang” dan Respon Ulama  

Konflik antara penganut Syiah dan 

Sunni yang pernah terjadi di Kabupaten 

Sampang, oleh sejumlah kalangan 

dianggap sebagai bagian dari kejadian 

yang mengganggu kebebasan diantara 

umat beragama. Konflik yang sempat 

melahirkan aksi kekerasan tersebut dan 

berujung terhadap pengusiran warga Syiah 

telah menjadi noda tersediri dalam 

kehidupan keberagamaan di Madura. 

Sebab, kekerasan terhadap penganut 

agama, dapat menimbulkan kerenggangan 

sosial yang bisa mengancam terhadap 

                                                             
17

 Lihat. Ngainun Naim, Teologi Kerukunan 

Mencari Titik Temu dalam Keragaman ( 

Yogjakarta : TERAS, 2011), 43. 

semangat kerukunan dan toleransi 

beragama di Madura. Konflik Syiah dan 

Sunni yang terjadi di Sampang, secara 

faktual menjadi bagian fokus perhatian 

kalangan ulama, karena konflik tersebut 

bukan hanya telah melahirkan perbedaan 

pandangan keagamaan, melainkan juga 

telah melahirkan kekerasan diantara kedua 

belah pihak. Bahkan, sejumlah kalangan 

telah memposisikan  kasus Syiah di 

Sampang sebagai bagian kejadian yang 

telah meruntuhkan kebebasan beragama, 

dan yang lebih ekstrem kejadian tersebut 

dianggap sebagai bentuk pelanggaran 

HAM. Hal itu, misalnya diungkapkan 

dalam buku Laporan Hak Azasi Manusia 

Tahun 2014. Berkaitan dengan Kasus 

Syiah Sampang, dalam laporan tersebut 

tertulis : 

Kekerasan dan beragam bentuk 

pelanggaran Hak Asasi Manusia [HAM] 

terhadap kelompok minoritas beragama 

dan kepercayaan di Indonesia, telah 

menjadi persoalan serius yang belum 

terselesaikan hingga saat ini. Setidaknya 

lima tahun terakhir, pelanggaran HAM 

tidak hanya dialami oleh jamaah 

Ahmadiyah, namun juga umat Kristiani, 

bahkan belakangan dialami oleh pemeluk 

Syiah, di Sampang Madura.
18

 

                                                             
18

 Lihat dalam Laporan Hak Azazi Manusia dengan 

judul “Pelanggaran HAM dan Pelanggaran HAM 

Berat dalam Kasus-Kasus Kebebasan Beragama, 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2018. Vol. 5. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                            ojs.uim.ac.id                                        E-ISSN. 2549-3833 
 

57 
 

Berdasarkan kutipan tersebut, kasus 

kekerasan Syiah Sampang telah 

dimasukkan sebagai bagian bagian 

pelanggaran HAM dan secara otomatis – 

suka atau tidak suka – telah masuk dalam 

konteks gagangguan terhadap kebebasan 

beragama yang ada di Madura. BASRA 

secara khusus telah mengambil peran 

penting dalam penyelesaian kasus Syiah-

Sunni di Sampang tersebut. Bahkan para 

ulama BASRA dengan tegas bahwa 

praktek keagamaan yang dilakukan oleh 

warga Syiah di Sampang dianggap telah 

mengganggu ajaran keagamaan warga 

Sunni. Ulama yang tergabung dalam 

BASRA, bahkan memiliki pandangan yang 

sama tentang perilaku keagamaan Syiah 

Sampang sebagai perilaku yang menodai 

prinsip keagamaan dan dapat memacu 

konflik di tengah-tengah masyarakat. 

 

C. Penutup 

Berdasarkan gambaran di atas, dapat 

ditarik beberapa kesimpulan, antara lain. 

Pertama, BASRA sebagai bagian dari 

waah elite sosial agama di Madura 

memiliki peran yang penting dan strategis, 

terutama dalam mengawal perkembangan 

Madura. Dalam perkembangannya, 

BASRA telah banyak merespun isu-isu 

                                                                                        
Berkeyakinan dan Beribadah di Indonesia” 

(Jakarta : Solidaritas Perempuan Indonesia, 2014), 

2. 

sosial yang berkembang di Madura, bukan 

hanya masalah agama tetapi juga masalah 

pembangunan Madura. Hal itu 

menunjukkan bahwa BASRA memang 

memiliki peran strategis dalam dinamika 

kehidupan masyarakat Madura. 

Kedua, para kiai BASRA memiliki 

pandangan yang sama tentang perbedaan 

agama sebagai konsekwensi hidup dalam 

NKRI. Para ulama BASSRA sepakat, 

perbedaan agama tetap harus dikembalikan 

pada semangat NKRI yang noateben 

memberikan peluang yang sama untuk 

memilih keyakinan dan agama, bahkan hak 

yang sama dalam mendapatkan 

perlindungan. 

Ketiga, bagai ulama BASRA 

penganut agama non muslim adalah sama 

secara sosial dan memiliki hak yang sama 

dalam membangun Madura. Bagi ulama 

BASRA mereka juga harus dihormati, 

selama tidak menganggu kehidupan 

keagamaan masyarakat Madura. 

 

Daftar Pustaka 

 

Hasan, Riaz, Keragaman Iman : Studi 

Komparatif Masyarakat Muslim 

Jakarta : PT Raja Grafindo 

Persada  PPIM UIN Jakarta, 

2006. 

 

Ismail, Faisal, dkk, NU, Gusdurisme dan 

Politik Kiai Yogjakarta : Tiara 

Wacana, 1999. 

 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2018. Vol. 5. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                            ojs.uim.ac.id                                        E-ISSN. 2549-3833 
 

58 
 

Laporan Hak Azazi Manusia dengan judul 

“Pelanggaran HAM dan 

Pelanggaran HAM Berat dalam 

Kasus-Kasus Kebebasan 

Beragama, Berkeyakinan dan 

Beribadah di Indonesia” (Jakarta 

: Solidaritas Perempuan 

Indonesia, 2014. 
 

Naim,  Ngainun, Teologi Kerukunan 

Mencari Titik Temu Dalam 

Keragaman Yogjakarta : Teras, 

2011. 

 

Rozaki, Abdur, Menabur Kharisma 

Menuai Kuasa: Kiprah Kiai dan 

Blater sebagai Rezim Kembar di 

Madura pengantar Abd. A’la, 

“Membaca Keberagamaan 

Masyarakat Madura”, dalam 

Yogjakarta : Pustaka Marwa, 

2004. 

 

Santoso,  Listiyono, Teologi Politik Gus 

Dur Yogjakarta : Ar-Ruzz, 2004. 

 

Tidjani, Djauhari, KH. Mohammad, 

Membangun Madura Jakarta : 

TAJ Publishing, 2008. 

 

Turmudi, Endang, Perselingkuhan Kiai 

dan Kekuasaan Yogjakarta : 

LKiS, 2004. 

 

Ummatin, Khoiro, Perilaku Politik Kiai 

Yogjakarta : Pustaka pelajar, 

2002. 

 

Wawancara KH. Taufikurrahman, FM 

dilakukan pada 25 Juni 2017. 

 

Wawancara RA. Hasan dilakukan pada 1 

Juli 2017. 

 

Wiyata, A. Latif, Carok : Konflik 

Kekerasan dan Harga Diri 

Orang Madura Yogjakarta :  

LKiS, 2006. 

 

 


