Februari 2018. Vol. 5. No.1
©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

ISSN. 2355-0104 0js.uim.ac.id E-ISSN. 2549-3833

BASRA Ulama and Medina Porch of Madura;
Portrait of religious freedom in Madura

Mukhlishi & Surya Fajar Rasyid
Dosen STKIP PGRI Sumenep
E-Mail: lisyi@stkippgrisumenep.ac.id

Abstrak

Gagasan Ulama BASRA tentang kebebasan agama di Madura menjadi sesuatu yang
sangat urgen untuk diangkat ke permukaan, pemikiran tentang masalah kebebasan agama
yang menjadi cita-cita BASRA di Madura merupakan sesuatu yang faktual untuk
ditransformasi di tengah wacana menjadikan Madura sebagai serambi Madinah Ulama
Madura yang tergabung dalam BASRA mencoba untuk mentransformasikan ajaran Islam
terutama terkait dengan kebebasan dari yang bersifat normatif menjadi praksis. Untuk
kepentingan ini, model pemahaman yang dilakukan variatif, mulai dari pemahman kultural
dengan masyarakat umum, hingga pemahaman yang terkatagori struktural yakni selektif
dan mengkritisi serta mengkaji kebijakan pemerintah yang dapat mengikis budaya
Indonesia secara umum dan Madura secara khusus. Pada era digital ini banyak saling
serang dengan menggunakan label SARA, padahal NKRI sudah final yang berarti harus
berpikiran Maju yang telah bersepakat kita hidup dalam keberagaman yang itu juga pernah
dipraktekkan nabi dalam piagam Madinah yang mampu mengayomi kaum minoritas
seperti Yahudi dan Nasrani.

Kata Kunci : Ulama BASRA, Serambi Madinah dan Kebebasan Bergama

Abstract

The idea of BASRA piousman about religion freedom in Madura is becomes very
urgent to be raised to the surface, the idea of the issue of religious freedom which is
became the ideals of BASRA in Madura is factual to be transformed amid the discourse to
make Madura as the Serambi Medinah. Madura piousman Council BASRA tries to
transform Islamic teachings primarily in relation to freedom from normative to praxis. For
this purpose, the varied model of understanding, ranging from the cultural understanding
with the general public, the selective structural and criticize and examine government
policies that can erode Indonesia culture generally and Madura in particularly. In the
globalization era is a lot of attacking each other by using SARA, whereas NKRI is final
which means to be forward-thinking who have agreed we live in diversity that also once
practiced the prophet in the Medina charter that is able to serve the minorities such as Jews
and Christians.

Keywords: BASRA Piousman, Serambi Medina and Religion Freedom

43


mailto:lisyi@stkippgrisumenep.ac.id

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN

Februari 2018. Vol. 5. No.1 \‘
©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

0js.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

A. Pendahuluan

Konstelasi kehidupan sosial dan
budaya bangsa Indonesia, Madura dengan
segala potensi yang dimiliki di dalamnya
selalu melahirkan wacana-wacana krusial
yang cukup unik, mulai wacana menjadi
propinsi sendiri sampai pada pemikiran
menjadikan Madura sebagai serambi
Madinah. Semua itu merupakan dinamika
sosial yang terus berkembang di pulau
seribu pesantren ini.

Gagasan  menjadikan  Madura
sebagai serambi Madinah merupakan
pemikiran unik yang pernah dimunculkan
di Madura dan bahkan akan terus
digulirkan guna menciptakan kondisi
Madura yang tetap berpijak pada nilai-nilai
ke-Madinah-an,  yaitu  satu  model
kehidupan yang berpijak pada kerangka
nilai-nilai agama yang kuat dengan
merujuk pada ajaran al-Qur’an dan Hadith
Nabi Muhammad SAW.

Dalam aspek keagamaan, Madura
didominasi oleh kalangan Muslim tulen
yang menguasai di seluruh Madura
(Bangkalan, Sampang, Pamekasan dan

Sumenep).! Kemunculan isu-isu dan

! Tingginya apresiasi masyarakat Madura dalam
beragama, bisa dilihat betapa antusiasnya
masyarakat Madura memakmurkan  masjid,
mushalla dan langgar yang bertebaran di seluruh
penjuru Madura. Kenyataan menunjukkan tentang
posisi agama Islam yang telah mengakar kuat
dalam kehidupan masyarakat Madura. Lihat. KH.
Mohammad Tidjani Djauhari, Membangun Madura
(Jakarta : TAJ Publishing, 2008), 2.

simbol keagamaan dalam ranah sosial
kehidupan Madura merupakan akibat dari
hal itu, seperti diungkapkan Abd. A’la,
bahwa potret masyarakat Madura sebagai
masyarakat dengan keberagamaan yang
kuat, tapi sekaligus dianggap” nyaris lekat
dengan tradisi atau budaya yang tidak
selamanya mencerminkan nilai-nilai Islam
mengisyaratkan  tentang  kompleksitas
kehidupan budaya keagamaan masyarakat
Madura itu sendiri.?

Simbolisasi komitmen keagamaan
itu, salah satunya tergambar dalam rumah-
rumah tradisional masyarakat Madura,
baik di Bangkalan, Sampang, Sumenep
dan Pamekasan, yaitu dalam setiap rumah
pasti memiliki sebuah bangunan langgher
(mushalla) dengan lokasi berada di ujung
paling barat sesuai dengan simbolisasi
posisi Ka’bah sebagai simbol kiblat umat
Islam.® Tingginya komitmen keagamaan
orang Madura biasanya dikongkritkan
dengan memberikan kepercayaan sosial
yang tinggi terhadap elite-elite agama
(kiai/ulama) Madura. Bagi rata-rata orang
Madura, kiai/ulama adalah panutan dan
pegangan  dalam menjalani  serta

menentukan kehidupan sosial, sehingga

2 Lihat. Pengantar Abd. A’la, “Membaca
Keberagamaan Masyarakat Madura”, dalam
Abdur Rozaki, Menabur Kharisma Menuai Kuasa:
Kiprah Kiai dan Blater sebagai Rezim Kembar di
Madura (Yogjakarta : Pustaka Marwa, 2004), v.

% A. Latif Wiyata, Carok : Konflik Kekerasan dan
Harga Diri Orang Madura (Yogjakarta: LKiS,
2006), 46.

44



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN
Februari 2018. Vol. 5. No.1

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

Al

ISSN. 2355-0104

0js.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

dalam ranah sosial, kiai memiliki peran
yang strategis di tengah-tengah masyarakat
dan masa depan Madura.

Zamakhsyari Dhofir menyebutkan
bahwa sosok kiai merupakan tokoh sentral
dalam  kehidupan sebuah pesantren.
Dengan integritas kepribadian, wibawa
keilmuan dan kharisma kepemimpinannya,
seorang kiai menjadi anutan bagi seluruh
anggota keluarga, bagi para santri dan bagi
komunitas di lingkungan dan di luar
pesantrennya.* Kiai adalah uswatun
hasanah, contoh dan model yang baik
dalam seluruh perilaku, tindak tanduk,
perangai dan tabiat pribadinya bagi para
santri dan komunitas di lingkungannya.
Pengaruh kiai terasa tidak saja dalam
kehidupan sosial keagamaan, tetapi juga
dalam kehidupan sosial politik.’

Posisi  Kiai di  tengah-tengah
masyarakat Madura kerapkali diposisikan
lebih tinggi dari pada posisi sosial apapun,
bahkan dalam derajat tertentu Kiai
terposisikan sebagai penguasa sosial dan
rujukan yang esensial dalam memetakan
dan mengarahkan masa depan
pembangunan Madura yang dianggap
mampu menggerakkan masyarakat secara
kultural, apalagi elit-elit melebur dalam

satu komunitas kultural yang kuat, seperti

* Faisal Ismail, dkk, NU, Gusdurisme dan Politik
Kiai (Yogjakarta : Tiara Wacana, 1999), 21.
% Ismail, dkk, NU, Gusdurisme, 21.

BASRA (Badan Silaturrahim Ulama
Madura).

Sebagai komunitas yang mewadahi
para kiai Madura, BASRA acapkali
menjadi gawang dan penentu tentang masa
depan Madura. Gagasan dan gerakan sosial
yang dilakukan BASRA secara langsung
dianggap sebagai representasi masyarakat
Madura, sehingga berbagai gagasan
tentang Madura yang diusung oleh Kkiai-
kiai BASRA juga menjadi kesepakatan
masyarakat. Salah satu gagasan besar
tentang pembangunan Madura yang
hendak diperjuangkan oleh BASRA adalah
menciptakan kehidupan Madura yang tetap
kental dengan nilai-nilai religiusitasnya.

Secara otomatis, nilai-nilai
keislaman akan menjadi nuansa kental
dalam pembangunan Madura, karena
BASRA merupakan wadah para elit-elit
agama Islam, sehingga tidak mustahil
dalam setiap gagasan dan gerakan yang
ditawarkan akan menimbulkan sesuatu
yang bias, terutama terhadap penganut
agama lain, apalagi BASRA hanya
mewadahi satu elit agama (Islam) dan
tidak mengakomodir elit agama yang lain.
Padahal, pembangunan dan pengembangan
Madura harus didasarkan pada pemikiran
semua pihak, tidak hanya didominasi oleh
pemikiran pihak dominan, tetapi juga elit-
elit agama lain, sehingga akan terjadi

sinergi yang ideal dalam membangun

45



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN
Februari 2018. Vol. 5. No.1

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

Al

ISSN. 2355-0104

0js.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

Madura, terutama dalam  masalah
kebebasan beragama dan perlindungan
terhadap agama lain.

Melihat konteks ini, gagasan Kkiai
BASRA tentang kebebasan agama di
Madura menjadi sesuatu yang sangat urgen
untuk diangkat ke permukaan, sehingga
gerakan dan pemikiran kiai-kiai BASRA
tidak akan menimbulkan kecurigaan bagi
agama lain, karena secara teoritis, pihak
dominan acapkali menafikan keberadaan
pihak minoritas, sehingga pemikiran
tentang masalah kebebasan agama yang
menjadi cita-cita BASRA di Madura
merupakan sesuatu yang faktual untuk
ditransformasi  di  tengah  wacana
menjadikan Madura sebagai serambi
Madinah, peta dan formulasi pemikiran
tentang kebebasan agama yang ditawarkan
olen para kiai Madura dapat menjadi
spektrum  dalam  membangun  dan

menciptakan kehidupan ~ masyarakat
Madura yang universal dan plural.

Hasil riset ini akan difokuskan pada
beberapa hal. Pertama, bagaimana peran
strategis BASRA sebagai kekuatan elite
sosial relegius dalam konstelasi gerakan
sosial budaya di Madura? Kedua,
bagaimana pandangan kiai-kiai yang
BASRA tentang

perbedaan agama di Madura? Ketiga,

tergabung  dalam

bagaimana pemikiran Kkiai-kiai BASRA
dalam memposisikan kelompok penganut

agama lain di  tengah  wacana
membangunan Madura sebagai serambi
Madinah?

B. Pembahasan
1. Perspektif Kebebasan Beragama

Kebebasan dalam menganut agama
merupakan hak setiap manusia. Memilih
agama sesuai dengan keyakinan yang
hakiki  merupakan fitrah  kehidupan
manusia. Tak ada manusia manapun yang
bisa  membatasi ruang  keyakinan
seseorang, karena memilih keyakinan
merupakan wilayah yang prifat. Setiap
individu memiliki hak asasi manusia yang
sama, terutama dalam memilih agama yang
diyakini bisa memberikan keselamatan
dunia dan akhirat. Bahkan, hak asasi
manusia itupun sudah  mendapatkan
legitimasi  dari  dunia internasional
sebagaimana telah ditegasan oleh Alim,
(2001 : 60) Declaration of Independence of
the United States of America, yang
dideklarasikan oleh The Representatives of
the United States of America dalam
General Congress Assembled, pada 4 Juli
1776.

Berdasarkan pada konteks kebebasan
tersebut, setidaknya terdapat empat macam
kebebasan yang dimiliki oleh manusia,
yang terkenal dengan The Four Freedoms
yang dimiliki oleh manusia dan hal itu
bersifat sangat privat. Kebebasan tersebut

46



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN
Februari 2018. Vol. 5. No.1

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

Al

ISSN. 2355-0104

0js.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

misalnya dalam bentuk kebebasan dalam
mengeluarkan pendapat, kebebasan dalam
memeluk  agama,  kebebasan  dari
kemiskinan dan kebebasan dari perasaan
takut.

Sekian banyak dari berbagai macam
kebebasan tersebut, kebebasan dalam
memilih agama juga menjadi bagian tidak
terpisahkan dari kebebasan yang menjadi
hak setiap manusia. Sebagai bagian dari
hak substansial setiap manusia, memilih
agama tentu saja tidak dapat diintervensi
oleh siapapun dan keyakinan manapun.
Agama menjadi setiap hak individu sesuai
dengan  keyakinannya yang sangat
substansial. Maka, pemaksaan untuk
menganut agama tertentu dianggap sebagai
bentuk pelanggaran hak kemanusiaan yang
kejam. Bahkan, negara maupun institusi
agama apapun, juga tidak bisa melakukan
intervensi untuk memaksa pihak lain agar
menganut agama tertentu. Mohamed Talbi
dalam Kurzman, (2003 : 232) menyatakan
bahwa “Kebebasan agama saat ini telah
mengakar dalam kehidupan sosial Kkita.
Sejak Hak Asasi Manusia pada tahun
1945, konsep ini telah muncul sebagai
bagian esensial dari hukum internasional.
Lebih jauh, Talbi menyatakan bahwa
setiap manusia mempunyai hak untuk
berbeda, dan bahwa planet yang ada telah
sedemikian kecil bagi ambisi-ambisi dan

mimpi-mimpi. Di dunia baru ini, dalam

periodenya yang pesat, tidak ada lagi ruang
bagi yang ekslusif. Keanekaragaman
adalah hukum zaman”.

Maka, kebebasan dalam menjadikan
agama tertentu sebagai pusat keyakinan,
mutlak berada di tangan setiap manusia
yang hakiki. Beragama adalah fitrah
kehidupan dan memilih agama sesuai
keyakinan juga fitrah setiap individu yang
bebas. Bahkan, dalam konteks agama
Islam, menganut agama tertentu sudah
ditegaskan dalam al-Qur’an bahwa bagimu
agamamu, dan bagiku adalah agamaku.

Bahkan, arogansi dan pemaksaan
dalam beragama, sama sekali tidak
dibenarkan menurut al-Qur’an, karena
dalam beragama tidak ada paksaan, karena
beragama dilandasi oleh satu keyakinan
personal  yang  substansial.  Allah
menegaskan dalam al-Qur’an: “Tidak ada
paksaan untuk (memasuki) agama (Islam);
sesungguhnya telah jelas jalan yang benar
daripada jalan yang sesat, karena itu
barang siapa yang ingkar kepada Thaghut
dan beriman kepada Allah, maka
sesungguhnya ia telah berpegang kepada
buhul tali yang amat kuat yang tidak akan
putus.

Dan Allah Maha mendengar lagi
Maha mengetahui (Qs. Al-Bagarah: 256):
Ayat  tersebut menjelaskan  tentang
penegasian terhadap perilaku beragama

yang cenderung memaksa terhadap

47



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN
Februari 2018. Vol. 5. No.1

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

Al

ISSN. 2355-0104

0js.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

keyakinan pihak lain. Istilah pemaksaan
yang digunakan oleh al-Qur’an dalam ayat
di atas, semakin menegaskan tentang hak
kebebasan setiap manusia dalam memilih
dan meyakini agama tertentu, termasuk
dalam ber-Islam. Karena Islam sama sekali
tidak membenarkan adanya pemaksaan
terhadap penganut agama lain, Islam tidak
pernah mengajarkan pemaksaan untuk
mengganti agama tertentu, melainkan
Islam  menawarkan  sebuah  konsep
keberagamaan yang damai dan
memberikan keyakinan tentang kebenaran
yang hakiki.

Islam telah memberikan pesan yang
gamblang tentang keragaman ini. Bahwa
pluralitas dalam kehidupan tidak bisa
dibantah dengan logika apapun. Jadi,
pluralitas dalam beragama menjadi sesuatu
yang given, nyata dan apa adanya dalam
kehidupan umat manusia dalam sepanjang
sejarah.

Menurut Said Agqil Sirodj (2006 :
298) bahwa diantara ketentuan Tuhan atas
manusia adalah bahwa jagad raya bersifat
plural. Dari komunitas manusia saja,
Tuhan menjadikan dalam berbagai etnis,
bangsa, bahasa, status sosial, dan
sebagainya. Lebih jauh Said Aqil Siroj
menjelaskan bahwa paham kebangsaan
tidak berlandaskan kepada ras tertentu,
agama tertentu, juga bahasa tertentu.

Paham kebangsaan terformulasikan di atas

sendi-sendi  keseriusan ~ dan  tekad
komunitas manusia untuk hidup bersama
sebagai suatu bangsa yang merdeka.

Berbagai konteks perbedaan agama
sejatinya harus ditempatkan dalam ruang
lingkup pluralitas yang telah menjadi
kodrat dalam kehidupan. Agama yang
plural dianut oleh segenap umat manusia,
menunjukkan tentang adanya kebebasan
bagi setiap individu untuk merayakan
pluralitas keagamaan sebagai konsekwensi
dari pluralitas kehidupan. Seperti yang
ditulis oleh Ngainun Naim bahwa
pluralitas merupakan realitas yang lekat
dalam kehidupan kita sehari-hari. la hadir
tanpa rekayasa sebagai kehendak Tuhan
yang tidak bisa ditolak.®

Konsep kerukunan antar umat
beragama pada dasarnya berangkat dari
konsep kemajemukan dan keanekaragaman
dalam hidup. Perbedaan dalam banyak
aspek kehidupan merupakan fakta alamiah
atau fitrah kehidupan yang tidak bisa
dinafikan. Menemukan perbedaan dalam
kehidupan ini adalah sesuatu yang niscaya
dan mustahil untuk dinafikan, sehingga
pengingkaran terhadap perbedaan manusia
dalam berbagai aspeknya bisa dianggap
sebagai bentuk pengingkaran terhadap

® Lihat Ngainun Naim, Teologi Kerukunan Mencari
Titik Temu Dalam Keragaman (Yogjakarta : Teras,
2011), 23.

48



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN
Februari 2018. Vol. 5. No.1

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

Al

ISSN. 2355-0104

0js.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

realitas kehidupan yang ‘“sengaja” telah
diciptakan oleh Tuhan.

Dalam pandangan Said Agil Sirajd
(2006 : 279-280) bahwa esensi firman
Allah itu berlaku bagi semua agama di
dunia, terutama agama monoteis (Yahudi,
Kristen, dan Islam). Kristen Protestan,
Katolik, Islam, Hindu, Buddha,
Konghuchu, ataupun agama-agama lain,
pada hakikatnya sama, yaitu mengakui
adanya dzat yang menciptakan dunia dan
seisinya. Dzat inilah yang wajib disembah
dan ditaati oleh semua orang tanpa
pandang bulu, sehingga ketaatan seorang
manusia berada di atas ras, golongan,
status sosial, warna kulit, serta perbedaan-
perbedaan lahiriyah lainnya.

Oleh karena itu, Pandangan Rahardjo
(2002:120) perbedaan dan pluralisme
(terutama agama) yang ada di dunia ini,
pada hakikatnya merupakan sesuatu yang
pasti terjadi, sehingga diperlukan kearifan
dan kesadaran maksimal untuk
meresponnya. Sebab, perbedaan agama
yang tercipta, sama sekali bukan
merupakan sebuah persoalan yang konflik,
yang pada gilirannya  melahirkan
disharmoni diantara umat beragama itu
sendiri, karena perbedaan yang terjadi pada
hakikatnya merupakan fitrah kehidupan
yang dengan sengaja diciptakan oleh
Tuhan. Erich Formm menyebut agama

sebagai kecenderungan kodrati manusia

dalam mencari keseimbangan dalam
eksistensinya. Dalam pencariannya itu,
manusia mencari yang ideal. Dari situlah ia
membentuk  sistem  orientasinya dan
pengabdiannya. Kecenderungan ini
merupakan bagian yang instrinsik dalam
eksistensi manusia.

Sementara itu, Muchit Muzadi dalam
Ayu Sutarto, (2008

ulasan cukup panjang tentang pemahaman

100) memberikan

saling menghormati ini: Saling mengenal
(lita’arafu) berarti saling mengerti, saling
menghormati, dan saling membantu. Di
hadapan Allah, manusia dari kelompok
etnik manapun adalah makhluk yang
mulia, sebagaimana firman-Nya : Sungguh,
Kami muliakan anak-anak Adam. Kami
angkut mereka (kami beri kemampuan
dalam angkut mengangkut) di daratan dan
di lautan. Kami beri mereka rizki yang
baik-baik dan Kami lebihkan mereka
dengan kelebihan mereka yang sempurna
atas kebanyakan makhluk yang Kami
ciptakan (Qs. Al-Isra’ : 70).

Berangkat dari sikap lita’arafu
itumenurut Muchit Muzadi, “saling
mengenal” dan Karramna “dijadikan
makhluk terhormat” itu, Islam mengatur
hubungan antar manusia untuk saling
menolong, saling membantu, saling
mengasihi, dan saling menasehati. Manusia

memiliki  bermacam hubungan, baik

49



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN
Februari 2018. Vol. 5. No.1

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

Al

ISSN. 2355-0104

0js.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

hubungan darah, akidah, etnik, profesi
maupun ideologis dengan manusia lain.
2. BASSRA dalam Dinamika Sosial
Masyarakat Madura

Kiai atau ulama adalah sosok sentral
dalam kehidupan umat Islam. Keberadaan
kiai menempati pada posisi yang sangat
strategis dalam dinamika sosial
masyarakat, bahkan kiai kerapkali disebut
sebagai pelaku sosial yang cukup urgen
dalam kehidupan masyarakat, terutama
masyarakat dengan komunitas pesantren
yang besar. Posisi sentral tersebut terkait
dengan kedudukan Kiai sebagai orang yang
terdidik dan kaya di tengah masyarakat.”

Sebagai elit terdidik, kiai identik
dengan sosok berpengatahun, terutama
pengetahuan agama, dan pada akhirnya
kiai dianggap sebagai pewaris para Nabi,
dengan keyakinan bahwa kiai memiliki
hak otoritas dalam hal-hal keagamaan dan
masalah sosial. Posisi semacam ini,
konsekwensi dari pengakuan kiai sebagai
figur terdidik. Sementara dengan kekayaan
yang dimiliki, Kiai menjadi patron, kepada
siapa banyak penduduk desa bergantung.
Posisi sentral kiai dapat dilihat dalam pola
patronase ini, terutama karena pola ini
menghubungkan dan mengikat kiai dengan

para santri atau siswanya.®

" Endang Turmudi, Perselingkuhan Kiai dan
Kekuasaan (Yogjakarta : LKiS, 2004), 1.
® Turmudzi, Perselingkuhan Kiai, 1.

Keberadaan kiai di tengah-tengah
masyarakat sebagai figur sentral yang
menjadi  rujukan bagi setiap aspek
kehidupan sosial masyarakat, bahkan tidak
jarang setiap perilaku dan gagasan Kkiai
dijadikan sebagai rujukan yang absolut di
kalangan masyarakat tradisional. Kiali
bukan hanya diposisikan sebagai figur
sosial yang sentral, tetapi — kadang — lebih
dari sekedar itu, yaitu munculnya
keyakinan bahwa kiai sebagai pewaris para
Nabi. Keyakinan ini pada gilirannya
melahirkan posisi melampaui posisi kiai
dalam ranah sosial budaya, karena
keyakinan kiai sebagai pewaris para Nabi
memunculkan keyakinan total bahwa kiai
bagian penting dalam dunia kenabian.

Hal ini berakibat, posisi kiai di
tengah-tengah masyarakat kultural adalah
sebagai figur utama yang menjadi kiblat
dalam semua aspek kehidupan sosial,
lebih-lebih terutama dalam aspek agama.®
(Madura
misalnya), perilaku, perbuatan dan dan

Bagi masyarakat  kultural

perkataan kiai dianggap sebagai referensi

% Menurut Dirdjosantoso bahwa posisi sentral kiai
pesantren dalam konteks sosial keagamaan dan
politik, secara historis sudah berlangsung sejak
jaman kerajaan. Pengaruh besar dalam urusan
politik dan kenegaraan Kkiai pesantren dapat
ditelusuri adanya pemberlakuan desa perdikan bagi
desa yang ditempati pesantren. Kondisi tersebut
menunjukkan tentang posisi kiai pesantren sebagai
kelompok elit mendapat pengakuan publik dan ini
sekaligus sebagai bukti kiai pesantren memiliki
peran strategis di masyarakat. Lihat dalam Khoiro
Ummatin, Perilaku Politik Kiai (Yogjakarta :
Pustaka Pelajar, 2002), 30.

50



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN
Februari 2018. Vol. 5. No.1

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

Al

ISSN. 2355-0104

0js.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

yang tidak terbantahkan, sehingga menjadi
sesuatu yang sejatinya harus ditiru dan
didengar.® Apalagi dalam kehidupan
masyarakat kultural, kiai dianggap sebagai
pemimpin non formal sekaligus berperan
sebagai sosok pemimpin spritual, dan
posisi mereka sangat dekat dengan
kelompok-kelompok masyarakat lapisan
bawah di desa-desa. Akibatnya, perkataan
kiai akan selalu didengar, diikuti dan
dilaksanakan oleh para jamaah, komunitas
(komonitas santri/alumni santri, pen.) dan
massa yang dipimpinnya.™

Dalam keterkaitan itu, dalam ranah
sosial budaya, kiai tidak saja tampil
sebagai broker kebudayaan masyarakat,
tetapi bisa menghegemoni kehidupan
sosial masyarakat, karena keyakinan pada
kiai sebagai figur sosial, acapkali
melahirkan kepatuhan yang total kepada
kiai yang dalam konteks wacana
masyarakat Madura terkenal dengan istilah
sami’'na atha’na, sehingga keberadaan
ulama yang tergabung dalam BASRA
dapat dijadikan sebagai penentu dinamika
pola keberagamaan masyarakat Madura
dalam setiap waktu.
BASRA dalam
dinamika sosial masyarakat Madura,

Kehadiran

merupakan wadah perjuangan para ulama
se-Madura. BASRA dibentuk untuk

10 Faisal Ismail, dkk, NU, Gusdurisme, 39.
1 Faisal Ismail, dkk, NU, Gusdurisme, 39-41.

membangun  kekompakan para Kiali,
terutama dalam rangka menghadapi
persoalan-persoalan yang terjadi di Madura
salah satunya adalah rencana industrialisasi
di  Madura.

industrialisasi di Madura, merupakan

Rencana  membangun
inisiatif Presiden BJ. Habibi yang notabene
sangat getol mendorong industralisasi di
pulau garam ini, ssperti Batam yang cukup
berhasil dan maju.*

Dari ulasan tersebut, sangat jelas
sekali bahwa pembentukan BASRA oleh
para ulama se- Madura, merupakan respon
sosial terhadap pembangunan industri di
Madura, yang secara sosial pasti akan
berdampak nyata terhadap dinamika sosial
masyarakat Madura, sehingga para ulama
perlu bersatu untuk membangun kekuatan
sosial dalam menjaga Madura dari
dampak-dampak negatif  industrialisasi.
Faktanya, para ulama dalam BASRA ini,
memang menolak kehadiran industralisasi
di Madura, karena dianggap akan
merugikan masa depan  masyarakat
Madura. Penolakan tersebut, tentu saja
menjadi tantangan berat dalam misi meng-
industralisasi Madura. Sehingga,
pemerintah dituntut untuk melakukan

upaya-upaya persuasif agar para ulama

12 Disarikan dari hasil wawancara dengan KH.
Taufikurrahman FM. la merupakan salah satu tokoh
ulama Madura yang aktif di BASRA. la juga
sebagai pengasuh di Ponpes Matlabul Ulum, Jambu
Lenteng Sumenep Madura. (Wawancara dilakukan
pada 21 Agustus 2017).

51



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN
Februari 2018. Vol. 5. No.1

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

Al

ISSN. 2355-0104

0js.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

Madura  bisa  memahami  tentang
signifikansi industralisasi di Madura.

3. Kebebasan Beragama dan Argumen

Kebangsaan Ulama “Dalam Bingkai
NKRI”
Pandangan Riaz Hasan tersebut

memberikan ilustrasi te.ntang agama
sebagai ciri khas keagamaan seseorang,
termasuk umat Islam yang ada di Madura.
Bagi masyarakat Madura, Islam telah
menjadi identitas yang sangat esensial,
sehingga komitmen keagamaan,
sebagaimana telah digambarkan di atas,
juga terjadi bagi masyarakat Madura yang
mayoritas beragama Islam.

Agama merupakan identitas Muslim
yang esensial. Hal ini berlaku bagi semua
Muslim, baik mereka yang saleh dan
menjadi anggota oragnisasi keagamaan
seperti  Muhammadiyah di Indonesia,
Jamaat-i-Islami di Pakistan, atau allkhwan
al-Muslimin di Mesir, atau mereka yang
hidup di lingkungan masyarakat sekuler
seperti Kazakhtan dan Turki.Ini juga
berlaku bagi mereka yang berada di
negara-negara non Muslim seperti India,
Thailand, Jerman, Australia atau Amerika
Serikat.  Konsekwensinya,  komitmen
keagamaan merupakan bukti sekaligus

ungkapan dari identitas Muslim.*®

3 Riaz Hasan, Keragaman Iman: Studi Komparatif
Masyarakat Muslim ( Jakarta : PT Raja Grafindo
Persada PPIM UIN Jakarta, 2006), 43.

Madura

mencerminkan sebuah daerah dengan

Sebagai pulau santri,

penganut Islam yang sangat dominan.
Tidak ada data pasti yang menjelaskan,
persentase jumlah penganut agama Islam
di Madura, tetapi ada yang menyebut umat
Islam di Madura mencapai 92 % dari.
Angka itu semakin menguatkan tentang
dominasi umat Islam di Madura. Hanya
sekitar 8 % dari masyarakat Madura yang
tidak menganut agama Islam, baik itu
Kristen, Budha dan lain sebagainya.
Namun demikian, dominasi ulamt
Islam di Madura sama sekali tidak menjadi
ancaman bagi penganut agama non Islam,
bahkan keberadaan non muslim di Madura,
sama sekali tidak mempengaruhi terhadap
ikatan persaudaran sebagai sesama orang
Madura. Antara yang muslim dan non
muslim, sama sekali tidak sekat pemisah.
Agama yang dianut sama sekali tidak
dijadikan sebagai alasan untuk menafikan
sesama warga Madura. Toleransi telah
menjadi kekuatan antara muslim dan non
muslim di Madura, sehingga mampu
meniadakan potensi konflik karena faktor
agama. Hal itu terjadi, karena orang
Madura memahami hakikat kebebasan
dalam beragama, sehingga tak perlu ada
intimidasi dan provokasi dari satu pihak
kepada pihak yang lain atasnama agama
tertentu, yang pada gilirannya bisa

menciptakan keretakan relasi sosial yang

52



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN
Februari 2018. Vol. 5. No.1

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

Al

ISSN. 2355-0104

0js.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

telah lama terikat sangat kuat. Kebebasan
beragama di  Madura begitu telah
membumi, sehingga mampu memberikan
jaminan terciptanya harmonisasi antara
umat beragama.

Sebagai elite sosial di Madura, kiai
BASRA memiliki pandangan yang sama
dalam  memahami dan  memaknai
kebebasan agama di Madura. Sekalipun,
umat Islam menjadi penganut agama
terbesar di Madura, para ulama BASRA,
memiliki cara pandang yang cukup
moderat. Prinsip kebebasan beragama yang
melandasi cara berfikir mereka adalah
komitmen terhadap NKRI dengan segala
produk yang ada di dalamnya. Salah satu
produk konsekwensi dari NKRI adalah
adalah jaminan terhadap keragaman dalam
semua aspek, termasuk di dalamnya
keragaman dalam beragama.Intinya, NKRI
memberikan jaminan kebebasan untuk
menganut agama yang diyakini
kebenarannya, tanpa diintervensi oleh
siapapun.

Mengembalikan kebebasan
beragama terhadap NKRI, sebagaimana
menjadi dasar berfikir ulama BASRA,
menunjukkan tentang pola pikir terbuka
terhadap penganut agama lain. Kebebasan
beragama yang mendapatkan perlindungan
dalam NKRI, pada gilirannya melegitimasi
sikap dan perilaku ulama BASRA dalam

memaknai perbedaan agama di Madura.

Pandangan itu, salah satunya diungkapkan
olen KH. Taufikurrahman FM. Menurut
ulama BASSRA asal Sumenep ini :

Kami tetap dalam bingkai NKRI.
Bhinneka Tunggal Ika tetap kita jaga. Kita
tetap menghargai perbedaan-perbedaan
antar agama. Akan tapi, hal-hal yang
wajar. Seperti yang terjadi di Sampang.
Ada insiden tentang Tajul Muluk, yang
terjadi  insiden dengan  masyarakat
ahlussunah, sehingga terjadi korban
pembunuhan. Ada satu orang Yyang
meninggal. Kami sikapi masalah itu, baik
kepada Menteri Agama dan Kapolda, agar
tidak terjadi bentrokan lagi. Karena antara
mereka terjadi perbedaan. Tidak mungkin
bisa disatukan, tanpa mereka kembali ke
jalan yang benar. Mereka tidak mungkin
ketemu, akhirnya mereka (Syiah, penulis)
diungsikan ke Sidoarjo untuk
mengantisipasi  hal-hal  yang tidak
diinginkan. Agar tidak terjadi bentrokan
susulan antara Syiah dan Sunni.*

Ulama di Madura, terutama BASRA
sejatinya tidak pernah mempersoalkan
kebebasan beragama selama dilakukan
dengan konteks yang wajar dan tidak
menganggu  penganut  agama lain.
Kebhinnekaan menjadi dasar berfikir
mereka dalam menyikapi perbedaan agama

di Madura. Para ulama itu memberikan

4 Wawancara dengan KH. Taufikurrahman FM
dilakukan pada 25 Juni 2017.

53



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN
Februari 2018. Vol. 5. No.1

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

Al

ISSN. 2355-0104

0js.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

penghargaan  yang tinggi  terhadap
kebebasan beragama yang dibenarkan
dalam bingkai NKRI, sehingga menjaga
dan memelihara keragaman beragama
menjadi tugas bersama untuk dijaga. Kiai
Hasan (atau kalangan santri biasa
memanggil Ra Hasan), salah satu keluarga
besar Pondok Pesantren Bata-Bata
Pamekasan, juga membenarkan adanya
kebebasan beragama dalam wadah NKRI
yang telah memberikan jaminan keamanan
dalam membumikan kebebasan dalam
menjalankan agama yan diyakini oleh
warganya. Menurutnya bahwa semuanya
dalam bingkai NKRI. Perbedaan apapun
yang terjadi, konteksnya mereka tetap
dalam satu kesatuan yang tidak terpisahkan
dengan NKRI."®

Ketika NKRI yang menjadi dasar
pemikiran,  secara  otomatis  telah
memberikan gambaran tentang cara
pandang para ulama Madura bahwa konsep
final NKRI dianggap sebaga pilihan tepat,
karena prinsip yang dibangun dalam NKRI
adalah keragaman dalam semua aspek.
Semua perbedaan yang menyatu dalam
wadah NKRI ibarat telah menjadi satu
tubuh, yang tidak terpisahkan, termasuk di
dalamnya perbedaan dalam beragama.
Kebebasan beragama dalam bingkaua

NKRI yang menjadi dasar berfikir para

1> Wawancara dengan RA. Hasan dilakukan pada 1
Juli 2017.

ulama di Madura, secara substansial
memberikan isyarat tentang sikap dan
respon positif ulama dalam memaknai
hubungan agama dengan konsep bernegara
NKRI. Artinya, perbedaan agama yang
terjadi di Madura, sejatinya ditempatkan
sebagai bagian dari khazanah nusantara
yang dibenarkan dan dilindungi oleh
negara, sehingga penghormatan dan
toleransi terhadap keragaman agama
menjadi sesuatu yang given. Para ulama
menerima setiap perbedaan agama di
Madura, sebagai  konsekwensi  dari
komitmen menjunjung tinggi konsep
negara dalam bingkai NKRI.

Dalam  keterkaitan itu, NKRI
merupakan refleksi dari negara Yyang
memiliki ciri khas keragaman (pluralitas)
yang kuat. Pluralitas itu pada gilirannya
diikat oleh satu kekuatan bernama NKRI
dan Pancasila sebagai ideologi di
dalamnya. Ketika para ulama Madura
menyatakan NKRI sudah final, maka
keragaman juga sudah bisa dipastikan telah
dianggap final, sehingga tak perlu
dipersoalkan. Bahkan, wajib diterima apa
adanya, dan tidak bisa dijadikan sebagai
alasan untuk saling menyakiti dan
menafikan.  Menempatkan  kebebasan
beragama, dalam bingkai NKRI
merupakan bentuk pengakuan yang tulus
kalangan ulama dalam menerima konsep

NKRI secara kaffah. Dengan mematok

54



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN
Februari 2018. Vol. 5. No.1

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

Al

ISSN. 2355-0104

0js.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

NKRI sebagai pondasi dalam membangun
kebebasan beragama di Madura, sudah
pasti akan memberikan keyakinan tentang
tumbuhnya toleransi dan kerukunan yang
harus dibanguan. Karena dalam kebebasan
beragama, setiap orang di Madura
memiliki hak yang sangat asasi untuk
menentukan keyakinan sendiri, tanpa
merasa terancam dan ketakutan dari pihak
manapun. Sebagimana komitmen ulama
terhadap NKRI, komitmen ulama dalam
menjaga kebebasan beragama dalam batas-
batas yang dibenarkan oleh Undang-
Undang menjadi komitmen para ulama
Madura.

NKRI adalah negara plural yang
merangkum keragaman dalam semua
aspeknya, termasuk keragaman agama dan
keyakinan. Semuanya hidup dan tumbuh
subur menjadi bagian dari kehidupan
bangsa Indonesia, bahkan berkembang
secara alamiah dalam sepanjang sejarah
bangsa Indonesia. Menurut Listiyono
Santoso, bahwa :

Negara yang plural dari segala
aspeknya memerlukan hal tidak berasal
dari satu aspek. Dominasi satu kelompok
atas kelompok lainnya dalam pluralitas
tersebut  berakibat pada pereduksian
konsep negara bangsa yang di dalamnya
berisi berbagai agama, suku, dan bahasa.

Karenanya, penerimaan Pancasila dalam

keadaan seperti itu adalah konsekuensi
logis yang tidak bisa ditolak.'®

Pancasila yang menjadi dasar NKRI
telah menjadi pondasi yang mampu
memberikan inspirasi dalam pembangunan
dan kemajuan bangsa,  termasuk
membangun  kehidupan antar umat
beragama yang harmonis dan dinamis.
Menerima NKRI seperti yang terlihat
dalam pandangan para ulama BASRA,
berarti telah sepakat dengan ajaran yang
tersurat dan tersirat dalam Pancasila.
Mengamalkan nilai-nilai Pancasila
merupakan bukti adanya komitmen dalam
menjaga NKRI secara utuh. Para ulama
BASRA, bukan hanya menjadi wadah para
kiai berkumpul dan berdiskusi, tetapi juga
menjadi pusat perjuangan para ulama
dalam menjaga semangat NKRI di
Madura, antara lain dilakukan dengan
menjaga keragaman melalui transformasi
toleransi dan kerukunan antar umat
beragama di Madura.

Apalagi, ulama BASRA telah
menyatakan diri sebagai kekuatan strategis
dalam mengawal
masyarakat Madura. BASSRA telah hadir

sebagai penjaga marwah masyarakat

perkembangan

Madura ; agar tetap eksis dan maju sesuai
dengan karakteristik yang telah dimiliki.

Sebab, toleransi tidak hanya cukup

16 ihat. Listiyono Santoso, Teologi Politik Gus
Dur (Yogjakarta : Ar-Ruzz, 2004), 254.

55



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN
Februari 2018. Vol. 5. No.1

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

Al

ISSN. 2355-0104

0js.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

diajarkan, tetapi harus dikawal secara
proaktif. Toleransi harus dibangun dengan
kesadaran maksimal serta kerja-kerja
transformasi dalam ruang-ruang sosial
masyarakat Madura. Ngainum Naim
menulis bahwa sikap toleransi tidak
terbangun dengan sendirinya. Bisa jadi
kesadaran tersebut lahir karena dialektika
yang berlangsung secara produktif dalam
dinamika hidup yang panjang. Sebaliknya,
sikap dasar manusia yang tidak toleran
akan semakin kukuh dan, dalam kondisi
memformula

tertentu, menjadi

fundamentalisme,  ketika ~ menemukan
faktor-faktor pendukung.'’
4. Percikan Konflik Agama “Syiah-Sunni
Sampang” dan Respon Ulama

Konflik antara penganut Syiah dan
Sunni yang pernah terjadi di Kabupaten
Sampang, oleh  sejumlah  kalangan
dianggap sebagai bagian dari kejadian
yang mengganggu kebebasan diantara
umat beragama. Konflik yang sempat
melahirkan aksi kekerasan tersebut dan
berujung terhadap pengusiran warga Syiah
telah menjadi noda tersediri dalam
kehidupan keberagamaan di Madura.
Sebab, kekerasan terhadap penganut
agama, dapat menimbulkan kerenggangan

sosial yang bisa mengancam terhadap

7 Lihat. Ngainun Naim, Teologi Kerukunan
Mencari Titik Temu dalam Keragaman (
Yogjakarta : TERAS, 2011), 43.

semangat  kerukunan dan  toleransi
beragama di Madura. Konflik Syiah dan
Sunni yang terjadi di Sampang, secara
faktual menjadi bagian fokus perhatian
kalangan ulama, karena konflik tersebut
bukan hanya telah melahirkan perbedaan
pandangan keagamaan, melainkan juga
telah melahirkan kekerasan diantara kedua
belah pihak. Bahkan, sejumlah kalangan
telah memposisikan  kasus Syiah di
Sampang sebagai bagian kejadian yang
telah meruntuhkan kebebasan beragama,
dan yang lebih ekstrem kejadian tersebut
dianggap sebagai bentuk pelanggaran
HAM. Hal itu, misalnya diungkapkan
dalam buku Laporan Hak Azasi Manusia
Tahun 2014. Berkaitan dengan Kasus
Syiah Sampang, dalam laporan tersebut
tertulis :

Kekerasan dan beragam bentuk
pelanggaran Hak Asasi Manusia [HAM]
terhadap kelompok minoritas beragama
dan kepercayaan di Indonesia, telah
menjadi persoalan serius yang belum
terselesaikan hingga saat ini. Setidaknya
lima tahun terakhir, pelanggaran HAM
tidak hanya dialami oleh jamaah
Ahmadiyah, namun juga umat Kristiani,
bahkan belakangan dialami oleh pemeluk

Syiah, di Sampang Madura.®

18 Lihat dalam Laporan Hak Azazi Manusia dengan
judul “Pelanggaran HAM dan Pelanggaran HAM
Berat dalam Kasus-Kasus Kebebasan Beragama,

56



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN
Februari 2018. Vol. 5. No.1

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

Al

ISSN. 2355-0104

0js.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

Berdasarkan kutipan tersebut, kasus
kekerasan Syiah Sampang  telah
dimasukkan sebagai bagian  bagian
pelanggaran HAM dan secara otomatis —
suka atau tidak suka — telah masuk dalam
konteks gagangguan terhadap kebebasan
beragama yang ada di Madura. BASRA
secara khusus telah mengambil peran
penting dalam penyelesaian kasus Syiah-
Sunni di Sampang tersebut. Bahkan para
ulama BASRA dengan tegas bahwa
praktek keagamaan yang dilakukan oleh
warga Syiah di Sampang dianggap telah
mengganggu ajaran keagamaan warga
Sunni. Ulama yang tergabung dalam
BASRA, bahkan memiliki pandangan yang
sama tentang perilaku keagamaan Syiah
Sampang sebagai perilaku yang menodai
prinsip keagamaan dan dapat memacu

konflik di tengah-tengah masyarakat.

C. Penutup

Berdasarkan gambaran di atas, dapat
ditarik beberapa kesimpulan, antara lain.
Pertama, BASRA sebagai bagian dari
waah elite sosial agama di Madura
memiliki peran yang penting dan strategis,
terutama dalam mengawal perkembangan
Madura. Dalam perkembangannya,

BASRA telah banyak merespun isu-isu

Berkeyakinan dan  Beribadah di Indonesia”
(Jakarta : Solidaritas Perempuan Indonesia, 2014),
2.

sosial yang berkembang di Madura, bukan
hanya masalah agama tetapi juga masalah
pembangunan Madura. Hal itu
menunjukkan bahwa BASRA memang
memiliki peran strategis dalam dinamika
kehidupan masyarakat Madura.

Kedua, para kiai BASRA memiliki
pandangan yang sama tentang perbedaan
agama sebagai konsekwensi hidup dalam
NKRI. Para ulama BASSRA sepakat,
perbedaan agama tetap harus dikembalikan
pada semangat NKRI yang noateben
memberikan peluang yang sama untuk
memilih keyakinan dan agama, bahkan hak
yang sama dalam mendapatkan
perlindungan.

Ketiga, bagai ulama BASRA
penganut agama non muslim adalah sama
secara sosial dan memiliki hak yang sama
dalam membangun Madura. Bagi ulama
BASRA mereka juga harus dihormati,
selama tidak menganggu kehidupan

keagamaan masyarakat Madura.

Daftar Pustaka

Hasan, Riaz, Keragaman Iman : Studi
Komparatif Masyarakat Muslim
Jakarta : PT Raja Grafindo
Persada  PPIM UIN Jakarta,
2006.

Ismail, Faisal, dkk, NU, Gusdurisme dan
Politik Kiai Yogjakarta : Tiara
Wacana, 1999.

57



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN
Februari 2018. Vol. 5. No.1

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104 0js.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

Laporan Hak Azazi Manusia dengan judul
“Pelanggaran HAM dan
Pelanggaran HAM Berat dalam
Kasus-Kasus Kebebasan
Beragama, Berkeyakinan dan
Beribadah di Indonesia” (Jakarta
: Solidaritas Perempuan
Indonesia, 2014.

Naim, Ngainun, Teologi Kerukunan
Mencari Titik Temu Dalam
Keragaman Yogjakarta : Teras,
2011.

Rozaki, Abdur, Menabur Kharisma
Menuai Kuasa: Kiprah Kiai dan
Blater sebagai Rezim Kembar di
Madura pengantar Abd. A’la,
“Membaca Keberagamaan
Masyarakat  Madura”, dalam
Yogjakarta : Pustaka Marwa,
2004.

Santoso, Listiyono, Teologi Politik Gus
Dur Yogjakarta : Ar-Ruzz, 2004.

Tidjani, Djauhari, KH. Mohammad,
Membangun Madura Jakarta :
TAJ Publishing, 2008.

Turmudi, Endang, Perselingkuhan Kiai
dan Kekuasaan Yogjakarta
LKiS, 2004.

Ummatin, Khoiro, Perilaku Politik Kiai
Yogjakarta : Pustaka pelajar,
2002.

Wawancara KH. Taufikurrahman, FM
dilakukan pada 25 Juni 2017.

Wawancara RA. Hasan dilakukan pada 1
Juli 2017.

Wiyata, A. Latif, Carok : Konflik
Kekerasan dan Harga Diri
Orang Madura Yogjakarta
LKiS, 2006.

58



