Juli 2017. Vol.4. No.2
©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

ISSN. 2355-0104 0js.uim.ac.id E-ISSN. 2549-3833

INTERAKSI NEGARA DENGAN DUNIA PENDIDIKAN

ISLAM DARI MASA KE MASA

Supandi
Fakultas Agama Islam UIM Pamekasan
Email: supandiarifin200@gmail.com

Abstrak

Selama kurang lebih 15 abad yang lalu, sejarah Islam telah memberikan potret wajah
kondisi pendidikan Islam yang sebenarnya, bukan hanya menggambarkan realitas kejadian
masa lalu, melainkan juga berfungsi sebagai pemandu bagi generasi selanjutnya, agar
mampu menjadikan pijakan yang lebih baik. Pada dasarnya, dengan datanganya Agama
Islam di bumi nusantara ini, karena salah satunya melalui dunia pendidikan, disamping
melalui jalur perdagangan dan perkawinan. Peran dan kiprah pendidikan Islam dalam
merebut dan menyatukan bumi nusantara ini menjadi suatu Negara yang saat ini bernama
Indonesia tentunya sangatlah banyak. Sehingga dengan demikian, dalam tulisan ini,
penulis sedikit menyingkap tabir sejarah pendidikan Islam pada masa orde lama, orde baru
dan bahkan pada masa orde reformasi saat ini. Negara mempunyai kekuatan yang sangat
besar dalam mengatur dan menjalankan roda pemerintahan, termasuk dalam dunia
pendidikan Islam, sehingga, kondisi pendidikan Islam dari masa kemasa mempunyai
kedudukan dan bahkan porsi yang sangat berbeda dari pemerintah yang kemudian
berimplikasi kepada hasil implementasi pendidikan Islam tersebut.

Kata Kunci: Negara, Pendidikan Islam

Abstract

For about 15 centuries ago, Islamic history has portrayed the face of the true condition of
Islamic education, not only describes the reality of past events, but also serves as a guide
for the next generation, in order to make a better footing. Basically, with the coming of
Islam in this archipelago, because one of them through education, beside through trade and
marriage. The role and gait of Islamic education in seizing and uniting the archipelago into
a country that is currently called Indonesia of course very much. Thus, in this paper, the
author reveals a bit about the history of Islamic education in the old order, the new order
and even during the current order of reform. The state has enormous power in governing
and running the wheels of government, including in the world of Islamic education, so, the
condition of Islamic education from the time of kemasanya have position and even a very
different portion of the government which then has implications for the implementation of
Islamic education.

Keywords: State, Islamic Education

214


mailto:supandiarifin200@gmail.com

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN
Juli 2017. Vol.4. No.2

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

Al

ISSN. 2355-0104

o0js.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

Pendahuluan

Eksistensi  pendidikan Islam di
Indonesia, adalah suatu kenyataan yang
sudah berlangsung sejak lama,pada masa
penjajahan Belanda dan penduduk Jepang,
pendidikan Islam diselenggarakan oleh
masyarakat dengan mendirikan pesantren,
sekolah dan tempat-tempatpedidikan dan
latihan yang lainnya. Setelah merdeka,
pendidikan Islam dengan ciri khasnya yang
berbentukmadrasah dan pesantren mulai
mendapatkan perhatian dan pembinaan
dari pemerintah Republik di Indonesia,
dari beberapa dekade pemerintahan, seperti
orde lama, orde baru hingga orde
reformasi.

Pemerintahan pada masa orde lama
yang dimaksudkan,adalah rentang waktu
1945 sampai dengan 1965, yang diberi
tugas  oleh UuD 1945  untuk
mengusahakan agar terbentuknya suatu
sistem pendidikan dan pengajaran yang
bersifat Nasional. Oleh karena itu,
pemerintah orde lama, telah memberikan
sumbangsih  yang cukup signifikan
terhadap perkembangan pendidikan Islam
pada masa itu, pasalnya,pemerintahan
memandang bahwa, agama mempunyai
kedudukan dan peranan sangat penting dan
strategis dalam pelaksanaan
pengembangan suatu Negara, sehingga
terdapat beberapa usaha yang dilakukan

pengelola Negara yang dalam hal ini

adalah pemerintahyang diantaranya adalah

dengan memberikan bantuan terhadap

lembaga-lembaga pendidikan sebagaimana
yang dianjurkan oleh Badan Pekerja

Komite Nasional Pusat (BPKNP) 27

Desember 1945."

Hal tersebut diperkuat lagi dengan
berbagai kebijakan pemerintah Republik
Indonesia dalam Bidang Pendidikan Islam
antara lain yaitu:

1. Pada tanggal 17-8-1945 Indonesia
merdeka. Tetapi musuh-musuh
Indonesia tidak diam saja, bahkan
berusaha untuk menjajah kembali. Pada
bulan oktober 1945 para ulama di Jawa
memproklamasikan perang jihad fi
sabilillah terhadap Belanda/ Sekutu.

2. Pada tanggal 3 Januari 1946 dibentuk
Departemen Agama, dimana tugasnya
mengurusi penyelenggaraan pendidikan
agama di sekolah umum dan mengurusi
sekolah Agama,seperti pondok
pesantren dan madrasah.

3. Pada bulan desember 1946 dikeluarkan
peraturan bersama dua menteri, yaitu
Menteri Agama dan Menteri Pendidikan
dan Pengajaran yang menetapkan

bahwa pendidikan agama diberikan

! Dalam BPKNP tersebut menyebutkan bahwa:
“Madrasah dan pesantren yang pada hakikatnya
adalah satu alat dan pencerdasan rakyat jelata yang
sudah berurat dan berakar dalam masyarakat
Indonesia pada umumnya, maka dari itu
hendaknya, mendapat perhatian dan bantuan nyata
tututan dan bantuan material dari pemerintah selaku
pengelola Negara.

215



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN
Juli 2017. Vol.4. No.2

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

Al

ISSN. 2355-0104

o0js.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

mulai kelas IV SR (Sekolah Rakyat =
Sekolah Dasar) sampai kelas V1.2

Hal tersebut dilajutkan pada masa
berikutnya, yaitu asa orde baru, masa ini
dimulai sejak 11 Maret 1966 hingga
terjadinya peralihan kepresidenan, dari
presiden Soeharto ke presiden Habibi pada
21 Mei 1998. Pada awal masa
pemerintahan orde baru ini, kebijakan
tentang pendidikan Islam yang dalam hal
ini adalah lembaga madrasah, bersifat
melanjutkan dan meningkatkan kebijakan
orde lama. Pada tahap ini madrasah belum
di pandang sebagai bagian dari sistem
pendidikan Nasional, akan tetapi baru
bersifat lembaga pendidikan bersifat
otonom di bawah pengawasan menteri
Agama.

Sehingga pemerintah  mengambil
beberapa langkah untuk dilakukan, yang
salah satunya adalah di keluarkannya
kebijakan pemerintah pada tahun 1967
yang berfungsi sebagai respons yang
positif terhadap TAP MPRS No. XXVII
tahun 1966.Dan padadekade 1970-an
madrasah terus dikembangkan untuk
memperkuat keberadaannya, pemerintah
kemudian menegaskan kembali tujuan dan
cita-cita pendidikan Nasional dengan
dikeluarkannya TAP MPR

2 Walaupun pada masa tersebut, keadaan keamanan
di Indonesia masih belum mantap sehingga SKB
Dua Menteri belum dapat berjalan dengan
semestinya.

No.Il/MPR/1988 dan UU  Sistem
Pendidikan Nasional, No. 2 tahun 1989.
Hal tersebut kemudian di lanjutkan
lagi pada masa reformasi, pada masa ini,
pemerintah memberikan peluang yang
lebih besar lagi pada lembaga pendidikan
Islam, pasalnya, lembaga pendidikan Islam
pada masa ini mempunyai peran dan
kedudukan yang sama dengan sekolah
pada umumnya, hal ini, kemudian
diperkuat lagi dengan  ditetapkannya
undang-undang tentang guru dan dosen
pada tahun 2003 yang didalamnya juga
telah enangkut pembahasan pendidikan

Islam.

Pembahasan

A. Pandangan Negara terhadap
pendidikan Islam

Negara adalah suatu wilayah di
permukaan bumi, yang kekuasaannya
meliputi politik, militer, ekonomi, sosial-
budaya, hingga pengaturan dan
pelaksanaan pendidikan, semua yang
menyangkut aktivitas masyarakat dalam
suatu Negara tersebut, diatur dan
ditetapkan oleh kepala Negarayang berada
di wilayah tersebut® Negara adalah
organisasi politik dari kekuasaan politik,

sehinggaNegara merupakan bentuk

% Sjacrhan Basah, Ilmu Negara (Pengantar,Metode
dan Sejarah Perkembangan), (Bandung: PT.Citra
Aditya Bakti, 2007), 33-38.

216



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN
Juli 2017. Vol.4. No.2 ‘

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

o0js.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

organisasi dari masyarakat atau kelompok
masyarakat yang mempunyai kekuasaan
untuk mengatur hubungan, dengancara
menyelenggarakan ketertiban dan
menetapkan tujuan-tujuan dari kehidupan
bersama, termasuk didalamnya adalah
unsur pendidikan.

Pendidikan Islam di Indonesia telah
berlangsung cukup lama, vyaitu sejak
masuknya Islam ke Indonesia, dan menurut
penuturan sejarah, masuknya Islam ke
Indonesia, mereka masuk dengan damai,
dengan melalui beberapa kultur, seperti
perdagangan, perkawinan dan bahkan
pendidikan. Pemaknaan dari pendidikan
Islam itu sendiri, adalah kegiatan
pengajaran dengan sasaran utamanya
adalah untuk memberikan pengetahuan ke-
Islaman dan menanamkan sikap hidup
beragama kepada peserta didik.> Sedangan
pengertian pendidikan Islam itu sendiri,
menurut Athiyah Al-Abbasyi berpendapat
bahwa, yang dimaksud dengan pendidikan
Islam adalah bukan hanya mengisi otak
anak dengan segala macam ilmu yang
belum mereka ketahui, akan tetapi untuk
mendidik akhlak dan jiwa mereka, serta
menanamkan rasa ke utamaan (fadilah),

dan  membiasakan mereka  dengan

* Haidar Putra Daulay, Pendidikan Islam dalam
system Pendidikan Nasional di Indonesia, (Jakarta:
Kencana, 2004), 3.

> Tim penyusun KBBI, Kamus Besar Bahasa
Indonesia, (Jakarta: Blaipustaka, 2000), 153.

kesopanan yang tinggi dan mepersiapkan
mereka untuk suatu kehidupan yang suci
seluruhnya, ikhlas dan jujur.®

Di Indonesia sendiri, lembaga
pendidikan Islam berkembang dengan
berbagai macam ragam, yang diantaranya
adalah Madrasah,” Pesantren?® Dayah,

¢ Athiyah al-Abbasyi, Dasar-dasar pokok
Pemikiran Islam (Jakarta: Bulan Bintang, 1974), 15.
Madrasah adalah salah satu lembaga pendidikan
Islam yang penamaannya diambil dari bahasa arab
dari kata “Madrasah” yang berarti sekolah,
menurut Maksum, pelajaran yang diberikan pada
madrasah ini merupakan kelanjutan dari yang
diajarkan di masjid-masjid yang dikenal dalam
bentuk halagah yang kemudian mengalami
perkembangan dan membentuk pelembagaan
pendidikan Islam secara formal. Lihat Maksum,
Madrasah, Sejarah dan  Perkembangannya,
(Jakarta: Wacana Ilmu, 1999), vii.
® Istilah Pondok berasal dari bahasa arab yaitu
fundug (lihat di Abid Al-Bisri, Munawwir A Fatah,
Kamus Al-Bisri, Indonesia-Arab,Arab-Indonesia
(Surabaya: Pustaka Progresif, 1999), 564) yang
artinya ruang tidur, asrama atau wisma
sederhana.Wahjoetomo, (Pesantren (Jakarta:Rineka
Cipta,1997), 70.) Sedangkan dalam istilah lain
dikatakan bahwa pesantren berasal dari kata pe-
santri-an, dimana kata santri berarti murid dalam
Bahasa Jawa. Sedangkan Istilah pondok berasal
dari Bahasa Arab funduugq (3sx#) yang berarti
penginapan.( Abid-Albisri, Munawwir A Fatah,
Kamus Al-Bisri, 564.).Pendapat lainnya, pesantren
berasal dari kata santri yang mendapat awalan pe-
dan akhiran —an (Haidar Putra Daulay, Pendidikan
Islam- dalam Sistem Pendidikan Nasonal di
Indonesia, (Jakarta: Kencana, 2004), 26.) dan dapat
diartikan tempat santri belajar. Selain itu ada juga
yang berpendapat bahwa kata santri berasal dari
kata Cantrik bahasa Sansakerta, atau mungkin Jawa
yang berarti orang yang selalu mengikuti guru,
yang kemudian dikembangkan oleh Perguruan
Taman Siswa dalam sistem asrama yang disebut
pawiyatan, Istilah santri juga ada dalam bahasa
Tamil, yang berarti guru mengaji. Dalam kamus
besar bahasa Indonesia, pesantren diartikan sebagai
asrama, tempat santri, atau tempat murid-murid
belajar mengaji. ( Umi Chultsum,Windy Novita,
Kamus Besar Bahasa Indonesia (Surabaya: Kasiko,
2006), 531.). Sedangkan secara istilah pondok
pesantren adalah lembaga pendidikan orang-orang
Islam, (Haidar Putra Dauly, Pendidikan Islam,

217



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN
Juli 2017. Vol.4. No.2 ‘

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

o0js.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

Rangkang, dan Surau dan lain sebagainya.
Beberapa nama lembaga pendidikan
tersebut, merupakan numenklatur
pendidikan yang dikenal di Negara
Indonesia.® Terdapat banyak sekali kajian
terkait dengan lembaga-lembaga
pendidikan Islam tersebut yang dilakukan
oleh para kalangan sarjana, dan terlepas
dari perspektif yang ditawarkan dalam

studi-studi tersebut, maka  dapat

(Jakarta: Kencana, 2004),27.), dimana para santri
biasanya tinggal di pondok (asrama) dengan materi
pengajaran  Kkitab-kitab  klasik yang bersifat
tradisional, dan kitab-kitab umum, yang bertujuan
untuk menguasai ilmu agama Islam secara detail,
serta mengamalkannya sebagai pedoman hidup
keseharian dengan menekankan pentingnya moral
dalam kehidupan bermasyarakat.Namun pondok
pesantren secara definitif tidak dapat diberikan
batasan yang tegas, melainkan terkandung
fleksibilitas pengertian yang memenuhi ciri-ciri
yang memberikan kata pondok berasal dari fundug
(bahasa Arab) yang artinya ruang tidur, asrama atau
wisma sederhana, karena pondok memang sebagai
tempat penampungan sederhana dari para pelajar
atau para santri yang jauh dari tempat
asalnya.Dalam istilah lain dikatakan pesantren
berasal dari kata pe-santri-an, yang mana kata ini
berasal dari katasantri berarti murid dalam bahasa
Jawa. Sedangkan menurut Zubaedi, pondok
pesantren adalah salah satu model pendidikan yang
berbasis masyarakat yang kemudian kita kenal
dengan istilah perguruan swasta yang mempunyai
kemampuan tinggi dalam berswakarsa, dan
swakarya dalam menyelenggarakan suatu program
pendidikan,( Zubaedi, Pemberdayaan Masyarakat
Berbasis Pesantren, Kontribusi Figih Sosial Kiai
Sahal Mahfudh dalam Perubahan Nilai-nilai
Pesantren (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,2007),15.)
yang bertujuan untuk membentuk tatanan sosial
melalui pelaksanaan kegiatan pendidikan yang
bernuansa Islam.

° Keragaman lembaga pendidikan Islam tersebut,
terjadi bukan hanya pada tingkatan kurikulum, akan
tetapi juga lebih dari yang substansial, seperti
kurikulum, refrensi rujukan hingga model
pembelajaran yang ditetapkannya. Arief Subhan,
Lembaga Pendidikan Islam Abad ke-20-
pergumulan antara modernisasi dan Identitas,
(Jakarta: Kencana Predana Media Group, 2012),x.

disimpulkan bahwa lembaga pendidikan
Islam  merupakan  khazanah Islam
Indonesia, yang masing telah memainkan
peranannya, dan mampu untuk
memberikan kontribusi yang
positifterhadap  pelaksanaan kebijakan
Negara, untuk  melaksanak  tugas
pembetukan generasi yang berkualitas baik
dan berkarakter, dan semua itu sesuai
dengan  karakteristik ~ masing-masing
lembaga pendidikan Islam tersebut.

Respon positif Negara, terhadap
eksistensi lembaga pendidikan Islam,
merupakan suatu peluang besar bagi para
penyelenggara dan pelaksana lembaga
pendidikan Islam, untuk dapat
mengembangkan lembaga pendidikan
Islam pada arah yang lebih baik, respon
positif pemerintah, sebagaimana telah
disepakatinya SKB tiga menteri®® yang
tujuannya adalah untuk mensejajarkan
lembaga pendidikan Islam dengan lembaga
pendidikan umum, dengan menawarkan
porsi muatan kurikulum masing-masing
70% berisi muatan pelajaran umum, dan

porsi  30% berisi muatan pelajaran

10 SKB 3 menteri tersebut diantaranya adalah
menteri  Agama, menteri  pendidikan  dan
kebudayaan dan juga menteri dalam Negeri), dalam
keputusan tersebut berisi diantaranya adalah (1)
ljazah madrasah dapat mempunyai nilai yang sama
dengan ijazah sekolah umum yang setingkat, (2)
lulusan madrasah dapat melanjutkan keskolah
umum setingkat lebih atas, (3) siswa madrasah
dapat pindah kesekolah umum yang setingkat.
Muhaimin, Wacana Pengembangan Pendidikan
Islam, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2003), 176.

218



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN
Juli 2017. Vol.4. No.2

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

Al

ISSN. 2355-0104

o0js.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

agama.Walaupun demikian, problematika
pengembangan lembaga pendidikan Islam
masih cukup menuaibeberapa persoalan
yang kemudian menuntut pemerintah dan
juga pengelola serta pelaksana pendidikan
Islam itu sendiri, untuk lebih keras lagi
berusaha untuk meminimalisir persoalan
yang dihadapi oleh pendidikan Islam,
persoalan-persoalan yang muncul dalam
pendidikan Islam tersebut diantaranya
adalah:

a. Pemahaman SKB tiga menteri tersebut
yang hanya difahami secara simbolik
oleh para pelaksana pendidikan Islam,
sehingga 70% pelajaran umum dan 30%
pelajaran  agama  masih  belum
terlaksana dengan sepenuhnya,

b. Banyak para lulusan madrasah yang
tidak sesuai dengan yang di canangkan,
mereka tidak mempunyai kompetensi
yang bagus dalam bidang pelajaran
umum dan juga dalam bidang agama,
mereka hanya akan menjadi lulusan
yang serba tanggung dan tidak
menyeluruh.

Melihat persoalan yang demikian
tersebut, maka pemerintah menawarkan
solusi alternative yang lain, vyaitu
dengan merumuskan sekolah
keagamaan yang kemudian dikenal
dengan istilah (MAPK) atau Madrasah
Aliyah Program Khusus.Selain itu,

pemerintah juga menaruh perhatian

yang khusus terhadap perkembangan
lembaga pendidikan Islam, hal tersebut
di implementasikan pemerintah dalam
bentuk pelaksanaan kegiatan
peningkatan mutu pendidikan madrasah
dalamkonteks pendidikan

Nasional. Terdapat beberapa hal yang

dilakukan pemerintah yang diantaranya

adalah dengan menyatakan:

1. ljazah madrasah dapat mempunyai
nilai yang sama dengan ijazah
sekolah umum yang setingkat,

2. Lulusan madrasah dapat melanjutkan
ke sekolah umum yang stingkat lebih
atas,

3. Siswa madrasah dapat berpindah ke
sekolah umum yang setingkat.**

B. Pendidikan Islam dari masa ke masa

1. Pendidikan Islam masa orde lama
Ketika berbicara spesifik pada

pendidikan Islam pada masa orde lama ini,
pada hakikatnya masih belum
mendapatkan perhatian yang serius dari
pemerintah, karena, pada masa orde lama
ini, Negara Indonesia masih dibaratkan
sebagai bayi yang bari lahir dari ibunya,
tubuhnya masih lemah, otaknya masih
kosong dan masih memerlukan banyak
pelajaran untuk berkembang dari berbagai

aspek, misalnya saja struktur kenegaraan

1 peraturan tersebut, tertuang dalam undang-
undang pendidikan pada bab Il pasa 2 tahun
1975M, Ihat di Muhaimin, WacanaPengembangan
Pendidikan Islam, 176.

219



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN
Juli 2017. Vol.4. No.2

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

Al

ISSN. 2355-0104

o0js.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

Republik Indonesia masih baru dibangun,
komunikasi dan dukungan perlu dijalin
dengan berbagai negara luar, dan modal
untuk membangun negara tersebut masih
perlu diusahakan.

Sehingga berbagai macam
problematika kemudian muncul
kepermukaan, mulai dari persoalan
ideologis politik dari sebagian elite politik
Islam yang kemudian mengakibatkan
kecurigaan pemerintah dan rasa tidak suka
kepada umat Islam, kondisi ini terus
berkelanjutan sehingga seolah terjadi
perang dingin antara pemerintah orde lama
dengan tokoh dan elit politik Islam yang
kemudian berimplikasi terhadap tidak
mendapatkannya perhatian yang serius
dunia pendidikan Islam ini.

Namun disisi yang lain, pada masa
orde lama ini kemudian pemerintah
memberikan kebijakan untuk
memperhatikan kepentingan Agama ini
dengan beberapa cara yang diantaranya
adalah:

a) Pendirian Departemen Agama,
pembinaan pendidikan Agama setelah

dilakukan

12
l.

kemerdekaan  Indonesia
secara formal dan institusiona
Urusan Agama dan pendidikan Agama
yang semula ditangani oleh kantor

Agama yang pada masa penjajahan

12 Karel A Steenbrink, Pesantren, Madrasah,
Sekolah (Jakarta: LP3ES, 1994), 62.

Belanda  bernama  kantor  Voor
Inlandshe Zaken, kemudian pada masa
kependudukan jepang berubah menjadi
“shumuka” dan setelah Indonesia
merdeka menjadi Kementerian Agama
yang di resmikan pada tanggal 3 Januari
1946.

b) Mengeluarkan  sejumlah  kebijakan

peraturan baru dan perundang undangan

yang ada hubungannya dengan
pendidikan Agama, seperti Undang-
undang no 12 Tahun 1950 vyang
didalamnya mengatur tentang
pendidikan Agama di sekolah Negeri,
baik yang ada dibawah naungan
Departemen Agama maupun yang ada
dibawah naungan pendidikan dan
kebudayaan, hal tersebut kemudian
disusul dengan surat keputusan bersama
(SKB) antara menteri Agama dan
Menteri pendidikan dan kebudayaan
yang kemudian mengatur masalah
pendidikan Agama dan pendidikan
umum.

c) Pemerintah  memberikan  perhatian
terhadap perkembangan dan kemajuan
lembaga pendidikan Islam, seperti
madrasah dan pesantren.

d) Memberikan bantuan berupa fasilitas
dan sumbangan material kepada
lembaga-lembaga pendidikan Islam,
seperti  mengangkat guru Agama,

membantu biaya pembangunan

220



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN
Juli 2017. Vol.4. No.2

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

Al

ISSN. 2355-0104

o0js.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

madrasah, bantuan buku-buku pelajaran
dan lain sebagainya.

Sehingga dalam rangka merumuskan
kebijakan pendidikan Islam yang dibentuk
pada akhir tahun 1945, dalam laporannya
mengenai bentuk pendidikan Islam lama
dan baru dinyatakan bahwa madrasah dan
pesantren yang pada hakikatnya adalah
suatu alat sumber pendidikan dan
pencerdasan rakyat jelata yang sudah
berurat, berakar didalam masyarakat
Indonesia pada umumnya, hendaknya
mendapatkan perhatian pemerintah yang
serius dan mendapatkan bantuan material
dari pemerintah. Namun karena madrasah
dan pesantren memfokuskan diri untuk
mengkaji dan membahas masalah agama,
maka pemerintah memasrahkan kepada
kementerian agama untuk memonitor
pelaksanaan kegiatan pendidikan tersebut.
2. Pendidikan Islam masa orde baru

Secara umum, masa orde baru ini,
kebijakan secara umum diarahkan kepada
pembangunan ekonomi yang didukung
oleh kondisi politik dan keamanan yang
stabil, berdasarkan kebijakan ini, maka
kerja sama yang harmonis antara
Pemerintah dan angkatan bersenjata dan
kaum pengusaha perlu untuk dibangun
dengan sebaik mungkin. Sehingga untuk
mendukung terlaksananya kegiatan
tersebut, maka Pemerintah pada masa orde

baru ini menggunakan pendekatan yang

sentralistik dan mono loyalitas dalam
seluruh aspek kehidupan.

Termasuk dalam dunia pendidikan
Islam, implementasi pendidikan Islam
diarahkan untuk menopang stabilitas
ekonomi  dengan  pendekatan  yang
sentralistik, mono loyalitas, dan monopoli.
Kebijakan politik yang terkait dengan
pendidikan  Islam dapat dipaparkan
sebagaimana berikut:

a) Masuknya pendidikan Islam ke dalam
sistem pendidikan Nasional,

b) Pembaharuan madrasah dan pesantren,
baik secara fisik maupun non-fisik,

c) Pemberdayaan pendidikan Islam non-
formal,

d) Peningkatan atmosfir dan suasana
prakteks sosial ke-Agamaan, dalam hal
ini  Pemerintah sangat mendukung
terhadap lahirnya berbagai pranata
ekonomi, sosial budaya, kesenian Islam,
ikatan  cendikiawan  muslim  se
Indonesia, lahirnya Bank Muamalat dan
lain sebagainya.*

3. Pendidikan Islam masa ode reformasi

Sejalan dengan berbagai macam
kebijakan Pemerintah, terkait dengan
pendidikan Islam, mulai dari masa
penjajahan Belanda, Jepang dan sampai
pada masa orde reformasi, pada hakikatnya
pendidikan Islam mulai mengalami sebuah
kemajuan yang cukup berarti dan lebih
baik dari waktu ke waktu.

¥ Abuddin Nata, Sejarah Pendidikan Islam, 334-
337.

221



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN
Juli 2017. Vol.4. No.2

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

Al

ISSN. 2355-0104

o0js.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

Pada masa orde reformasi ini,

beberapa kebijakan pemerintah
diantaranya adalah:
a) Kebijakan tentang pemantapan

pendidikan Islam sebagai bagian dari
sistem pendidikan Nasional,

b) Kebijakan tentang peningkatan
anggaran tentang pendidikan Islam,

c) Program wajib belajar sembilan tahun,
yaitu setiap anak Indonesia, wajib
belajar hingga minimal ke jenjang
pendidikan ~ SMP  atau  tingkat
Thanawiyah,

d) Penyelenggaraan  sekolah  bertaraf
Nasional (SBN) dan International (SBI),
yaitu  pendidikan  yang  seluruh
komponen pendidikannya
menggunakan standart Nasional dan
Internasional.

e) Kebijakan sertifikasi guru dan dosen,
bagi semua guru dan dosen baik Negeri
dan Swasta, baik guru umum dan
Agama, baik guru dibawah naungan
Kemendikbud dan Kementerian Agama.

Arah kebijakan pendidikan Islam

mengacu pada arah kebijakan kementerian
agama bidang pendidikan 2015-2019
adalah:

a) Meningkatkan  akses dan  mutu
pendidikan anak usia dini (PAUD)
diarahkan pada upaya:

1) Peningkatan ~ dana  operasional
sekolah berupa BOS untuk RA;

2) Penyediaan ruang kelas pendidikan
RA yang berkualitas;

3) Penyediaan peralatan dan
perlengkapan pendidikan RA yang
berkualitas; dan

4) Pengembangan  kurikulum  yang
disertai dengan pelatihan,
pendampingan dan penyediaan buku
pendidikan yang berkualitas sesuai
kurikulum pendidikan anak usia dini
yang berlaku.

b) Meningkatkan  akses dan  mutu
pendidikan  dasar-menengah  (wajib
belajar 12 tahun) yang meliputi:

1) Memperluas akses masyarakat untuk
mendapatkan layanan pendidikan.

2) Meningkatkan penyediaan sarana
prasarana pendidikan yang
berkualitas.

3) Meningkatkan mutu peserta didik.

4) Meningkatkan jaminan mutu
kelembagaan pendidikan.

5) Meningkatkan kurikulum dan
pelaksanaannya.

6) Meningkatkan kualitas guru dan
tenaga kependidikan.

c) Meningkatkan  akses, mutu dan
relevansi pendidikan tinggi keagamaan
meliputi:

1) Meningkatkan akses pendidikan
tinggi keagamaan.

2) Meningkatkan  kualitas  layanan
pendidikan tinggi keagamaan.

3) Meningkatkan mutu dosen dan
tenaga  kependidikan  perguruan
tinggi keagamaan.

4) Meningkatkan kualitas hasil
penelitian dan inovasi perguruan
tinggi keagamaan.

d) Meningkatkan layanan pendidikan ke-
Agamaan yang berkualitas meliputi:

1) Peningkatan akses pendidikan ke-
Agamaan.

2) Peningkatan mutu sarana prasarana
pendidikan keagamaan.

3) Peningkatan mutu peserta didik
pendidikan keagamaan.

4) Peningkatan mutu pendidik dan
tenaga kependidikan pendidikan
keagamaan.

5) Peningkatan  penjaminan  mutu
kelembagaan pendidikan keagamaan.

6) Peningkatan kualitas pembelajaran
keagamaan yang moderat pada
pendidikan keagamaan.

7) Meningkatkan kualitas pendidikan
agama pada satuan pendidikan
umum untuk memperkuat
pemahaman dan pengamalan untuk

222



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN
Juli 2017. Vol.4. No.2

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

Al

ISSN. 2355-0104

o0js.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

membina akhlak mulia dan budi
pekerti luhur meliputi:

8) Peningkatan mutu dan pemerataan
guru pendidikan agama.

9) Peningkatan mutu dan pemahaman
siswa terhadap pendidikan Agama.
10) Peningkatan mutu kelembagaan

pendidikan Agama.
e) Meningkatkan tata kelola pendidikan

Agama diarahkan pada upaya:

1) Penguatan  struktur  dan tata
organisasi  pengelola  pendidikan
dalam mendukung penyelenggaraan
pendidikan pada semua jenis, jenjang
dan jalur pendidikan;

2) Penguatan lembaga  penelitian
kebijakan pendidikan dan
jaringannya agar dapat menghasilkan
kajian-kajian ~ kebijakan  dalam
pengembangan  norma,  standar,
prosedur, dan Kriteria pembangunan
pendidikan yang inovatif;

3) Penguatan penyusunan dan
penyelarasan peraturan yang menjadi
dasar penyelenggaraan pendidikan
yang merata, berkeadilan dan

bermutu;
4) Penguatan sistem informasi
pendidikan ~ melalui  penguatan

kelembagaan dan kapasitas pengelola
sistem informasi;

5) Peningkatan komitmen pengambil
kebijakan dalam penyediaan data dan
informasi  pendidikan  sehingga
pengumpulan data dan informasi
dapat dilakukan dengan lebih baik;

6) Penyelarasan peraturan yang
memungkinkan pemanfaatan
sumberdaya keuangan untuk
pembiayaan semua jenis satuan
pendidikan oleh pemerintah pusat
dan daerah;

7) Penguatan  kapasitas  pengelola
pendidikan untuk dapat berperan
secara maksimal dalam pengelolaan
satuan pendidikan secara transparan
dan akuntabel, dan

8) Peningkatan  partisipasi  seluruh
pemangku kepentingan

pembangunan  pendidikan  untuk
memperbaiki efektivitas dan
akuntabilitas penyelenggaraan
pendidikan  di  tingkat  satuan
pendidikan  dalam  memberikan
dukungan bagi satuan pendidikan
untuk pelayanan pendidikan.*

C. Kondisi Objektif Pendidikan Islam
dan Masa Depannya di Indonesia
Prkatek

Indonesia ini sebagaimana digambarkan

pendidikan  Islam  di

dalam antaran makalah ini, mereka
mengalami pasang surut dari waktu ke
waktu, dari masa pemerintahan orde lama,
kemudian dilanjutkan pada periode masa
orde baru, dan bahkan pada masa orde
reformasi yang terjadi di akhir-akhir ini.
Namun demikian, dalam perkembangan
terakhir, relaitas lembaga pendidikan Islam
menunjukkan kondisi wajah yang berbeda
dari kondisi yang sebelumnya, salah satu
indikatornya adalah jika dilihat dari sisi
kuantitasnya yang semakin tahun, semakin
mengalami penambahan jumlah kuantitas
lembaga pendidikan Islam di Indonesia ini.

Hal tersebut, ditambah lagi dengan
ditambahkannya mata pelajaran agama
pada jenjang lembaga pendidikan umum,
bahkan bukan hanya itu, terdapat beberapa
lembaga  pendidikan umum  yang
mencanangkan  dan  memprogramkan
pelaksanaan pondok kilat yang tujuannya

adalah untuk lebih meningkatkan lagi

" Ibid, 135
223



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN
Juli 2017. Vol.4. No.2

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

Al

ISSN. 2355-0104

o0js.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

pelaksanaan dan pemahaman para siswa
terhadap pendidikan Islam, strategi yang
lain adalah dilaksanakannya
penyempurnaan  kurikulum  pendidikan
Agama secara terus menerus yang
dilakukan oleh lembaga pendidikan umum,
sehingga pelaksanaan pendidikan agama
pada sekolah umum lebih porposional dan
fungsional. ™

Berpijak dari kondisi yang demikian,
maka masa pendidikan Islam di Indonesia
tersebut ditentukan oleh dua factor, yang
diantaranya adalah factor Internal dan
factor ekternal lembaga pendidikan Islam
itu sendiri, selain itu, isu demokratisasi
lembaga pendidikan Islam juga dapat
mempengaruhi masa depan pendidikan
Islam di Indonesia, sehingga dengan
demikian, Negara yang dalam hal ini
adalah pemerintah, mempunyai andil yang
cukup kuat, bagaimana seharusnya yang
dilakukan oleh lembaga pendidikan Islam,
agar mereka dapat memerankan perannya

di dalam kancah Negara.

D. Eksistensi Pendidikanlslam Sebagai
Modal PembangunanNasional
Secara historis, eksistensilembaga
pendidikan Islam yang dalam hal ini
adalah pesantren dan madrasah, hampir

bersamaan dengan masuknya Islam ke

> Husni Rahim, Arah Baru Pendidikan Islam di
Indonesia, (Jakarta: Logos wacana Ilmu, 2001), 12.

Indonesia. Alasannya sangat sederhana.
Islam, sebagai agama dakwah yang
disebarkan secara efektif melalui proses
transformasi ilmu dari para ulama kepada
para masyarakat (tarbiyah wa ta’lim, atau
ta’dib), dalam konteks ke Indonesiaan
maka tentuproses ini berlangsung melalui
lembaga pendidikan pesantren.

Secara bahasa, pesantren tidak
sepenuhnya merujuk pada kata dalam
bahasa Arab. Sebutan untuk pelajar yang
mencari ilmu, bukan murid seperti dalam
tradisi sufi, thalib atau tilmidh seperti
dalam bahasa Arab, akantetapi santri yang
berasal dari bahasa Sanskerta. San berarti
orang baik, dan tra berarti yang suka
menolong.Dan lembaga tempat belajar itu
pun kemudian mengikuti akar kata santri
dan menjadi pe-santri-an atau “pesantren”.

Jadi, ada empat ciri utama dalam
pesantren  pesantren  terseut.  Yang
Pertama, pondok harus berbentuk asrama.
Kedua, kiai sebagai sentral figur yang
berfungsi sebagai guru, pendidik, dan
pembimbing. Ketiga, masjid sebagai pusat
kegiatan. Dan keempat, materi yang
diajarkan tidak terbatas kepada Kkitab
kuning saja.Menurut Dr. Hamid Fahmy
Zarkasyi, Penulis Peneliti di Institute for
the Study of Islamic Thought and
Civilization (INSIST), dengan catur-pusat
inilah, pendidikan pesantren berfungsi

sebagai “meltingpot”, yaitu tempat untuk

224



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN
Juli 2017. Vol.4. No.2

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

Al

ISSN. 2355-0104

o0js.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

mengolah potensi-potensi dalam diri santri
agar dapat berproses menjadi manusia
seutuhnya (insan kamil).

Dengan demikian, karakter
pendidikan pesantren bersifat holistik.
Artinya, seluruh potensi pikir dan zikir,
rasa dan karsa, jiwa dan raga
dikembangkan melalui berbagai media
pendidikan yang terbentuk dalam suatu
komunitas yang sengaja didesain secara
integral untuk tujuan pendidikan.Di tengah
gencarnya kampanye pendidikan
berkarakter, pesantren justru sejak dari
awal sudah menerapkannya. Tujuan
pendidikan pesantren seperti halnya tujuan
kehidupan manusia di dunia ini,yang
diantaranya adalah, Santri tidak hanya
disiapkan untuk mengejar kehidupan
dunia, akan tetapi juga mempersiapkan
kehidupan di akhirat.

Di sisi yang lain, saat ini sedang
banyak dikembangkan sekolah-sekolah
yang diberi label Sekolah Berstandar
Internasional (SBI). Akan tetapi jika kita
melihatnya lebih dekat, sekolah-sekolah
dengan label internasional tersebut
hanyalah sekolah yang bertarif mahal
(internasional), dan bukan sekolah yang
berbahasa  Inggris.Sekolah  berstandar
internasional yang sedang  dirintis
pemerintah juga dievaluasi dengan ujian

nasional.

Jika Anda ingin melihat sekolah
berstandar internasional, eksistensi Pondok
Modern Gontor adalah salah satu bukti
konkretnya. Tidak hanya santri wajib
berbahasa Arab dan Inggris, Gontor juga
mampu menarik siswa dari luar Negeri,
seperti Malaysia, Thailand, Singapura,
Brunai Darussalam, Jepang, Amerika
Serikat, Australia, dan berbagai Negara
lainnya. Inilah sekolah bertaraf
internasional, walaupun tanpa label
sekolah internasional.

Bahkan, jauh sebelum Indonesia
merdeka, dan jauh sebelum sistem
pendidikannya mapan, pesantren dan para
alumni-alumninya telah banyak
berperanbaik di nusantara, maupun kancah
dunia. Pada abad ke-17 hingga awal abad
ke-19, tercatat nama-nama sekaliber
Nuruddin Ar-Raniri, Hamzah al-Fansuri,
Abdul Rauf al-Sinkili, Syekh Yusuf al-
Makassari, Abdussamad al-Falimbani,
Khatib  Minangkabawi, Nawawi al-
Bantani, Muhammad Arsyad al-Banjari,
dan  lain-lain.  Sosok-sosok  alumni
pesantren dan Timur-Tengah ini telah
melahirkan karya-karya besar di bidang
fikih, tafsir, hadis, dan tasawuf. Citra
intelektual dan ekspansi karya sosok-sosok
ini bukan hanya sebatas taraf domestik
nusantara, tapi juga sampai diakui di

kawasan Timur Tengah dan Afrika.

225



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN
Juli 2017. Vol.4. No.2

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

Al

ISSN. 2355-0104

o0js.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

Contoh kongkrit tersebut, hanyalah
segelintir  tokoh  pelaksana lembaga
pendidikan  Islam, sehingga dengan
demikian, kehadiran dan eksistensi
lembaga pendidikan Islam tersebut adalah
modal yang dapat dijadikan bahan bagi
pelaksanaan dan pengembangan lembaga
Negera yang bertugas untuk mencetak
kader bangsa yang lebih baik dan lebih
berkualitas, sehingga dengan demikian,

Negara menjadi lebih baik.

Penutup

Sejarah Islam yang sudah berjalan
lebih dari lima belas abad lamanya telah
memberikan konribusi dan meninggalkan
napak tilas kesejarahan yang mampu
dijadikan potret wajah kondisi pendidikan
Islam yang sebenarnya, sejarah bukan
hanya menggambarkan realitas kanyataan
yang telah terjadi dimasa yang
sebelumnya, melainkan juga berfungsi
sebagai pemandu bagi generasi yang
selanjutnya, agar mereka mampu untuk
menjadikan pijakan yang lebih baik dari
sebelumnya.

Pendidikan islam di Indonesia, pada
dasarnya telah terbentuk seiring dengan
datanganya Agama Islam di bumi
nusantara ini, karena salah satu penyebaran
Islam di negeri ini adalah salah satunya
melalui dunia pendidikan, disamping

melalui jalur perdagangan dan perkawinan

dengan para putri penguasa atau para raja.
Peran dan kiprah pendidikan Islam dalam
merebut dan menyatukan bumi nusantara
ini menjadi suatu Negara yang saat ini
bernama Indonesia tentunya sangatlah
banyak.Tidak hanya sampaidisitu, kiprah
pendidikan  Islam  dalam  mengisi
kemerdekaan ini juga masih tetap
enunjukkan peranannya.

Sehingga dengan demikian, dalam
makalah ini, penulis sedikit menyingkap
tabir sejarah pendidikan Islam pada masa
orde lama, orde baru dan bahkan pada
masa orde reformasi saat ini. Negara
mempunyai kekuatan yang sangat besar
dalam mengatur dan menjalankan roda
pemerintahan, termasuk juga dalam dunia
pendidikan Islam, sehingga, kondisi
pendidikan Islam dari masa kemasa
mempunyai kedudukan dan bahkan porsi
yang sangat berbeda dari pemerintah yang
kemudian akhrinya berimplikasi terhadap

hasil dari pelaksanaan pendidikan tersebut.

DAFTAR PUSTAKA

Abid Al-Bisri, Munawwir A Fatah, Kamus
Al-Bisri, Indonesia-Arab,Arab-
Indonesia Surabaya: Pustaka
Progresif, 1999.

Abuddin Nata, Sejarah Pendidikan Islam,
Jakarta: Kencana, 2011.

Arief Subhan, Lembaga Pendidikan Islam
Abad  ke-20-pergumulan  antara

226



Juli 2017. Vol.4. No.2

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104 0js.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

modernisasi dan Identitas,Jakarta:
Kencana Predana Media Group,
2012.

Athiyah al-Abbasyi, Dasar-dasar pokok
pemikiran Islam, Jakarta: Bulan
Bintang, 1974.

Haidar Putra Daulay, Pendidikan Islam-
dalam Sistem Pendidikan Nasonal di
Indonesia,Jakarta: Kencana, 2004.

Husni Rahim, Arah Baru Pendidikan Islam
di Indonesia, Jakarta: Logos wacana
limu, 2001.

Maksum,  Madrasah, Sejarah  dan
Perkembangannya,Jakarta: Wacana
IImu, 1999.

Muhaimin,  Wacana  Pengembangan
Pendidikan  Islam,  Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2003.

Sjacrhan Basah, IImu Negara -
Pengantar,Metode dan Sejarah
Perkembangan), Bandung: PT.Citra
Aditya Bakti, 2007.

Tim penyusun KBBI, Kamus Besar
Bahasa Indonesia, Jakarta:
Blaipustaka, 2000.

Umi Chultsum,Windy Novita, Kamus
Besar Bahasa Indonesia, Surabaya:
Kasiko, 2006.

Wahjoetomo, Pesantren, Jakarta:Rineka
Cipta,1997.

Zubaedi, Pemberdayaan = Masyarakat
Berbasis Pesantren, Kontribusi Figih
Sosial Kiai Sahal Mahfudh dalam
Perubahan Nilai-nilai Pesantren,
Yogyakarta: Pustaka Pelajar,2007.

227



