
JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

145 
 

 

  
RELEVANSI SISTEM PENDIDIKAN PESANTREN TRADISIONAL 

DALAM ERA MODERNISASI 
(Studi Kasus Ponpes Miftahul Ulum Bettet Pamekasan) 

Oleh: Sahibudin 

DosenFakultas Agama Islam Universitas Islam Madura 

Email: sahibuddin@yahoo.co.id 
 

Abstrak 

Dalam era modernisasi ini, keberadaan pesantren tradisional menjadi pertanyaan 

banyak fihak tentang relevansinya untuk tetap dipertahankan.Selain beberapa kelebihan 

dari system pendidikaan pesantren tradisional, sehingga membuatnya masih mampu 

bertahan dantetap diperlukan diera modernisasi. Namun demikian, ada sejumlah tantangan 

modernisasi yang harus dihadapi oleh pesantren dewasa ini, salah satunya adalah 

memenuhi tuntutan akan tenaga trampil di sektor-sektor kehidupan modern. Dalam kaitan 

dengan hal ini, pesantren diharapkan mampu menyumbangkan sumberdaya manusia yang 

dibutuhkan dalam kehidupan modern. Oleh karenanya, pesantren perlu melakukan 

perubahan-perubahan terutama menyangkut penyelenggaraan pendidikan agar tetap bisa 

survive dimasa-masa mendatang. Tentu saja perubahan itu tetap berpegang pada kaidah 

“al-muhâfazhatu ‘alâ al-qadîm al-shâlihwa al-akhdzu bi al-jadîd al-ashlah” (memelihara 

hal-hal baik yang telah ada dan mengembangkan hal-hal baru yang lebihbaik). 

Pengembangan pesantren di masa depan haruslah dilakukan oleh pesantren tradisional agar 

tidak ketinggalan zaman. Upaya tersebut dilakukan dengan cara pesantren terlebihdahulu 

mengenali dengan baik aset-asetnya, kemudian mengembangkannya secara modern tanpa 

harus merubah bentuk asli pesantren. Hal yang demikian ini memerlukan ikhtiar (usaha) 

yang sangat kreatif dan penuh arif, di samping harus dimulai dengan membangkitkan 

kesadaran bahwa perubahan itu sangat menentukan, berguna, dan penting. 

 

Abstract 

The modernization era, the existence of  traditional boarding school be questionable of  

many parties about the relevance to be retained. In exception  of  the advantages  education 

systems of  the traditional boarding school, make it  is able to survive and remain 

necessary in the modernization era. However, there are a number of modernization 

challenges are faced by schools today, one of them is going to meet the demands of skilled 

personnel in modern life sectors. In connection with this, schools are expected to 

contribute the human resources needed in modern life. Therefore, schools need to make 

change, especially concerning the provision of education that can still survive in the future. 

Of course the change was to stick to the rules "al-muhâfazhatu 'ala al-Qadim al-Salihwa al-

akhdzu bi al-Jadid al-ashlah" (maintaining the good things that have been there and 

develop new things are better). The boarding school‟s development in the future can be 

carried out by a traditional boarding school that are not absolute. Efforts are made by the 

way of advance boarding identify with both of its assets, and then develop a modern way 
without changing the original boarding school shape. It requires a very creative and full of 

wise efforts, in addition it should be began by raising awareness that the change is very 

decisive, useful, and important. 

 

Kata kunci: Pesantren tradisional, era modernisasi. 

 

mailto:sahibuddin@yahoo.co.id


JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

146 
 

Pendahuluan 

Kehidupan sosial budaya bangsa 

Indonesia sangat dipengaruhi dan 

diwarnai oleh nilai-nilai agama sehingga 

kehidupan beragama tidak dapat 

dipisahkan dari kehidupan bangsa 

Indonesia.Sebagai negara yang 

berdasarkan agama, pendidikan agama 

tidak dapat diabaikan dalam 

penyelengaraan pendidikan nasional.Umat 

beragama beserta lembaga-lembaga 

keagamaan di Indonesia merupakan 

potensi besar dan sebagai modal dasar 

dalam pembangunan mental spiritual 

bangsa dan merupakan potensi nasional 

untuk pembangunan fisik materiil bangsa 

Indonesia.
1
Hal ini sesuai dengan tujuan 

pembangunan nasional, yaitu 

pembangunan masyarakat seutuhnya dan 

masyarakat adil dan makmur berdasarkan 

Pancasila dan UUD 1945.Oleh kaena itu, 

agama tidak dapat dipisahkan dengan 

penyelenggaraan pendidikan nasional 

Indonesia. 

 Penyelenggaraan pendidikan 

nasional diatur oleh Undang-Undang 

Nomor 2 Tahun 1989 tentang sistem 

Pendidikan Nasional yang penjabarannya 

tertuang dalam Peraturan pemerintah 

Nomor 27 tentang Pendidikan Prasekolah, 

Nomor 28 tentang Pendidikan Dasar, 

                                                             
1
 Hanun Asrorah, Sejarah Pendidikan Islam 

(Jakarta: Logos Wacana ilmu, 1999), 181. 

nomor 29 tentang pendidikan Menengah, 

dan Nomor 30 tentang Pendidikan Tinggi. 

Undang-Undang dan keempat Peraturan 

Pemerintah tadi harus menjadi rujukan 

dalam penyelenggaraan pendidikan oleh 

lembaga dimana pun pendidikan itu 

diselenggarakan.
2
 

 UU Nomor tahun 1989 telah 

menetapkan bahwa pendidikan nasional 

terdiri dari tiga jenjang, yaitu jenjang 

Pendidikan Dasar, Pendidikan Menengah, 

dan Pendidikan Tinggi. Pendidikan pada 

anak-anak sebelum mengikuti pendidikan 

dasar adalah pendidikan 

prasekolah.Berdasar PP Nomor 28, 

pendidikan dasar mencakup satuan 

pendidikan menengah, yang mencakup 

pendidikan menengah umum (SMU/MA) 

dan pendidikan menengah kejuruan 

(SMK).Adapun PP Nomor 29 mengatur 

pendidikan tinggi, baik terkait jenis, 

program, dan stratanya. Dalam sistem 

Pendidikan Nasional ini juga termasuk 

penyelenggaraan pendidikan, seperti 

pendidikan yang berada dibawah naungan 

Depdiknas, Depag, maupun pendidikan 

kedinasan dibawah departemen-

departemen lain. Selain pendidikan yang 

termasuk dalam jalur prasekolah, Undang-

                                                             
2
 Mohamad Ali, Reorientasi Makna Pendidikan: 

Urgensi Pendidikan Terpadu", dalam Pesantren 

Masa Depan: Wacana Pemberdayaan dan 

Transformasi Pesantren, ed. Marzuki Wahid et. 

Al. (Bandung: Pustaka Hidayah, 1999), 174. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

147 
 

Undang dan Peraturan Pemerintah 

tersebut juga mengatur pendidikan pada 

jalur luar sekolah, salah satunya adalah 

pesantren.
3
 

 Pesantren secara historis telah 

mendokumentasikan berbagai peristiwa 

sejarah bangsa Indonesia.Sejak awal 

penyebaran agama Islam di Indonesia, 

pesantren merupakan saksi utama dan 

sarana penting bagi kegiatan Islamisasi 

tersebut.Perkembangan dan dan kemajuan 

masyarakat Islam Nusantara, tidak 

mungkin terpisahkan dari peranan yang 

dimainkan pesantren.Besarnya arti 

pesantren dalam perjalanan bangsa 

Indonesia yang harus dipertahankan. 

Apalagi pesantren telah dianggap sebagai 

lembaga pendidikan yang mengakar kuat 

dari  budaya asli bangsa 

Indonesia.
4
Kehadiran pesantren sebagai 

lembaga pendidikan Islam, kini semakin 

diminati oleh banyak kalangan, termasuk 

masyarakat kelas menengah atas.Hal ini 

membuktikan lembaga ini mampu 

memberikan solusi terhadap kebutuhan 

pendidikan anak-anak mereka. Menurut 

data di Departemen Agama pada tahun 

1998, bahwa dari 8.991 pondok pesantren 

saat itu, terdapat 1.598 berada diwilayah 

perkotaan sedangkan yang ada diwilayah 

pedesaan sebanyak 7. 393. Data ini 

                                                             
3
 Ibid. 

4
Hanun Asrohah, Sejarah Pendidikan, 184. 

menunjukan adanya pergeseran jumlah 

pesantren yang ada di perkotaan dari 

tahun ke tahun. Dengan melihat 

kecenderunggan ini, diprediksi suatu saat 

nanti akan terjadi pertimbangan jumlah 

pesantren antar kota dan desa.
5
 

 Menurut Malik Fadjar, kelebihan 

pondok pesantren dapat dilihat dari 

polemik kebudayaan yang berlangsung 

pada tahun 30-an. Dr. Sutomo, salah 

seorang cendikiawan yang telibat dalam 

polemik tersebut, menganjurkan agar 

asas-asas sistem pendidikan pesantren 

digunakan sebagai dasar pembangunan 

pendidikan nasional. Walaupun pemikiran 

Dr. Sutomo itu kurang mendapat 

tanggapan yang berarti, tetapi patut digaris 

bawahi bahwa pesantren telah dilihat 

sebagai bagian yang tidak terpisahkan 

dalam proses pembentukan identitas 

budaya bangsa Indonesia. Pada tahun 70-

an, Abdurrahman Wahid telah 

mempopulerkan pesantren sebagai sub-

kultur dari bangsa Indonesia.Sekarang ini, 

umat Islam sendiri tampaknya telah 

menganggap pesantren sebagai model 

institusi pendidikan yang memiliki 

keunggulan, baik dari sisi transmisi dan 

internalisasi moralitas umat Islam
6
 

maupun dari aspek tardisi keilmuan yang 

                                                             
5
Malik Fadjar, Visi Pembharuan Pendidikan Islam 

(Jakarta: LP3N, 1998), 125. 
6
Ibid. 126. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

148 
 

oleh Martin Van Bruinessen dinilainya 

sebagai salah satu tradisi agung (great 

tradition).
7
Akan tetapi di samping hal-hal 

yang mengembirakan tersebut di atas, 

perlu pula dikemukakan beberapa 

tantangan pondok pesantren dewasa 

ini.Tantangan yang dialami lembaga ini 

menurut pengamatan para ahli semakin 

lama semakin banyak, kompleks, dan 

mendesak.Hal ini disebabkan oleh 

kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi 

(IPTEK). 

Ditengah derap kemajuan ilmu dan 

teknologi yang menjadi motor 

bergeraknya modernisasi, dewasa ini 

banyak fihak merasa ragu terhadap 

eksistensi lembaga pendidikan pesantren. 

Keraguan itu dilatar belakangi oleh 

kecenderungan dari pesantren untuk 

bersikap menutup diri terhadap perubahan 

di sekelilingnya dan sikap kolot dalam 

merespon upaya modernisasi. Menurut 

Azyumardi Azra, kekolotan pesantren 

dalam mentransfer hal-hal yang berbau 

modern itu merupakan sisa-sisa dari 

respon pesantren terhadap kolonial 

Belanda. Lingkungan pesantren merasa 

bahwa sesuatu yang bersifat modern, yang 

selalu mereka anggap datang dari barat, 

berkaitan dengan penyimpangan terhadap 

                                                             
7
Martin Van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren, 

dan Tarekat: Tradisi-Tradisi Islam di Indonesia 

(Bandung: Mizan, 1999), 17. 

agama.
8
Oleh sebab itu, mereka melakukan 

isolasi diri terhadap sentuhan 

perkembangan modern sehingga membuat 

pesantren dinilai sebagai penganut Islam 

tradisional. 

 Perkembangan dunia telah 

melahirkan suatu kemajuan zaman yang 

modern.Perubahan-perubahan yang 

mendasar dalam struktur budaya 

masyarakat seringkali membentur pada 

aneka kemapanan.Akibatnya ada 

keharusan untuk mengadakan upaya 

kontekstualisasi bangunan-bangunan 

budaya masyrakat dengan dinamika 

modernisasi, tak terkecuali dengan sistem 

pendidikan pesantren.Karena itu, sistem 

pendidikan pesantren harus melakukan 

upaya-upaya konstruktif agar tetap relevan 

dan mampu bertahan.
9
Berdasarkan latar 

belakang tersebut, penulis tertarik untuk 

mengadakan penelitian tentang "Relevansi 

Sistem Pendidikan Pesantren Tradisional 

Dalam Era Modernisasi". Sedangkan 

penulis memilih Pondok Pesantren 

Miftahul Ulum, Bettet, Pamekasan 

sebagai objek penelitian berdasarkan 

alasan sebagai berikut: (1).  Pondok 

Pesantren Mamba'ul Hikam adalah salah 

                                                             
8
Azumardi Azra, “Pesantre : Kontinuitas dan 

Perubahan”, Pengantar dalam Nucholis Madjid, 

Bilik-Bilik Pesantren : Sebuah Potret Perjalanan  

(Jakarta : Paramida, 1997), xvi. 
9
Suwendi , "Rekonstruksi Sistem Pendidikan 

Pesantren : Beberapa Catatan", dalam Pesantren 

Masa Depan, 216. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

149 
 

satu pesantren tradisional yang masih 

tetap eksis sampai sekarang
10

 (2). Pondok 

Pesantren Mamba'ul Hikam merupakan 

salah satu pesantren tradisional yang 

termasuk dalam kategori pesantren 

besar.
11

 

 

Sistem Pendidikan Pesantren 

1. Pengertian dan Pola Umum 

Pesantren 

Pada dasarnya pesantren 

merupakan lembaga pendidikan Islam 

yang  dilaksanakan dengan sistem asrama 

(pondok) dengan kyai sebagai tokoh 

sentralnya dan masjid sebagai pusat 

lembaganya. Sejak awal 

pertumbuhannya, pesantren memiliki 

bentuk yang beragam sehingga tidak ada 

suatu standardisasi yang berlaku bagi 

semua pesantren. Namun demikian 

dalam proses pertumbuhan dan 

perkembangan pesantren tampak adanya 

pola umum, yang diambil dari makna 

peristilahan pesantren itu sendiri yang 

menunjukkan adanya suatu pola 

tertentu.
12

 

                                                             
10

Imam Banawi, Tradisionalisme Dalam 

Pendidikan Islam (Surabaya: Al-Ikhlas, 1993). 
11

Menurut kriteria yang diajukan Zamakhsyari 

Dhofier, pesantren besar adalah yang memiliki 

jumlah santri lebih dari 2000 orang berasal dari 

berbagai kabupaten dan propinsi. Lihat 

Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Tentang Pandangan 

Hidup Kyai (Jakarta: LP3ES,1994), 44. 
12

 Imron Arifin, Kepemimpinan Kyai : Kasus 

Pondok Pesantren Tebuireng (Malang : 

Kalimasahada Press, 1993), 3. 

Perkataan pesantren berasal dari 

kata santri, dengan awalan pe dan 

akhiran an, berarti tempat tinggal para 

santri. A.H. Johns berpendapat bahwa 

kata santri berasal dari bahasa Tamil, 

yang berarti guru mengaji. Sedangkan 

C.C. Berg berpendapat bahwa kata 

tersebut berasal dari kata shastri yang 

diambil dari bahasa India yang berarti 

orang yang mengetahui kitab suci 

agama Hindu atau seorang sarjana 

ahli  kitab suci agama Hindu. 

Chatuverdi dan Tiwari mengatakan 

bahwa kata santri berasal dari kata 

shastra yang berarti buku-buku suci 

(buku-buku agama) atau buku-buku 

tentang ilmu pengetahuan.
13

Jadi, 

pesantren merupakan tempat untuk 

mendidik para santri yang hendak 

mempelajari dan mendalami ilmu-

ilmu agama Islam. 

Selanjutnya beberapa karakteristik 

pesantren secara umum dapat dijelaskan 

sebagai berikut : a) pesantren tidak 

menggunakan batasan umur bagi santri-

santri; b) pesantren tidak menerapkan 

batas waktu pendidikan, karena sistem 

pendidikan di pesantren bersifat 

pendidikan seumur hidup (life-long 

education); c) santri di pesantren tidak 

diklasifikasikan dalam jenjang-jenjang 

                                                             
13

 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren : Studi 

tentang Pandangan Hidup Kyai  (Jakarta: LP3ES, 

1994), 18. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

150 
 

menurut kelompok usia, sehingga siapa 

pun di antara masyarakat yang ingin 

belajar dapat menjadi santri; d) santri 

boleh bermukim di pesantren sampai 

kapan pun atau bahkan bermukim di situ 

selamanya; dan e) pesantren pun tidak 

memiliki peraturan administrasi yang 

tetap.
14

Kyai mempunyai wewenang 

penuh untuk menentukan kebijaksanaan 

dalam pesantren, baik mengenai tata 

tertib maupun sistem pendidikannya, 

termasuk menentukan materi silabus 

pendidikan dan metode pengajarannya. 

Sebagai lembaga pendidikan 

yang dikelola seutuhnya oleh kyai 

dan santri, keberadaan pesantren pada 

dasarnya berbeda di berbagai tempat 

dalam kegiatan maupun bentuknya. 

Meski demikian, secara umum dapat 

dilihat adanya pola yang sama pada 

pesantren. Zamakhsyari Dhofier 

menyebutkan lima elemen dasar yang 

harus ada dalam pesantren, yaitu: a) 

pondok, sebagai asrama santri; b) 

masjid, sebagai sentral peribadatan 

dan pendidikan Islam; c) santri, 

sebagai peserta didik;   d) kyai, 

sebagai pemimpin dan pengajar di 

pesantren; dan e) pengajaran kitab-

kitab Islam klasik (kitab kuning).
15

 

2. Sistem Pendidikan dan Pengajaran 

Pesantren 

                                                             
14

Arifin, Kepemimpinan Kyai, 4. 
15

Dhofier, Tradisi Pesantren, 44. 

Pada dasarnya pesantren adalah 

lembaga pendidikan Islam, di mana 

pengetahuan-pengetahuan yang 

berhubungan dengan agama Islam 

diharapkan dapat diperoleh di 

pesantren.Apa pun usaha yang dilakukan 

untuk meningkatkan pesantren dimasa 

kini dan masa yang akan datang harus 

tetap pada prinsip ini. Tujuan pendidikan 

pesantren tidak semata-mata untuk 

memperkaya pikiran murid dengan 

penjelasan-penjelasan, tetapi untuk 

meninggikan moral, melatih dan 

mempertinggi semangat, menghargai 

nilai-nilai spiritual dan kemanusiaan, 

mengajarkan sikap dan tingkah laku yang 

jujur dan bermoral, serta menyiapkan 

para murid untuk hidup sederhana dan 

bersih hati. Selain itu, tujuan pendidikan 

pesantren bukanlah untuk mengejar 

kekuasaan, uang dan keagungan duniawi, 

tetapi ditanamkan kepada mereka bahwa 

belajar adalah semata-mata kewajiban 

dan pengabdian kepada Tuhan.
16

 Tujuan 

ini pada gilirannya akan menjadi faktor 

motivasi bagi para santri untuk melatih 

diri menjadi seorang yang ikhlas di 

dalam segala amal perbuatannya dan  

dapat berdiri sendiri tanpa 

menggantungkan sesuatu kecuali kepada 

Tuhan. Dengan demikian dapat 

disimpulkan bahwa secara umum tujuan 

pendidikan pesantren adalah mendidik 

                                                             
16

Dhofier, Tradisi Pesantren, 21. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

151 
 

manusia yang mandiri, berakhlak mulia, 

serta bertaqwa. 

Berdasarkan tujuan pendidikan 

pesantren seperti di atas, maka yang 

paling ditekankan adalah pengembangan 

watak pendidikan individual.Santri 

dididik sesuai dengan kemampuan dan 

keterbatasan dirinya, sehingga di 

pesantren dikenal prinsip-prinsip dasar 

belajar tuntas dan maju berkelanjutan. 

Bila di antara para santri ada yang 

memiliki kecerdasan dan keistimewaan 

dibandingkan dengan yang lainnya, 

mereka akan diberi perhatian khusus dan 

selalu didorong untuk terus 

mengembangkan diri, serta menerima 

kuliah pribadi secukupnya. Para santri 

diperhatikan tingkah laku moralnya dan 

diperlakukan sebagai makhluk yang 

terhormat sebagai titipan Tuhan yang 

harus disanjung. Kepada mereka 

ditanamkan perasaan kewajiban dan 

tanggung jawab untuk melestarikan dan 

menyebarkan pengetahuan mereka 

tentang Islam kepada orang lain, serta 

mencurahkan segenap waktu dan tenaga 

untuk belajar terus menerus sepanjang 

hidup.
17

 

Dalam sistem pendidikan 

pesantren tradisional tidak dikenal 

adanya kelas-kelas sebagai tingkatan atau 

jenjang pendidikan.Seseorang dalam 

belajar di pesantren tergantung 

sepenuhnya pada kemampuan pribadinya 

                                                             
17

Dhofier, Tradisi Pesantren, 22. 

dalam menyerap ilmu 

pengetahuan.Semakin cerdas seseorang, 

maka semakin singkat belajar.
18

 Menurut 

tradisi pesantren, pengetahuan seorang 

santri diukur dari jumlah buku-buku atau 

kitab-kitab yang telah pernah 

dipelajarinya dan kepada ulama mana ia 

telah berguru. Jumlah kitab-kitab standar 

berbahasa Arab yang harus dibaca 

(kutubul muqarrarah) telah ditentukan 

oleh lembaga-lembaga pesantren.Dengan 

demikian, dalam pesantren tradisional 

kitab-kitab Islam klasik (kitab kuning) 

dijadikan mata kajian, sekaligus sebagai 

sarana penjenjangan kemampuan santri 

dalam belajar. Satuan waktu belajar tidak 

ditentukan oleh kurikulum atau usia, 

melainkan oleh selesainya kajian satu 

atau beberapa kitab yang ditetapkan. 

Pengelompokan kemampuan santri juga 

tidak didasarkan semata-mata kepada 

usia, tetapi kepada taraf kemampuan 

santri dalam mengkaji dan memahami 

kitab-kitab tersebut.
19

 

Dalam pesantren tradisional, untuk 

menentukan kitab mana yang akan dikaji 

dan diikuti oleh seorang santri tidak 

secara ketat ditentukan oleh kyai atau 

pesantren, melainkan justru diserahkan 

kepada santri itu sendiri. Hal ini karena 

santri yang meneruskan ke pesantren, 

                                                             
18

Arifin, Kepemimpinan Kyai, 37. 
19

A. Wahid Zaini, “Orientasi Pondok Pesantren 

Tradisional Dalam Masyarakat Indonesia”, dalam 

Tarekat, Pesantren, dan Budaya Lokal, ed. M. 

Nadim Zuhdi et. al. (Surabaya : Sunan Ampel 

Press, 1999), 79. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

152 
 

terutama pesantren besar, dianggap telah 

mampu untuk mengukur kemampuannya, 

sehingga pesantren atau kyai hanya 

membimbing tentang cara menentukan 

pilihan kajian. Pemilihan materi belajar 

yang memberikan keleluasaan kepada 

santri untuk ikut mengambil peranan di 

dalam menentukan jenjang dan 

kurikulum belajarnya oleh sebagian 

peneliti dianggap sebagai adanya proses 

demokratisasi di dalam proses belajar 

mengajar.
20

Sistem evaluasi yang berlaku 

di dalam pesantren tradisional biasanya 

tidak terlalu ketat dan mengikat, 

melainkan sangat memberi keleluasaan 

kepada santri yang bersangkutan untuk 

melakukan self-evaluation (evaluasi diri 

sendiri).Dalam evaluasi pengajaran ini, 

peranan kyai sangat menonjol dan lebih 

besar pada metode sorogan, sementara 

pada metode wetonan para santri sangat 

mempunyai peranan. Biasanya titik tekan 

evaluasi yang dilakukan oleh kyai dan 

pengurus pesantren tidak sekedar pada 

pengetahuan kognitif, berupa sejauh 

mana keberhasilan penyerapan ilmu dan 

pengetahuan yang telah diperoleh santri, 

tetapi lebih jauh lagi pada keutuhan 

kepribadiannya berupa ilmu, sikap, dan 

tindakan (tutur kata dan perbuatan) yang 

terpantau dalam interaksi keseharian 

santri dengan kyai.  

Dalam menentukan apakah 

seorang santri telah berhasil 

                                                             
20

Ibid., 80. 

menyelesaikan suatu kurikulum tertentu, 

dengan demikian tidak sekedar dinilai 

dari aspek penguasaan intelektualnya, 

melainkan juga integritas kepribadian 

santri yang bersangkutan yang dinilai 

dari kiprah dan     tingkah laku 

kesehariannya.
21

 

Proses pendidikan di pesantren 

berlangsung selama 24 jam. Dalam 

pesantren tradisional, penjadwalan waktu 

belajar tidaklah terlalu ketat.Timing dan 

alokasi waktu bagi sebuah kitab yang 

dikaji biasanya disepakati bersama oleh 

kyai dan santri sesuai dengan 

pertimbangan kebutuhan dan 

kepentingan bersama. Dapat saja waktu 

24 jam hanya dimanfaatkan empat atau 

lima jam untuk istirahat, sedangkan 

sisanya untuk proses belajar mengajar 

dan beribadah, baik secara kolektif 

maupun secara individual. Pendidikan 

pesantren sangat menekankan aspek etika 

dan moralitas. Proses pendidikan di sini 

merupakan proses pembinaan dan 

pengawasan tingkah laku santri yang 

seharusnya merupakan cerminan ilmu 

yang telah diperoleh. Pembinaan dan 

pengawasan ini dilakukan bersamaan 

dengan peneladanan langsung oleh kyai 

dan pengurus sebagai kepanjangan 

tangan dari kyai, mulai dari urusan 

ibadah sampai pada urusan keseharian 

santri.
22

 

                                                             
21

Zaini, “Orientasi Pondok Pesantren”, 80. 
22

Zaini, “Orientasi Pondok Pesantren”, 81-82. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

153 
 

Dalam pesantren tradisional 

dikenal pula sistem pemberian ijazah, 

tetapi bentuknya tidak seperti yang 

dikenal dalam sistem modern. Ijazah di 

pesantren berbentuk pencantuman nama 

dalam suatu daftar rantai transmisi 

pengetahuan yang dikeluarkan oleh 

gurunya terhadap muridnya yang telah 

menyelesaikan pelajarannya dengan baik 

tentang suatu kitab tertentu sehingga si 

murid tersebut dianggap menguasai dan 

boleh mengajarkannya kepada orang lain. 

Tradisi ijazah ini hanya dikeluarkan 

untuk murid-murid tingkat tinggi dan 

hanya mengenai kitab-kitab besar dan 

masyhur.Para murid yang telah mencapai 

suatu tingkatan pengetahuan tertentu 

tetapi tidak dapat mencapai ke tingkat 

yang cukup tinggi disarankan untuk 

membuka pengajian, sedangkan yang 

memiliki ijazah biasanya dibantu 

mendirikan pesantren.
23

 

Pesantren modern merupakan tipe 

pesantren yang mempunyai ciri berlainan 

dengan pesantren tradisional dan sering 

diperhadapkan secara vis a vis 

(berlawanan) dengan pesantren 

tradisional. Ciri pertama dari pesantren 

modern adalah meluasnya mata kajian 

yang tidak terbatas pada kitab-kitab 

Islam klasik saja, tetapi juga pada kitab-

kitab yang termasuk baru, di samping 

telah masuknya ilmu-ilmu umum dan 

kegiatan-kegiatan lain seperti pendidikan 

                                                             
23

Dhofier, Tradisi Pesanten, 23. 

ketrampilan dan sebagainya. 

Penjenjangan pendidikannya telah 

mengikuti seperti yang lazim pada 

sekolah-sekolah umum, meliputi 

SD/Tingkat Ibtidaiyah, SMP/Tingkat 

Tsanawiyah, SMU/Tingkat Aliyah, dan 

bahkan Perguruan Tinggi. Sistem 

pengajaran dalam pesantren modern tidak 

semata-mata tumbuh atas pola lama yang 

bersifat tradisional, tetapi juga telah 

dilakukan suatu inovasi dalam 

pengembangan sistem pengajaran 

tersebut.Sistem pengajaran yang 

diterapkan tersebut adalah sistem 

klasikal, sistem kursus-kursus,   dan 

sistem pelatihan yang menekankan pada 

kemampuan psikomotorik.
24

 

Ciri kedua pesantren modern 

adalah hadirnya warna pengelolaan 

(perencanaan, koordinasi, penataan, 

pengawasan, dan evaluasi) yang sudah 

diwarnai oleh konsep-konsep 

pengelolaan baru, yang merupakan 

serapan dari konsep-konsep yang ada di 

luar pesantren.Pengelolaan ini juga 

meliputi pola pendekatan dan teknologi 

yang digunakan. Masuknya komputer ke 

dalam sistem manajemen pesantren, 

digunakannya metodologi pendidikan 

yang diserap dari ilmu pendidikan, 

digunakannya jasa perbankan dalam 

sistem pengelolaan keuangan, dan 

berintegrasinya sistem evaluasi pesantren 

ke dalam sistem evaluasi pendidikan 

                                                             
24

Ghazali, Pendidikan Pesantren, 32. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

154 
 

nasional, merupakan beberapa ciri lain 

yang dapat disebut untuk menunjuk pada 

hadirnya bentuk pengelolaan pesantren 

yang sudah diwarnai oleh warna baru 

itu.
25

Sementara itu pesantren 

komprehensif merupakan satu kategori 

pesantren yang berusaha 

mempertemukan beberapa unsur dari 

kedua tipologi pesantren terdahulu. 

Dalam pesantren tipe terakhir ini akan 

terlihat ciri kedua pondok pesantren yang 

disebut terdahulu. Misalnya pada satu sisi 

dengan hadirnya sistem klasikal pada 

sistem pengajarannya sama seperti 

pesantren modern dan sekolah-sekolah 

umum pada lazimnya, sementara di sisi 

lain dengan tetap menggunakan kitab 

kuning sebagai batasan kurikulumnya 

masih sama seperti pondok pesantren 

tradisional. Selain itu, kurikulum 

pesantren ini biasanya juga ditambah 

dengan beberapa mata pelajaran umum 

yang mempunyai kaitan erat dengan ilmu 

agama, seperti matematika yang 

berkaitan dengan ilmu waris, falak, dan 

sebagainya.
26

 

 

Profil Pesantren 

A. System Pendidikan Pesantren 

Sistem pendidikan di pesantren 

Miftahul Ulum dapat diklasifikasikan 

menjadi tiga macam, yaitu: 

1. Jalur pendidikan pondok/non-klasikal 

                                                             
25

Zaini, “Orientasi Pondok Pesantren”, 82-83. 
26

Zaini, “Orientasi Pondok Pesantren”, 83. 

Jalur pendidikan pondok adalah 

sistem pendidikan yang dilaksanakan 

secara non-klasikal dengan materi 

pelajaran al-Qur‟an dan kitab-kitab 

Islam klasik yang berbahasa Arab 

(kitab kuning).Dalam sistem 

pendidikan pondok ini dipergunakan 

beberapa sistem/metode pengajaran, 

yaitu sorogan, bandongan, dan syawir. 

Sistem sorogan adalah sistem 

pengajaran yang dilakukan oleh 

kyai/ustadz kepada para santri baru 

yang masih memerlukan bimbingan 

individual.Dalam sistem pengajaran 

ini, seorang santri mendatangi 

kyai/ustadznya untuk membacakan 

beberapa baris al-Qur‟an atau kitab-

kitab berbahasa Arab dan 

menterjemahkannya kedalam bahasa 

Jawa.Pada gilirannya santri tersebut 

mengulang-ulang dan 

menterjemahkan kata demi kata 

sepersis mungkin seperti yang telah 

diberikan oleh gurunya. 

Sistem pengajaran yang kedua 

adalah sistem bandongan atau 

seringkali disebut sistem 

wetonan.Dalam sistem pengajaran ini, 

kyai/guru membacakan, 

menterjemahkan, dan menerangkan 

kitab-kitab berbahasa Arab yang 

sedang dipelajari.Setiap santri 

memperhatikan kitabnya sendiri-

sendiri dan membuat catatan-catatan 

padanya, baik berupa arti maupun 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

155 
 

penjelasan kata-kata dan buah pikiran 

yang sulit. 

Sementara syawir adalah 

diskusi atau tukar fikiran mengenai 

pelajaran tertentu yang dilakukan 

secara mandiri oleh kalangan 

santri.Syawir atau musyawarah ini 

merupakan ciri khas dari pondok 

pesantren sebagai kegiatan untuk 

mengasah pikiran dan kemampuan 

santri dalam memahami persoalan 

yang berkaitan erat dengan materi 

pelajaran yang telah diberikan oleh 

kyai/guru. 

Pengajian kitab kuning secara 

non-klasikal diberikan kepada santri 

putra maupun santri putri yang 

menetap atau bermukim di pondok. 

Adapun di antara kitab yang diajarkan 

adalah kitab Ihya’ Ulumuddin, 

Bughyatul Mustarsyidin, Tafsir 

Jalalain, Mahali, Bidayatul Hidayah, 

Sirojut Tholibin, Khirzul Jausan, dan 

Ibnu Aqil sebagai ulasan Nahwu 

Alfiyah Ibnu Malik. Selain yang telah 

disebutkan masih banyak pengajian 

kitab-kitab kuning yang dibacakan 

oleh para ustadz dengan kurikulum 

seperti akan dijelaskan pada 

pembahasan terakhir.
27

 

Selanjutnya kegiatan syawir di 

pesantren dilaksanakan setiap malam 

                                                             
27

Wawancara dengan HM. Dliya‟uddin AZZ, 

pengasuh pondok pesantren Mamba‟ul Hikam, 

tanggal 30-04-2006. 

Selasa, yaitu minggu pertama dan 

kedua pelaksanaan musyawarah kitab 

Fathul Qorib, minggu ketiga 

pelaksanaan Bahtsul Masa‟il, dan 

minggu keempat pelaksanaan 

musyawarah kitab Ibnu Aqil.  

Selain pengajian al-Qur‟an dan 

pengajaran kitab kuning, beberapa 

aktivitas yang sudah menjadi tradisi 

pondok pesantren Miftahul Ulum 

secara turun temurun adalah sebagai 

berikut: 

2. Istima‟ul Qur‟an, yaitu kegiatan 

pembacaan Sholawat Nariyyah dan 

Jam‟iyyah.  

3. Jam‟iyyah, merupakan salah satu 

kegiatan yang wajib diikuti oleh 

semua santri. Dalam kegiatan ini para 

santri dilatih untuk berani 

menghadapi publik/massa, karena 

mereka melaksanakan tugas di 

hadapan para santri lainnya, seperti 

menghapal juz „Amma, membaca 

kitab kuning, khitobah (pidato), puisi, 

dan Qiro‟atul Qur‟an. 

4. Haflah Akhirussanah, Acara ini 

dibuat sangat meriah karena diawali 

dengan serangkaian kegiatan dan 

perlombaan, di antaranya perlombaan 

TPQ, Jam‟iyyah, olah raga, pidato, 

baca puisi, dan masih banyak lagi. 

Puncak acara kegiatan ini berupa 

pengajian akbar dengan 

menghadirkan muballigh kondang 

dari luar daerah. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

156 
 

5. Jalur pendidikan madrasah/ klasikal 

Jalur pendidikan madrasah 

adalah sistem pendidikan yang 

dilaksanakan secara klasikal pada pagi 

hari.Dalam sistem pendidikan 

madrasah ini para santri dibagi dalam 

beberapa tingkat atau jenjang 

pendidikan, serta masing-masing 

tingkat terdiri dari kelas-kelas. 

Tingkat atau jenjang pendidikan 

tersebut mulai tingkat yang terendah 

sampai tingkat tertinggi adalah: 

a. Madrasah Ibtida‟iyah 

b. Madrasah Tsanawiyah 

c. Madrasah Aliyah 

Sementara pada sore dan 

malam hari diselenggarakan pula 

madrasah diniyah dengan kurikulum 

yang berbeda dari madrasah pagi 

dan hanya terdiri dari dua tingkat, 

yaitu tingkat Ibtida‟iyah dan 

Tsanawiyah, serta TPQ (Taman 

Pendidikan Qur‟an) khusus 

pengajaran al-Qur‟an bagi para 

santri yang masih kanak-kanak. 

Sementara itu penyampaian 

materi pelajaran di madrasah 

menggunakan beberapa 

sistem/metode pengajaran yang 

sesuai dengan tingkat kebutuhan 

serta memandang efektifitas dari 

pemakaian metode tadi. Sekarang ini 

sistem/metode pengajaran di 

madrasah tersebut sudah mengalami 

pengembangan diantaranya yaitu, 1) 

Metode ceramah, 2) Metode 

tanyajawab, 3) Metode Diskusi, 3) 

Metode Demonstrasi, 4) Metode 

Drill/Latihan siap 

Secara umum ukuran 

kemampuan santri yang menjadi 

indikator keberhasilannya diketahui 

dari sejauh mana ia lancar dalam 

membaca kitab berbahasa Arab 

(kitab kuning), kemudian 

menterjemahkan dalam bahasa 

Indonesia dan menerangkan materi 

yang terkandung di dalamnya.
28

 

6. Jalur pendidikan pengembangan 

bakat/ketrampilan 

Jalur pendidikan ini 

merupakan wadah 

pengembangan bakat yang 

dimiliki oleh para 

santri.Pendidikan ini berbentuk 

lembaga-lembaga keterampilan 

yang bertujuan menunjang dan 

melengkapi pengetahuan yang 

telah dimiliki santri.Beberapa 

lembaga ketrampilan tersebut 

antara lain adalah: jahit-menjahit, 

pertanian, perkebunan, dan 

koperasi. Selain itu diajarkan 

juga beberapa ketrampilan yang 

mengarah pada pengembangan 

pendidikan, yaitu: perekonomian, 

                                                             
28

Wawancara dengan Ibu Dewi Umamah, salah 

seorang guru/ustadzah Madrasah Mamba‟ul 

Hikam, tanggal 15-04-2006. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

157 
 

bahtsul masa‟il, seminar/diskusi, 

latihan organisasi dan 

manajemen, bahasa Arab, 

kaligrafi, tilawatil Qur‟an, bela 

diri, olah raga, elektronika, 

sablon, dan komputer. 

B. Kurikulum Pendidikan Pesantren 

Aktifitas pengajaran di 

Pesantren selain menggunakan sistem 

sorogan dan wetonan juga 

menggunakan sistem 

madrasah/klasikal, namun 

keseluruhan materi pelajarannya 

hanyalah kitab-kitab Islam klasik 

(kitab kuning) atau yang berkaitan 

erat dengannya.Dengan demikian 

pesantren ini semata-mata 

mengajarkan ilmu-ilmu agama Islam 

sebagai inti kurikulumnya, serta tidak 

diajarkan ilmu-ilmu pengetahuan 

umum di dalamnya.Kurikulum 

pesantren pun ditetapkan secara 

mandiri oleh pengasuhnya, serta 

dalam operasionalnya tidak mengikuti 

ketentuan pendidikan yang 

dikeluarkan oleh pemerintah, 

misalnya mengikuti ujian negara.Jadi, 

pesantren Miftahul Ulum termasuk 

dalam kategori pesantren tradisional 

karena masih mempertahankan tradisi 

masa lalu untuk sekedar memberikan 

ilmu pengetahuan di bidang agama 

kepada para santrinya.Mengenai 

program pengajaran kitab kuning ini, 

kurikulum pendidikan yang diberikan 

kepada para santri, baik melalui 

pengajian di pondok maupun 

pengajaran di madrasah dapat dilihat 

dalam tabel berikut ini. 

C. Relevansi System Pendidikan 

Pesantren Dengan Era Modernisasi 

Pondok Pesantren Miftahul Ulum 

yang terletak di Dukuh Wonorejo, Desa 

Slemanan, Kecamatan Bettet, Kabupaten 

Pamekasan termasuk pesantren 

tradisional.Tradisionalitas pesantren 

tersebut karena hanya mengajarkan ilmu-

ilmu agama Islam atau kitab-kitab Islam 

klasik (kitab kuning), meliputi tauhid, 

fiqh, ushul fiqh, tafsir, hadits, akhlak, 

tasawuf, bahasa Arab, dan 

sebagainya.Sekalipun sistem madrasah 

diterapkan di pesantren ini, namun di 

dalamnya tidak diajarkan pengetahuan 

umum. Ciri-ciri tradisionalitas lainnya di 

pesantren Miftahul Ulum antara lain 

adalah belajar semata-mata karena Allah 

SWT, sistem pembelajarannya 

berlangsung selama 24 jam, serta 

pendidikannya didasarkan pada 

hubungan pribadi secara mendalam 

antara santri dan kyai/ustadz. 

Sebagai sebuah lembaga 

pendidikan Islam tradisional, tujuan 

pendidikan dan pengajaran di pesantren 

Miftahul Ulum bukanlah untuk 

memenuhi otak anak didik dengan segala 

macam ilmu yang belum mereka ketahui, 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

158 
 

tetapi lebih dari itu pendidikan di 

pesantren dimaksudkan untuk mendidik 

akhlak dan jiwa mereka, menanamkan 

rasa fadhilah (keutamaan), membiasakan 

mereka dengan kesopanan yang tinggi, 

serta mempersiapkan mereka untuk suatu 

kehidupan yang suci seluruhnya, ikhlas, 

dan jujur. Jadi, tujuan utama dari 

pendidikan Islam   yang ada di pesantren 

tradisional adalah mendidik budi pekerti 

dan pendidikan jiwa.Semua mata 

pelajaran haruslah mengandung nilai-

nilai akhlak dan setiap guru/ustadz harus 

terlebih dahulu memperhatikan akhlak 

sebelum yang lainnya. 

Dengan demikian, terdapat 

perbedaan yang mencolok antara tujuan 

pendidikan di pesantren tradisional 

dengan tujuan pendidikan di lembaga 

pendidikan formal.Pada pesantren 

tradisional, tujuan dan orientasi pokok 

pendidikannya adalah membentuk 

kepribadian yang utuh, integrited, dan 

kaffah.Tujuan pendidikan tidaklah 

menjejali murid dengan fakta-fakta, 

melainkan menyiapkan mereka agar 

hidup bersih, suci, dan tulus.Kegiatan 

pendidikan berusaha memberikan ilmu 

sekaligus menerapkannya. Dengan kata 

lain, tujuan pokok pendidikan di 

pesantren tradisional adalah membentuk 

insan yang berasaskan iman, 

berinstrumen ilmu, bersasaran         amal 

shaleh, dan berpuncak pada akhlak 

karimah. Ini berbeda sekali dengan 

tujuan pendidikan di lembaga pendidikan 

formal, yaitu untuk mencetak keahlian 

tertentu atau spesialisasi kerja dengan 

mengabaikan nilai etika dan 

moral.Perbedaan tujuan dan orientasi 

tersebut menyebabkan perbedaan pula 

dalam keilmuan yang dipelajari, serta 

metode keilmuan yang diterapkan. 

Dalam era modernisasi ini, 

keberadaan pesantren tradisional menjadi 

pertanyaan banyak fihak tentang 

relevansinya untuk tetap dipertahankan.  

Modernisasi atau kemajuan ilmu 

pengetahuan dan teknologi (IPTEK) 

selain telah menciptakan kemudahan-

kemudahan bagi manusia dan kemajuan-

kemajuan yang bersifat konstruktif, 

namun juga menimbulkan kelemahan-

kelemahan yang bersifat destruktif. 

Kemajuan dapat dilihat dalam bidang 

informasi, transformasi, dan peralatan 

dalam segala bidang yang serba canggih 

dan baru.Sebaliknya dapat dilihat pula 

kelemahan-kelemahan yang menyangkut 

individu dari warga masyarakat yang 

cenderung saling berebut pengaruh, 

kekuasaan, dan kekayaan.Terjadi konflik 

dan persaingan dalam segala bidang 

kehidupan yang menyebabkan hilangnya 

ketentraman dan kebahagiaan, adanya 

dominasi yang kaya terhadap yang 

miskin, serta intimidasi yang kuat 

terhadap yang lemah.Kelemahan lainnya 

dapat dijumpai dalam bidang 

keilmuan.Orang hanya mencari 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

159 
 

spesialisasi dalam ilmu tertentu untuk 

mencapai suatu bidang pekerjaan tertentu 

pula.Ilmu agama dilupakan sebab merasa 

tidak dibutuhkan.Terjadilah dikotomi 

ilmu pengetahuan dan agama yang 

menyebabkan bersikap sekuler.Demikian 

pula terjadi kemerosotan dalam bidang 

akhlak karena masyarakat melupakan dan 

tidak tahu lagi sumber akhlak yang 

benar.Akhirnya dengan ilmu yang 

dikuasainya setiap individu saling 

berusaha untuk menghancurkan 

popularitas dan gengsi pribadi. 

Uraian di atas tidak berbeda 

dengan hasil wawancara penulis dengan 

sejumlah santri dan pengasuh/ustadz di 

pesantren Miftahul Ulum.Menurut 

mereka, modernisasi atau kemajuan ilmu 

pengetahuan dan teknologi (IPTEK) telah 

memberikan dampak positip maupun 

dampak negatifnya bagi kehidupan umat 

manusia.Namun demikian dampak 

negatifnya lebih banyak dan lebih besar 

dirasakan oleh masyarakat, terutama 

dengan munculnya berbagai macam 

kerusakan akhlak/moral manusia.Dalam 

hal ini keunggulan pesantren tradisional 

dibandingkan dengan sekolah umum 

lainnya terletak pada sistem 

pendidikannya yang lebih menekankan 

pada akhlak/moral.
29

 

                                                             
29

Hasil wawancara dengan Imam Darulkutni dan 

Mufidz Azizi (santri) serta Ibu Tatik Ariza dan 

Yahya Ubaidillah (pengasuh/ustadz), tanggal 02-

05-2006. 

Selain itu, terdapat dua kekuatan 

utama dari budaya pendidikan pesantren 

yang memungkinkannya untuk tetap 

eksis dan mampu mengimbangi segala 

bentuk dinamika perubahan sosial akibat 

modernisasi.Pertama, adanya karakter 

budaya pendidikan yang memungkinkan 

santrinya belajar secara tuntas. Dalam 

konsep modern, budaya belajar tuntas ini 

sama dengan konsep mastery learning. 

Dalam konsep ini pendidikan dilakukan 

tidak terbatas pada pola transfer ilmu-

ilmu pengetahuan dari guru ke murid, 

melainkan juga termasuk aspek 

pembentukan kepribadian secara 

menyeluruh. Dalam pendidikan di 

pesantren, hal paling penting yang 

diperhatikan kyai atau ustadz bukanlah 

capaian kuantitas materi yang bisa 

diselesaikan santri, melainkan kualitas 

penguasaannya. 

Karakter budaya pendidikan kedua 

yang menjadi kekuatan pesantren adalah 

kuatnya partisipasi masyarakat.Pada 

dasarnya pendirian pesantren di seluruh 

Indonesia didorong oleh permintaan 

(demand) dan kebutuhan (need) 

masyarakatnya sendiri.Hal ini 

memungkinkan terjadinya partisipasi 

masyarakat di dalam pesantren 

berlangsung secara intensif.Partisipasi ini 

diwujudkan dalam berbagai bentuk, 

mulai dari penyediaan fasilitas fisik, 

penyediaan anggaran kebutuhan, dan 

sebagainya.Pesantren muncul dan 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

160 
 

berkembang dari pengalaman sosiologis 

masyarakat lingkungannya, sehingga 

pesantren mempunyai keterkaitan erat 

yang tidak terpisahkan dengan komunitas 

lingkungannya. 

Beberapa hal yang telah 

dikemukakan di atas merupakan 

kelebihan dari sistem pendidikaan 

pesantren tradisional, sehingga 

membuatnya masih mampu bertahan dan 

tetap diperlukan di era modernisasi. 

Namun demikian, ada sejumlah 

tantangan modernisasi yang harus 

dihadapi oleh pesantren dewasa ini, salah 

satunya adalah memenuhi tuntutan akan 

tenaga trampil di sektor-sektor kehidupan 

modern. Dalam kaitan dengan hal ini, 

pesantren diharapkan mampu 

menyumbangkan sumber daya manusia 

yang dibutuhkan dalam kehidupan 

modern. Oleh karenanya, pesantren perlu 

melakukan perubahan-perubahan 

terutama menyangkut penyelenggaraan 

pendidikan agar tetap bisa survive di 

masa-masa mendatang. Tentu saja 

perubahan itu tetap berpegang pada 

kaidah “al-muhâfazhatu ‘alâ al-qadîm al-

shâlih wa al-akhdzu bi al-jadîd al-

ashlah” (memelihara hal-hal baik yang 

telah ada dan mengembangkan hal-hal 

baru yang lebih baik). 

Pengembangan pesantren di 

masa depan haruslah dilakukan                           

oleh pesantren tradisional agar tidak 

ketinggalan zaman. Upaya tersebut 

dilakukan dengan cara pesantren 

terlebih dahulu mengenali dengan 

baik aset-asetnya, kemudian 

mengembangkannya secara modern. 

Pengembangan dan peningkatan mutu 

pendidikan tersebut dilakukan tanpa 

harus merubah bentuk asli 

pesantren.
30

               Akan tetapi 

modernisasi yang dilakukan tidak 

cukup pada sistem pengajarannya 

saja, tanpa harus memperhatikan 

aspek dan segi-segi yang lain. 

Modernisasi di sini juga harus berupa 

peningkatan kualitas semangat 

kepesantrenan itu secara 

keseluruhan.Hal yang demikian ini 

memerlukan ikhtiar (usaha) yang 

sangat kreatif dan penuh arif, di 

samping harus dimulai dengan 

membangkitkan kesadaran bahwa 

perubahan itu sangat menentukan, 

berguna, dan penting. 

 

PENUTUP 

Pondok Pesantren Miftahul Ulum 

termasuk pesantren 

tradisional.Tradisionalitas pesantren 

tersebut karena hanya mengajarkan ilmu-

ilmu agama Islam atau kitab-kitab Islam 

klasik (kitab kuning), meliputi tauhid, 

                                                             
30

Hasil wawancara dengan Chusnul Fu‟ad dan 

Fathurrohman (santri) serta H.A. Syuhada‟ dan 

Muhammad Mu‟thi (pengasuh/ustadz) di pesantren 

Mamba‟ul Hikam, tanggal 02-05-2006. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

161 
 

fiqh, ushul fiqh, tafsir, hadits, akhlak, 

tasawuf, bahasa Arab, dan sebagainya. 

Ciri-ciri tradisionalitas lainnya di 

pesantren Miftahul Ulum antara lain 

adalah belajar semata-mata karena Allah 

SWT, sistem pembelajarannya 

berlangsung selama 24 jam, serta 

pendidikannya didasarkan pada hubungan 

pribadi secara mendalam antara santri dan 

kyai/ustadz. 

Sebagai salah satu pesantren 

tradisional, hendaknya pesantren Miftahul 

Ulum mampu mengikuti arus modernisasi 

agar tidak ketinggalan zaman. Upaya 

tersebut dilakukan dengan cara pesantren 

terlebih dahulu mengenali dengan baik 

aset-asetnya, kemudian 

mengembangkannya secara modern. 

Pengembangan dan peningkatan mutu 

pendidikan dilakukan tanpa harus 

merubah bentuk asli 

pesantren.Modernisasi di sini juga harus 

berupa peningkatan kualitas semangat 

kepesantrenan secara keseluruhan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Al-Abrasyi, M. Athiyah, Dasar-Dasar 

Pokok Pendidikan Islam.Jakarta: 

Bulan Bintang, 1984. 

Arifin, Imron. Kepemimpinan Kyai: 

Kasus Pondok Pesantren 

Tebuireng.Malang : Kalimasahada 

Press, 1993. 

----------. Penelitian Kualitatif dalam 

Ilmu-Ilmu Sosial dan 

Keagamaan.Malang : Kalimasahada 

Press, 1996. 

Arifin, M. Kapita Selekta Pendidikan 

Islam dan Umum.Jakarta : Bumi 

Aksara, 2000. 

Asrohah, Hanun. Sejarah Pendidikan 

Islam.Jakarta : Logos Wacana Ilmu, 

1999. 

Azizy, Ahmad Qodri A. Islam dan 

Permasalahan Sosial : Mencari 

Jalan Keluar. Yogyakarta: LKIS, 

2000. 

Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam: 

Tradisi dan Modernisasi Menuju 

Milenium Baru. Jakarta: Logos 

Wacana Ilmu, 2000. 

Bawani, Imam. Tradisionalisme Dalam 

Pendidikan Islam.Surabaya : Al-

Ikhlas, 1993. 

Bruinessen, Martin Van. Kitab Kuning, 

Pesantren, dan Tarekat : Tradisi-

Tradisi Islam di Indonesia.Bandung 

: Mizan, 1999. 

Daradjat, Zakiah, et. al. Ilmu Pendidikan 

Islam. Jakarta: Bumi Aksara, 1996. 

Daulay, Haidar Putra. Historisitas dan 

Eksistensi Pesantren, Sekolah, dan 

Madrasah.Yogyakarta : Tiara 

Wacana, 2001. 

Depdikbud RI. Kamus Besar Bahasa 

Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka, 

1989. 

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren: 

Studi tentang Pandangan Hidup 

Kyai.Jakarta : LP3ES, 1994. 

Fadjar, Malik. Visi Pembaharuan 

Pendidikan Islam.Jakarta: LP3NI, 

1998. 

Ghazali, Bahri. Pendidikan Pesantren 

Berwawasan Lingkungan. Jakarta: 

Pedoman Ilmu Jaya, 2001. 

Ismail, Faisal. Paradigma Kebudayaan 

Islam: Studi Kritis dan Refleksi 

Historis. Yogyakarta : Titian Ilahi 

Press, 1998. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

162 
 

Jameelah, Maryam. Islam dan 

Modernisme.Surabaya : Usaha 

Nasional, 1982. 

Madjid, Nurcholish. Islam, Kemodernan, 

dan Keindonesiaan. Bandung: 

Mizan, 1997. 

----------. Bilik-Bilik Pesantren : Sebuah 

Potret Perjalanan.Jakarta: 

Paramadina, 1997. 

Marimba, Ahmad D. Pengantar Filsafat 

Pendidikan Islam.Bandung: Al-

Ma‟arif, 1974. 

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian 

Kualitatif. Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 2001. 

Muhadjir, Noeng. Metodologi Penelitian 

Kualitatif. Yogyakarta: Rake 

Sarasin, 1996. 

Rahardjo, M. Dawam. Pesantren dan 

Pembaharuan. Jakarta: LP3ES, 

1988. 

Rahim, Husni. Arah Baru Pendidikan 

Islam di Indonesia. Jakarta: Logos 

Wacana Ilmu, 2001 

Soebahar, Abdul Halim. Wawasan Baru 

Pendidikan Islam. Pasuruan: 

Garoeda Buana Indah, 1992. 

Tafsir, Ahmad. Ilmu Pendidikan Dalam 

Perspektif Islam. Bandung: Remaja 

Rosdakarya, 1992. 

Tim Dosen FIP-IKIP Malang.Pengantar 

Dasar-Dasar 

Kependidikan.Surabaya: Usaha 

Nasional, 1981. 

Wahid, Marzuki, et. al. Pesantren Masa 

Depan : Wacana Pemberdayaan 

dan Transformasi 

Pesantren.Bandung : Pustaka 

Hidayah, 1999. 

Zuhdi, M. Nadim, et. al. Tarekat, 

Pesantren, dan Budaya Lokal. 

Surabaya: Sunan Ampel Press, 

1999. 

 

 


