Februari 2017. Vol.4. No.1
©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id E-ISSN. 2549-3833

RELEVANSI SISTEM PENDIDIKAN PESANTREN TRADISIONAL
DALAM ERA MODERNISASI
(Studi Kasus Ponpes Miftahul Ulum Bettet Pamekasan)
Oleh: Sahibudin
DosenFakultas Agama Islam Universitas Islam Madura
Email: sahibuddin@yahoo.co.id

Abstrak

Dalam era modernisasi ini, keberadaan pesantren tradisional menjadi pertanyaan
banyak fihak tentang relevansinya untuk tetap dipertahankan.Selain beberapa kelebihan
dari system pendidikaan pesantren tradisional, sehingga membuatnya masih mampu
bertahan dantetap diperlukan diera modernisasi. Namun demikian, ada sejumlah tantangan
modernisasi yang harus dihadapi oleh pesantren dewasa ini, salah satunya adalah
memenuhi tuntutan akan tenaga trampil di sektor-sektor kehidupan modern. Dalam kaitan
dengan hal ini, pesantren diharapkan mampu menyumbangkan sumberdaya manusia yang
dibutuhkan dalam kehidupan modern. Oleh karenanya, pesantren perlu melakukan
perubahan-perubahan terutama menyangkut penyelenggaraan pendidikan agar tetap bisa
survive dimasa-masa mendatang. Tentu saja perubahan itu tetap berpegang pada kaidah
“al-muhdfazhatu ‘ald al-gadim al-shalihwa al-akhdzu bi al-jadid al-ashlah” (memelihara
hal-hal baik yang telah ada dan mengembangkan hal-hal baru yang lebihbaik).
Pengembangan pesantren di masa depan haruslah dilakukan oleh pesantren tradisional agar
tidak ketinggalan zaman. Upaya tersebut dilakukan dengan cara pesantren terlebihdahulu
mengenali dengan baik aset-asetnya, kemudian mengembangkannya secara modern tanpa
harus merubah bentuk asli pesantren. Hal yang demikian ini memerlukan ikhtiar (usaha)
yang sangat kreatif dan penuh arif, di samping harus dimulai dengan membangkitkan
kesadaran bahwa perubahan itu sangat menentukan, berguna, dan penting.

Abstract

The modernization era, the existence of traditional boarding school be questionable of
many parties about the relevance to be retained. In exception of the advantages education
systems of the traditional boarding school, make it is able to survive and remain
necessary in the modernization era. However, there are a number of modernization
challenges are faced by schools today, one of them is going to meet the demands of skilled
personnel in modern life sectors. In connection with this, schools are expected to
contribute the human resources needed in modern life. Therefore, schools need to make
change, especially concerning the provision of education that can still survive in the future.
Of course the change was to stick to the rules "al-muhéfazhatu ‘ala al-Qadim al-Salihwa al-
akhdzu bi al-Jadid al-ashlah™ (maintaining the good things that have been there and
develop new things are better). The boarding school’s development in the future can be
carried out by a traditional boarding school that are not absolute. Efforts are made by the
way of advance boarding identify with both of its assets, and then develop a modern way
without changing the original boarding school shape. It requires a very creative and full of
wise efforts, in addition it should be began by raising awareness that the change is very
decisive, useful, and important.

Kata kunci: Pesantren tradisional, era modernisasi.

145


mailto:sahibuddin@yahoo.co.id

Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

Pendahuluan

Kehidupan sosial budaya bangsa
Indonesia  sangat  dipengaruhi  dan
diwarnai oleh nilai-nilai agama sehingga
kehidupan  beragama  tidak  dapat
dipisahkan  dari  kehidupan  bangsa
Indonesia.Sebagai negara yang
berdasarkan agama, pendidikan agama
tidak dapat diabaikan dalam
penyelengaraan pendidikan nasional.Umat
beragama  beserta  lembaga-lembaga
keagamaan di Indonesia merupakan
potensi besar dan sebagai modal dasar
dalam pembangunan mental spiritual
bangsa dan merupakan potensi nasional
untuk pembangunan fisik materiil bangsa
Indonesia.’Hal ini sesuai dengan tujuan
pembangunan nasional, yaitu
pembangunan masyarakat seutuhnya dan
masyarakat adil dan makmur berdasarkan
Pancasila dan UUD 1945.0leh kaena itu,
agama tidak dapat dipisahkan dengan
penyelenggaraan  pendidikan  nasional
Indonesia.

Penyelenggaraan pendidikan
nasional diatur oleh Undang-Undang
Nomor 2 Tahun 1989 tentang sistem
Pendidikan Nasional yang penjabarannya
tertuang dalam Peraturan pemerintah
Nomor 27 tentang Pendidikan Prasekolah,

Nomor 28 tentang Pendidikan Dasar,

! Hanun Asrorah, Sejarah Pendidikan Islam
(Jakarta: Logos Wacana ilmu, 1999), 181.

nomor 29 tentang pendidikan Menengah,
dan Nomor 30 tentang Pendidikan Tinggi.
Undang-Undang dan keempat Peraturan
Pemerintah tadi harus menjadi rujukan
dalam penyelenggaraan pendidikan oleh
lembaga dimana pun pendidikan itu
diselenggarakan.?

UU Nomor tahun 1989 telah
menetapkan bahwa pendidikan nasional
terdiri dari tiga jenjang, yaitu jenjang
Pendidikan Dasar, Pendidikan Menengah,
dan Pendidikan Tinggi. Pendidikan pada
anak-anak sebelum mengikuti pendidikan
dasar adalah pendidikan
prasekolah.Berdasar PP Nomor 28,
pendidikan dasar mencakup satuan
pendidikan menengah, yang mencakup
pendidikan menengah umum (SMU/MA)
dan pendidikan menengah kejuruan
(SMK).Adapun PP Nomor 29 mengatur
pendidikan tinggi, baik terkait jenis,
program, dan stratanya. Dalam sistem
Pendidikan Nasional ini juga termasuk
penyelenggaraan  pendidikan,  seperti
pendidikan yang berada dibawah naungan
Depdiknas, Depag, maupun pendidikan
kedinasan dibawah departemen-
departemen lain. Selain pendidikan yang

termasuk dalam jalur prasekolah, Undang-

2 Mohamad Ali, Reorientasi Makna Pendidikan:
Urgensi Pendidikan Terpadu", dalam Pesantren
Masa Depan: Wacana Pemberdayaan dan
Transformasi Pesantren, ed. Marzuki Wahid et.
Al. (Bandung: Pustaka Hidayah, 1999), 174.

146



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

Undang dan Peraturan Pemerintah
tersebut juga mengatur pendidikan pada
jalur luar sekolah, salah satunya adalah
pesantren.’

Pesantren secara historis telah
mendokumentasikan berbagai peristiwa
sejarah bangsa Indonesia.Sejak awal
penyebaran agama Islam di Indonesia,
pesantren merupakan saksi utama dan
sarana penting bagi kegiatan Islamisasi
tersebut.Perkembangan dan dan kemajuan
masyarakat Islam  Nusantara, tidak
mungkin terpisahkan dari peranan yang
dimainkan pesantren.Besarnya arti
pesantren dalam perjalanan  bangsa
Indonesia yang harus dipertahankan.
Apalagi pesantren telah dianggap sebagai
lembaga pendidikan yang mengakar kuat
dari budaya asli bangsa
Indonesia.*Kehadiran pesantren sebagai
lembaga pendidikan Islam, kini semakin
diminati oleh banyak kalangan, termasuk
masyarakat kelas menengah atas.Hal ini
membuktikan  lembaga ini  mampu
memberikan solusi terhadap kebutuhan
pendidikan anak-anak mereka. Menurut
data di Departemen Agama pada tahun
1998, bahwa dari 8.991 pondok pesantren
saat itu, terdapat 1.598 berada diwilayah
perkotaan sedangkan yang ada diwilayah

pedesaan sebanyak 7. 393. Data ini

3 .
Ibid.
*Hanun Asrohah, Sejarah Pendidikan, 184.

menunjukan adanya pergeseran jumlah
pesantren yang ada di perkotaan dari
tahun ke tahun. Dengan melihat
kecenderunggan ini, diprediksi suatu saat
nanti akan terjadi pertimbangan jumlah
pesantren antar kota dan desa.’

Menurut Malik Fadjar, kelebihan
pondok pesantren dapat dilihat dari
polemik kebudayaan yang berlangsung
pada tahun 30-an. Dr. Sutomo, salah
seorang cendikiawan yang telibat dalam
polemik tersebut, menganjurkan agar
asas-asas sistem pendidikan pesantren
digunakan sebagai dasar pembangunan
pendidikan nasional. Walaupun pemikiran
Dr. Sutomo itu kurang mendapat
tanggapan yang berarti, tetapi patut digaris
bawahi bahwa pesantren telah dilihat
sebagai bagian yang tidak terpisahkan
dalam proses pembentukan identitas
budaya bangsa Indonesia. Pada tahun 70-
an, Abdurrahman Wahid telah
mempopulerkan pesantren sebagai sub-
kultur dari bangsa Indonesia.Sekarang ini,
umat Islam sendiri tampaknya telah
menganggap pesantren sebagai model
institusi  pendidikan  yang  memiliki
keunggulan, baik dari sisi transmisi dan
internalisasi  moralitas umat  Islam®

maupun dari aspek tardisi keilmuan yang

*Malik Fadjar, Visi Pembharuan Pendidikan Islam
(Jakarta: LP3N, 1998), 125.
®Ibid. 126.

147



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

oleh Martin Van Bruinessen dinilainya
sebagai salah satu tradisi agung (great
tradition).”Akan tetapi di samping hal-hal
yang mengembirakan tersebut di atas,
perlu pula dikemukakan beberapa
tantangan pondok pesantren dewasa
ini.Tantangan yang dialami lembaga ini
menurut pengamatan para ahli semakin
lama semakin banyak, kompleks, dan
mendesak.Hal ini  disebabkan oleh
kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi
(IPTEK).

Ditengah derap kemajuan ilmu dan
teknologi yang menjadi motor
bergeraknya modernisasi, dewasa ini
banyak fihak merasa ragu terhadap
eksistensi lembaga pendidikan pesantren.
Keraguan itu dilatar belakangi oleh
kecenderungan dari pesantren untuk
bersikap menutup diri terhadap perubahan
di sekelilingnya dan sikap kolot dalam
merespon upaya modernisasi. Menurut
Azyumardi Azra, kekolotan pesantren
dalam mentransfer hal-hal yang berbau
modern itu merupakan sisa-sisa dari
respon pesantren terhadap kolonial
Belanda. Lingkungan pesantren merasa
bahwa sesuatu yang bersifat modern, yang
selalu mereka anggap datang dari barat,
berkaitan dengan penyimpangan terhadap

"Martin Van Bruinessen, Kitab Kuning, Pesantren,
dan Tarekat: Tradisi-Tradisi Islam di Indonesia
(Bandung: Mizan, 1999), 17.

agama.Oleh sebab itu, mereka melakukan
isolasi diri terhadap sentuhan
perkembangan modern sehingga membuat
pesantren dinilai sebagai penganut Islam
tradisional.

Perkembangan dunia telah
melahirkan suatu kemajuan zaman yang
modern.Perubahan-perubahan yang
mendasar  dalam  struktur  budaya
masyarakat seringkali membentur pada
aneka kemapanan.Akibatnya ada
keharusan untuk mengadakan upaya
kontekstualisasi bangunan-bangunan
budaya masyrakat dengan dinamika
modernisasi, tak terkecuali dengan sistem
pendidikan pesantren.Karena itu, sistem
pendidikan pesantren harus melakukan
upaya-upaya konstruktif agar tetap relevan
dan mampu bertahan.’Berdasarkan latar
belakang tersebut, penulis tertarik untuk
mengadakan penelitian tentang "Relevansi
Sistem Pendidikan Pesantren Tradisional
Dalam Era Modernisasi”. Sedangkan
penulis  memilih  Pondok Pesantren
Miftahul ~ Ulum, Bettet, Pamekasan
sebagai objek penelitian berdasarkan
alasan sebagai berikut: (1).  Pondok

Pesantren Mamba'ul Hikam adalah salah

8Azumardi Azra, “Pesantre : Kontinuitas dan
Perubahan”, Pengantar dalam Nucholis Madjid,
Bilik-Bilik Pesantren : Sebuah Potret Perjalanan
(Jakarta : Paramida, 1997), xvi.

Suwendi , "Rekonstruksi Sistem Pendidikan
Pesantren : Beberapa Catatan”, dalam Pesantren
Masa Depan, 216.

148



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN \‘

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

satu pesantren tradisional yang masih
tetap eksis sampai sekarang™ (2). Pondok
Pesantren Mamba'ul Hikam merupakan
salah satu pesantren tradisional yang
termasuk dalam  kategori  pesantren

besar.!!

Sistem Pendidikan Pesantren
1. Pengertian dan Pola Umum
Pesantren
Pada dasarnya pesantren
merupakan lembaga pendidikan Islam
yang dilaksanakan dengan sistem asrama
(pondok) dengan kyai sebagai tokoh
sentralnya dan masjid sebagai pusat
lembaganya. Sejak awal
pertumbuhannya, pesantren memiliki
bentuk yang beragam sehingga tidak ada
suatu standardisasi yang berlaku bagi
semua pesantren. Namun demikian
dalam  proses  pertumbuhan  dan
perkembangan pesantren tampak adanya
pola umum, yang diambil dari makna
peristilahan pesantren itu sendiri yang
menunjukkan  adanya suatu  pola

tertentu.*?

Y'mam  Banawi, Tradisionalisme  Dalam
Pendidikan Islam (Surabaya: Al-lkhlas, 1993).
“Menurut kriteria yang diajukan Zamakhsyari
Dhofier, pesantren besar adalah yang memiliki
jumlah santri lebih dari 2000 orang berasal dari
berbagai  kabupaten dan  propinsi.  Lihat
Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Tentang Pandangan
Hidup Kyai (Jakarta: LP3ES,1994), 44.

2 lmron Arifin, Kepemimpinan Kyai : Kasus
Pondok Pesantren  Tebuireng (Malang
Kalimasahada Press, 1993), 3.

Perkataan pesantren berasal dari
kata santri, dengan awalan pe dan
akhiran an, berarti tempat tinggal para
santri. A.H. Johns berpendapat bahwa
kata santri berasal dari bahasa Tamil,
yang berarti guru mengaji. Sedangkan
C.C. Berg berpendapat bahwa kata
tersebut berasal dari kata shastri yang
diambil dari bahasa India yang berarti
orang yang mengetahui kitab suci
agama Hindu atau seorang sarjana
ahli kitab suci agama Hindu.
Chatuverdi dan Tiwari mengatakan
bahwa kata santri berasal dari kata
shastra yang berarti buku-buku suci
(buku-buku agama) atau buku-buku
tentang ilmu  pengetahuan.*Jadi,
pesantren merupakan tempat untuk
mendidik para santri yang hendak
mempelajari dan mendalami ilmu-
ilmu agama Islam.

Selanjutnya beberapa karakteristik

pesantren secara umum dapat dijelaskan

sebagai berikut a) pesantren tidak
menggunakan batasan umur bagi santri-
santri; b) pesantren tidak menerapkan
batas waktu pendidikan, karena sistem
pendidikan  di  pesantren  bersifat
pendidikan seumur hidup (life-long
education); c) santri di pesantren tidak

diklasifikasikan dalam jenjang-jenjang

13 zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren : Studi
tentang Pandangan Hidup Kyai (Jakarta: LP3ES,
1994), 18.

149



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

menurut kelompok usia, sehingga siapa
pun di antara masyarakat yang ingin
belajar dapat menjadi santri; d) santri
bolen bermukim di pesantren sampai
kapan pun atau bahkan bermukim di situ
selamanya; dan e) pesantren pun tidak
memiliki peraturan administrasi yang
tetap.!*Kyai  mempunyai  wewenang
penuh untuk menentukan kebijaksanaan
dalam pesantren, baik mengenai tata
tertib maupun sistem pendidikannya,
termasuk menentukan materi silabus

pendidikan dan metode pengajarannya.

Sebagai lembaga pendidikan
yang dikelola seutuhnya oleh kyai
dan santri, keberadaan pesantren pada
dasarnya berbeda di berbagai tempat
dalam kegiatan maupun bentuknya.
Meski demikian, secara umum dapat
dilihat adanya pola yang sama pada
pesantren.  Zamakhsyari  Dhofier
menyebutkan lima elemen dasar yang
harus ada dalam pesantren, yaitu: a)
pondok, sebagai asrama santri; b)
masjid, sebagai sentral peribadatan
dan pendidikan Islam; c) santri,
sebagai peserta didik; d) kyai,
sebagai pemimpin dan pengajar di
pesantren; dan e) pengajaran Kitab-
kitab Islam klasik (kitab kuning).*
Sistem Pendidikan dan Pengajaran

Pesantren

Y Arifin, Kepemimpinan Kyai, 4.
®Dhofier, Tradisi Pesantren, 44.

Pada dasarnya pesantren adalah
lembaga pendidikan Islam, di mana
pengetahuan-pengetahuan yang
berhubungan dengan agama Islam
diharapkan dapat diperoleh di
pesantren.Apa pun usaha yang dilakukan
untuk meningkatkan pesantren dimasa
kini dan masa yang akan datang harus
tetap pada prinsip ini. Tujuan pendidikan
pesantren tidak semata-mata untuk
memperkaya pikiran murid dengan
penjelasan-penjelasan,  tetapi  untuk
meninggikan ~ moral, melatih  dan
mempertinggi  semangat, menghargai
nilai-nilai  spiritual dan kemanusiaan,
mengajarkan sikap dan tingkah laku yang
jujur dan bermoral, serta menyiapkan
para murid untuk hidup sederhana dan
bersih hati. Selain itu, tujuan pendidikan
pesantren bukanlah untuk mengejar
kekuasaan, uang dan keagungan duniawi,
tetapi ditanamkan kepada mereka bahwa
belajar adalah semata-mata kewajiban
dan pengabdian kepada Tuhan.'® Tujuan
ini pada gilirannya akan menjadi faktor
motivasi bagi para santri untuk melatih
diri menjadi seorang yang ikhlas di
dalam segala amal perbuatannya dan
dapat berdiri sendiri tanpa
menggantungkan sesuatu kecuali kepada
Tuhan.  Dengan  demikian  dapat
disimpulkan bahwa secara umum tujuan

pendidikan pesantren adalah mendidik

®Dhofier, Tradisi Pesantren, 21.

150



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN \‘

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id E-ISSN. 2549-3833

manusia yang mandiri, berakhlak mulia,

serta bertaqwa.

Berdasarkan tujuan pendidikan
pesantren seperti di atas, maka yang
paling ditekankan adalah pengembangan
watak  pendidikan individual.Santri
dididik sesuai dengan kemampuan dan
keterbatasan  dirinya, sehingga di
pesantren dikenal prinsip-prinsip dasar
belajar tuntas dan maju berkelanjutan.
Bila di antara para santri ada yang
memiliki kecerdasan dan keistimewaan
dibandingkan dengan yang lainnya,
mereka akan diberi perhatian khusus dan
selalu didorong untuk terus
mengembangkan diri, serta menerima
kuliah pribadi secukupnya. Para santri
diperhatikan tingkah laku moralnya dan
diperlakukan sebagai makhluk yang
terhormat sebagai titipan Tuhan yang
harus  disanjung. Kepada mereka
ditanamkan perasaan kewajiban dan
tanggung jawab untuk melestarikan dan
menyebarkan  pengetahuan  mereka
tentang Islam kepada orang lain, serta
mencurahkan segenap waktu dan tenaga
untuk belajar terus menerus sepanjang
hidup.’

Dalam sistem pendidikan
pesantren tradisional tidak dikenal
adanya kelas-kelas sebagai tingkatan atau
jenjang  pendidikan.Seseorang  dalam
belajar  di  pesantren  tergantung

sepenuhnya pada kemampuan pribadinya

"Dhofier, Tradisi Pesantren, 22.

dalam menyerap ilmu
pengetahuan.Semakin cerdas seseorang,
maka semakin singkat belajar.*® Menurut
tradisi pesantren, pengetahuan seorang
santri diukur dari jumlah buku-buku atau
kitab-kitab yang telah pernah
dipelajarinya dan kepada ulama mana ia
telah berguru. Jumlah kitab-kitab standar
berbahasa Arab yang harus dibaca
(kutubul mugarrarah) telah ditentukan
oleh lembaga-lembaga pesantren.Dengan
demikian, dalam pesantren tradisional
kitab-kitab Islam klasik (kitab kuning)
dijadikan mata kajian, sekaligus sebagai
sarana penjenjangan kemampuan santri
dalam belajar. Satuan waktu belajar tidak
ditentukan oleh kurikulum atau usia,
melainkan oleh selesainya kajian satu
atau beberapa kitab yang ditetapkan.
Pengelompokan kemampuan santri juga
tidak didasarkan semata-mata kepada
usia, tetapi kepada taraf kemampuan
santri dalam mengkaji dan memahami
kitab-kitab tersebut.™

Dalam pesantren tradisional, untuk
menentukan kitab mana yang akan dikaji
dan diikuti oleh seorang santri tidak
secara ketat ditentukan oleh kyai atau
pesantren, melainkan justru diserahkan
kepada santri itu sendiri. Hal ini karena

santri yang meneruskan ke pesantren,

B Arifin, Kepemimpinan Kyai, 37.

A. Wahid Zaini, “Orientasi Pondok Pesantren
Tradisional Dalam Masyarakat Indonesia”, dalam
Tarekat, Pesantren, dan Budaya Lokal, ed. M.
Nadim Zuhdi et. al. (Surabaya : Sunan Ampel
Press, 1999), 79.

151



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN \‘

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

terutama pesantren besar, dianggap telah
mampu untuk mengukur kemampuannya,
sehingga pesantren atau kyai hanya
membimbing tentang cara menentukan
pilihan kajian. Pemilihan materi belajar
yang memberikan keleluasaan kepada
santri untuk ikut mengambil peranan di
dalam  menentukan  jenjang  dan
kurikulum  belajarnya oleh sebagian
peneliti dianggap sebagai adanya proses
demokratisasi di dalam proses belajar
mengajar.?°Sistem evaluasi yang berlaku
di dalam pesantren tradisional biasanya
tidak terlalu ketat dan mengikat,
melainkan sangat memberi keleluasaan
kepada santri yang bersangkutan untuk
melakukan self-evaluation (evaluasi diri
sendiri).Dalam evaluasi pengajaran ini,
peranan kyai sangat menonjol dan lebih
besar pada metode sorogan, sementara
pada metode wetonan para santri sangat
mempunyai peranan. Biasanya titik tekan
evaluasi yang dilakukan oleh kyai dan
pengurus pesantren tidak sekedar pada
pengetahuan kognitif, berupa sejauh
mana keberhasilan penyerapan ilmu dan
pengetahuan yang telah diperoleh santri,
tetapi lebih jauh lagi pada keutuhan
kepribadiannya berupa ilmu, sikap, dan
tindakan (tutur kata dan perbuatan) yang
terpantau dalam interaksi keseharian

santri dengan kyai.

Dalam menentukan apakah

seorang santri telah berhasil

Dhid., 80.

menyelesaikan suatu kurikulum tertentu,
dengan demikian tidak sekedar dinilai
dari aspek penguasaan intelektualnya,
melainkan juga integritas kepribadian
santri yang bersangkutan yang dinilai
dari kiprah dan tingkah laku
kesehariannya.”*

Proses pendidikan di pesantren
berlangsung selama 24 jam. Dalam
pesantren tradisional, penjadwalan waktu
belajar tidaklah terlalu ketat. Timing dan
alokasi waktu bagi sebuah kitab yang
dikaji biasanya disepakati bersama oleh
kyai dan santri  sesuai  dengan
pertimbangan kebutuhan dan
kepentingan bersama. Dapat saja waktu
24 jam hanya dimanfaatkan empat atau
lima jam untuk istirahat, sedangkan
sisanya untuk proses belajar mengajar
dan beribadah, baik secara kolektif
maupun secara individual. Pendidikan
pesantren sangat menekankan aspek etika
dan moralitas. Proses pendidikan di sini
merupakan  proses pembinaan dan
pengawasan tingkah laku santri yang
seharusnya merupakan cerminan ilmu
yang telah diperoleh. Pembinaan dan
pengawasan ini dilakukan bersamaan
dengan peneladanan langsung oleh kyai
dan pengurus sebagai kepanjangan
tangan dari kyai, mulai dari urusan
ibadah sampai pada urusan keseharian

santri.?

?17aini, “Orientasi Pondok Pesantren”, 80.
*27aini, “Orientasi Pondok Pesantren”, 81-82.

152



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

Dalam  pesantren  tradisional
dikenal pula sistem pemberian ijazah,
tetapi bentuknya tidak seperti yang
dikenal dalam sistem modern. ljazah di
pesantren berbentuk pencantuman nama
dalam suatu daftar rantai transmisi
pengetahuan yang dikeluarkan oleh
gurunya terhadap muridnya yang telah
menyelesaikan pelajarannya dengan baik
tentang suatu kitab tertentu sehingga si
murid tersebut dianggap menguasai dan
boleh mengajarkannya kepada orang lain.
Tradisi ijazah ini hanya dikeluarkan
untuk murid-murid tingkat tinggi dan
hanya mengenai kitab-kitab besar dan
masyhur.Para murid yang telah mencapai
suatu tingkatan pengetahuan tertentu
tetapi tidak dapat mencapai ke tingkat
yang cukup tinggi disarankan untuk
membuka pengajian, sedangkan yang
memiliki  ijazah  Dbiasanya dibantu

mendirikan pesantren.?

Pesantren modern merupakan tipe
pesantren yang mempunyai ciri berlainan
dengan pesantren tradisional dan sering
diperhadapkan secara vis a vis
(berlawanan) dengan pesantren
tradisional. Ciri pertama dari pesantren
modern adalah meluasnya mata kajian
yang tidak terbatas pada kitab-kitab
Islam klasik saja, tetapi juga pada kitab-
kitab yang termasuk baru, di samping
telah masuknya ilmu-ilmu umum dan

kegiatan-kegiatan lain seperti pendidikan

BDhofier, Tradisi Pesanten, 23.

ketrampilan dan sebagainya.
Penjenjangan pendidikannya  telah
mengikuti seperti yang lazim pada
sekolah-sekolah umum, meliputi
SD/Tingkat Ibtidaiyah, SMP/Tingkat
Tsanawiyah, SMU/Tingkat Aliyah, dan
bahkan  Perguruan  Tinggi.  Sistem
pengajaran dalam pesantren modern tidak
semata-mata tumbuh atas pola lama yang
bersifat tradisional, tetapi juga telah
dilakukan suatu inovasi dalam
pengembangan sistem pengajaran
tersebut.Sistem pengajaran yang
diterapkan  tersebut adalah  sistem
klasikal, sistem kursus-kursus, dan
sistem pelatihan yang menekankan pada

kemampuan psikomotorik.?*

Ciri  kedua pesantren modern
adalah hadirnya warna pengelolaan
(perencanaan,  koordinasi,  penataan,
pengawasan, dan evaluasi) yang sudah
diwarnai oleh konsep-konsep
pengelolaan baru, yang merupakan
serapan dari konsep-konsep yang ada di
luar pesantren.Pengelolaan ini  juga
meliputi pola pendekatan dan teknologi
yang digunakan. Masuknya komputer ke
dalam sistem manajemen pesantren,
digunakannya metodologi pendidikan
yang diserap dari ilmu pendidikan,
digunakannya jasa perbankan dalam
sistem pengelolaan  keuangan, dan
berintegrasinya sistem evaluasi pesantren

ke dalam sistem evaluasi pendidikan

24Ghazali, Pendidikan Pesantren, 32.

153



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN \‘

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

nasional, merupakan beberapa ciri lain
yang dapat disebut untuk menunjuk pada
hadirnya bentuk pengelolaan pesantren

yang sudah diwarnai oleh warna baru

Jalur pendidikan pondok adalah
sistem pendidikan yang dilaksanakan
secara non-klasikal dengan materi

pelajaran al-Qur’an dan kitab-kitab

itu.2Sementara itu pesantren Islam klasik yang berbahasa Arab
komprehensif merupakan satu kategori (kitab kuning).Dalam sistem
pesantren yang berusaha pendidikan pondok ini dipergunakan

mempertemukan beberapa unsur dari beberapa sistem/metode pengajaran,

kedua tipologi pesantren terdahulu. yaitu sorogan, bandongan, dan syawir.

Dalam pesantren tipe terakhir ini akan Sistem sorogan adalah sistem

terlihat ciri kedua pondok pesantren yang pengajaran  yang  dilakukan oleh

disebut terdahulu. Misalnya pada satu sisi kyailustadz kepada para santri baru

dengan hadirnya sistem Kklasikal pada yang masih memerlukan bimbingan

sistem - pengajarannya  sama - sepert individual.Dalam sistem pengajaran

esantren modern dan sekolah-sekolah - . .
P ini, seorang santri  mendatangi

umum pada lazimnya, sementara di sisi kyailustadznya untuk membacakan

lain - dengan tetap menggunakan kitab beberapa baris al-Qur’an atau kitab-
kitab berbahasa Arab dan

menterjemahkannya kedalam bahasa

kuning sebagai batasan kurikulumnya
masih sama seperti pondok pesantren

tradisional.  Selain itu,  kurikulum Jawa.Pada gilirannya santri tersebut

pesantren ini biasanya juga ditambah mengulang-ulang dan

dengan beberapa mata pelajaran umum menterjemankan  kata demi kata

yang mempunyai Kaitan erat dengan ilmu sepersis mungkin seperti yang telah

agama, seperti  matematika  yang diberikan oleh gurunya,

berkaitan dengan ilmu waris, falak, dan
sebagainya.”® Sistem pengajaran yang kedua
adalah  sistem bandongan atau
seringkali disebut sistem
Profil Pesantren wetonan.Dalam sistem pengajaran ini,

A. System Pendidikan Pesantren kyai/guru membacakan,
Sistem pendidikan di pesantren menterjemahkan, dan menerangkan
Miftahul Ulum dapat diklasifikasikan

menjadi tiga macam, yaitu: sedang dipelajari.Setiap santri

memperhatikan  kitabnya  sendiri-

kitab-kitab berbahasa Arab yang

1. Jalur pendidikan pondok/non-klasikal o
sendiri dan membuat catatan-catatan

#Zaini, “Orientasi Pondok Pesantren”, 82-83.
%7aini, “Orientasi Pondok Pesantren”, 83.
R

padanya, baik berupa arti maupun

154



Februari 2017. Vol.4. No.1
©0H-2017 jal-ulum all rights reserved
ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN \‘

E-ISSN. 2549-3833

penjelasan kata-kata dan buah pikiran

yang sulit.

Sementara  syawir  adalah
diskusi atau tukar fikiran mengenai
pelajaran tertentu yang dilakukan
secara mandiri  oleh  kalangan
santri.Syawir atau musyawarah ini
merupakan ciri khas dari pondok
pesantren sebagai kegiatan untuk
mengasah pikiran dan kemampuan
santri dalam memahami persoalan
yang berkaitan erat dengan materi
pelajaran yang telah diberikan oleh

kyai/guru.

Pengajian kitab kuning secara
non-klasikal diberikan kepada santri
putra maupun santri putri yang
menetap atau bermukim di pondok.
Adapun di antara kitab yang diajarkan
adalah  kitab  7hya’  Ulumuddin,
Bughyatul ~ Mustarsyidin,  Tafsir
Jalalain, Mahali, Bidayatul Hidayah,
Sirojut Tholibin, Khirzul Jausan, dan
Ibnu Aqgil sebagai ulasan Nahwu
Alfiyah Ibnu Malik. Selain yang telah
disebutkan masih banyak pengajian
kitab-kitab kuning yang dibacakan
oleh para ustadz dengan kurikulum
seperti akan  dijelaskan  pada

pembahasan terakhir.?’

Selanjutnya kegiatan syawir di

pesantren dilaksanakan setiap malam

Selasa, yaitu minggu pertama dan
kedua pelaksanaan musyawarah kitab
Fathul ~ Qorib, minggu  ketiga
pelaksanaan Bahtsul Masa’il, dan
minggu keempat pelaksanaan

musyawarah kitab Ibnu Aqil.

Selain pengajian al-Qur’an dan
pengajaran kitab kuning, beberapa
aktivitas yang sudah menjadi tradisi
pondok pesantren Miftahul Ulum
secara turun temurun adalah sebagai
berikut:

Istima’ul Qur’an, vyaitu kegiatan
pembacaan Sholawat Nariyyah dan
Jam’iyyah.

Jam’iyyah, merupakan salah satu
kegiatan yang wajib diikuti oleh
semua santri. Dalam kegiatan ini para
santri dilatih untuk berani
menghadapi  publik/massa, karena
mereka melaksanakan tugas di
hadapan para santri lainnya, seperti
menghapal juz ‘Amma, membaca
kitab kuning, khitobah (pidato), puisi,
dan Qiro’atul Qur’an.

Haflah ~ Akhirussanah, Acara ini
dibuat sangat meriah karena diawali
dengan serangkaian kegiatan dan
perlombaan, di antaranya perlombaan
TPQ, Jam’iyyah, olah raga, pidato,
baca puisi, dan masih banyak lagi.
Puncak acara Kkegiatan ini berupa
pengajian akbar dengan

menghadirkan muballigh  kondang

“"Wawancara dengan HM. Dliya’uddin AZZ,
pengasuh pondok pesantren Mamba’ul Hikam, dari luar daerah.
tanggal 30-04-2006.

155



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

5.

Jalur pendidikan madrasah/ klasikal

Jalur pendidikan  madrasah
adalah  sistem pendidikan  yang
dilaksanakan secara klasikal pada pagi
hari.Dalam sistem pendidikan
madrasah ini para santri dibagi dalam
beberapa  tingkat atau  jenjang
pendidikan, serta  masing-masing
tingkat terdiri dari  kelas-kelas.
Tingkat atau jenjang pendidikan
tersebut mulai tingkat yang terendah

sampai tingkat tertinggi adalah:

a. Madrasah Ibtida’iyah
b. Madrasah Tsanawiyah
c. Madrasah Aliyah

Sementara pada sore dan
malam hari diselenggarakan pula
madrasah diniyah dengan kurikulum
yang berbeda dari madrasah pagi
dan hanya terdiri dari dua tingkat,
yaitu  tingkat Ibtida’iyah  dan
Tsanawiyah, serta TPQ (Taman
Pendidikan Qur’an) khusus
pengajaran al-Qur’an bagi para

santri yang masih kanak-kanak.

Sementara itu penyampaian
materi  pelajaran di  madrasah
menggunakan beberapa
sistem/metode  pengajaran  yang
sesuai dengan tingkat kebutuhan
serta memandang efektifitas dari
pemakaian metode tadi. Sekarang ini
sistem/metode pengajaran di
madrasah tersebut sudah mengalami

pengembangan diantaranya yaitu, 1)

Metode ceramah, 2) Metode
tanyajawab, 3) Metode Diskusi, 3)
Metode Demonstrasi, 4) Metode
Drill/Latihan siap

Secara umum ukuran
kemampuan santri yang menjadi
indikator keberhasilannya diketahui
dari sejauh mana ia lancar dalam
membaca kitab berbahasa Arab
(kitab kuning), kemudian
menterjemahkan  dalam  bahasa
Indonesia dan menerangkan materi

yang terkandung di dalamnya.?®

Jalur pendidikan  pengembangan
bakat/ketrampilan

Jalur pendidikan ini
merupakan wadah
pengembangan  bakat  yang
dimiliki oleh para
santri.Pendidikan ini berbentuk
lembaga-lembaga  keterampilan
yang bertujuan menunjang dan
melengkapi pengetahuan yang
telanh  dimiliki  santri.Beberapa
lembaga ketrampilan  tersebut
antara lain adalah: jahit-menjahit,
pertanian,  perkebunan, dan
koperasi. Selain itu diajarkan
juga beberapa ketrampilan yang
mengarah pada pengembangan

pendidikan, yaitu: perekonomian,

Wawancara dengan lbu Dewi Umamah, salah
seorang  guru/ustadzah Madrasah Mamba’ul
Hikam, tanggal 15-04-2006.

156



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

bahtsul masa’il, seminar/diskusi,
latihan organisasi dan
manajemen, bahasa  Arab,
kaligrafi, tilawatil Qur’an, bela
diri, olah raga, -elektronika,

sablon, dan komputer.

B. Kurikulum Pendidikan Pesantren

Aktifitas pengajaran di
Pesantren selain menggunakan sistem
sorogan dan wetonan juga
menggunakan sistem
madrasah/klasikal, namun
keseluruhan ~ materi  pelajarannya
hanyalah kitab-kitab Islam klasik
(kitab kuning) atau yang berkaitan
erat dengannya.Dengan demikian
pesantren ini semata-mata
mengajarkan ilmu-ilmu agama Islam
sebagai inti kurikulumnya, serta tidak
diajarkan ilmu-ilmu  pengetahuan
umum  di  dalamnya.Kurikulum
pesantren pun ditetapkan secara
mandiri oleh pengasuhnya, serta
dalam operasionalnya tidak mengikuti
ketentuan pendidikan yang
dikeluarkan oleh pemerintah,
misalnya mengikuti ujian negara.Jadi,
pesantren Miftahul Ulum termasuk
dalam kategori pesantren tradisional
karena masih mempertahankan tradisi
masa lalu untuk sekedar memberikan
ilmu pengetahuan di bidang agama

kepada para santrinya.Mengenai

program pengajaran kitab kuning ini,
kurikulum pendidikan yang diberikan
kepada para santri, baik melalui
pengajian di  pondok  maupun
pengajaran di madrasah dapat dilihat
dalam tabel berikut ini.
Relevansi ~ System  Pendidikan
Pesantren Dengan Era Modernisasi
Pondok Pesantren Miftahul Ulum
yang terletak di Dukuh Wonorejo, Desa
Slemanan, Kecamatan Bettet, Kabupaten
Pamekasan termasuk pesantren
tradisional. Tradisionalitas pesantren
tersebut karena hanya mengajarkan ilmu-
ilmu agama Islam atau kitab-kitab Islam
klasik (kitab kuning), meliputi tauhid,
figh, ushul figh, tafsir, hadits, akhlak,
tasawuf, bahasa Arab, dan
sebagainya.Sekalipun sistem madrasah
diterapkan di pesantren ini, namun di
dalamnya tidak diajarkan pengetahuan
umum. Ciri-ciri tradisionalitas lainnya di
pesantren Miftahul Ulum antara lain
adalah belajar semata-mata karena Allah
SWT, sistem pembelajarannya
berlangsung selama 24 jam, serta
pendidikannya didasarkan pada
hubungan pribadi secara mendalam

antara santri dan kyai/ustadz.

Sebagai sebuah lembaga
pendidikan Islam tradisional, tujuan
pendidikan dan pengajaran di pesantren
Miftahul Ulum  bukanlah  untuk
memenuhi otak anak didik dengan segala

macam ilmu yang belum mereka ketahui,

157



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

tetapi lebih dari itu pendidikan di
pesantren dimaksudkan untuk mendidik
akhlak dan jiwa mereka, menanamkan
rasa fadhilah (keutamaan), membiasakan
mereka dengan kesopanan yang tinggi,
serta mempersiapkan mereka untuk suatu
kehidupan yang suci seluruhnya, ikhlas,
dan jujur. Jadi, tujuan utama dari
pendidikan Islam yang ada di pesantren
tradisional adalah mendidik budi pekerti
dan pendidikan jiwa.Semua mata
pelajaran haruslah mengandung nilai-
nilai akhlak dan setiap guru/ustadz harus
terlebih dahulu memperhatikan akhlak

sebelum yang lainnya.

Dengan demikian, terdapat
perbedaan yang mencolok antara tujuan
pendidikan di pesantren tradisional
dengan tujuan pendidikan di lembaga
pendidikan formal.Pada pesantren
tradisional, tujuan dan orientasi pokok
pendidikannya  adalah membentuk
kepribadian yang utuh, integrited, dan
kaffah.Tujuan pendidikan  tidaklah
menjejali  murid dengan fakta-fakta,
melainkan menyiapkan mereka agar
hidup bersih, suci, dan tulus.Kegiatan
pendidikan berusaha memberikan ilmu
sekaligus menerapkannya. Dengan kata
lain, tujuan pokok pendidikan di
pesantren tradisional adalah membentuk
insan yang berasaskan iman,
berinstrumen ilmu, bersasaran amal
shaleh, dan berpuncak pada akhlak

karimah. Ini berbeda sekali dengan

tujuan pendidikan di lembaga pendidikan
formal, yaitu untuk mencetak keahlian
tertentu atau spesialisasi kerja dengan
mengabaikan nilai etika dan
moral.Perbedaan tujuan dan orientasi
tersebut menyebabkan perbedaan pula
dalam keilmuan yang dipelajari, serta

metode keilmuan yang diterapkan.

Dalam era  modernisasi ini,
keberadaan pesantren tradisional menjadi
pertanyaan  banyak fihak  tentang
relevansinya untuk tetap dipertahankan.
Modernisasi  atau  kemajuan  ilmu
pengetahuan dan teknologi (IPTEK)
selain telah menciptakan kemudahan-
kemudahan bagi manusia dan kemajuan-
kemajuan yang bersifat konstruktif,
namun juga menimbulkan kelemahan-
kelemahan vyang bersifat destruktif.
Kemajuan dapat dilihat dalam bidang
informasi, transformasi, dan peralatan
dalam segala bidang yang serba canggih
dan baru.Sebaliknya dapat dilihat pula
kelemahan-kelemahan yang menyangkut
individu dari warga masyarakat yang
cenderung saling berebut pengaruh,
kekuasaan, dan kekayaan.Terjadi konflik
dan persaingan dalam segala bidang
kehidupan yang menyebabkan hilangnya
ketentraman dan kebahagiaan, adanya
dominasi yang kaya terhadap yang
miskin, serta intimidasi yang kuat
terhadap yang lemah.Kelemahan lainnya
dapat dijumpai dalam bidang

keilmuan.Orang hanya mencari

158



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

spesialisasi dalam ilmu tertentu untuk
mencapai suatu bidang pekerjaan tertentu
pula.llmu agama dilupakan sebab merasa
tidak dibutuhkan.Terjadilah  dikotomi
ilmu pengetahuan dan agama yang
menyebabkan bersikap sekuler.Demikian
pula terjadi kemerosotan dalam bidang
akhlak karena masyarakat melupakan dan
tidak tahu lagi sumber akhlak yang
benar.Akhirnya dengan ilmu yang
dikuasainya setiap individu saling
berusaha untuk menghancurkan

popularitas dan gengsi pribadi.

Uraian di atas tidak berbeda
dengan hasil wawancara penulis dengan
sejumlah santri dan pengasuh/ustadz di
pesantren Miftahul Ulum.Menurut
mereka, modernisasi atau kemajuan ilmu
pengetahuan dan teknologi (IPTEK) telah
memberikan dampak positip maupun
dampak negatifnya bagi kehidupan umat
manusia.Namun  demikian  dampak
negatifnya lebih banyak dan lebih besar
dirasakan oleh masyarakat, terutama
dengan munculnya berbagai macam
kerusakan akhlak/moral manusia.Dalam
hal ini keunggulan pesantren tradisional
dibandingkan dengan sekolah umum
lainnya terletak pada sistem
pendidikannya yang lebih menekankan

pada akhlak/moral 2

»Hasil wawancara dengan Imam Darulkutni dan
Mufidz Azizi (santri) serta lbu Tatik Ariza dan
Yahya Ubaidillah (pengasuh/ustadz), tanggal 02-
05-2006.

Selain itu, terdapat dua kekuatan
utama dari budaya pendidikan pesantren
yang memungkinkannya untuk tetap
eksis dan mampu mengimbangi segala
bentuk dinamika perubahan sosial akibat
modernisasi.Pertama, adanya karakter
budaya pendidikan yang memungkinkan
santrinya belajar secara tuntas. Dalam
konsep modern, budaya belajar tuntas ini
sama dengan konsep mastery learning.
Dalam konsep ini pendidikan dilakukan
tidak terbatas pada pola transfer ilmu-
ilmu pengetahuan dari guru ke murid,
melainkan  juga  termasuk  aspek
pembentukan kepribadian secara
menyeluruh.  Dalam  pendidikan  di
pesantren, hal paling penting yang
diperhatikan kyai atau ustadz bukanlah
capaian kuantitas materi yang bisa
diselesaikan santri, melainkan kualitas

penguasaannya.

Karakter budaya pendidikan kedua
yang menjadi kekuatan pesantren adalah
kuatnya partisipasi  masyarakat.Pada
dasarnya pendirian pesantren di seluruh
Indonesia didorong oleh permintaan
(demand) dan  kebutuhan  (need)
masyarakatnya sendiri.Hal ini
memungkinkan terjadinya partisipasi
masyarakat  di dalam pesantren
berlangsung secara intensif.Partisipasi ini
diwujudkan dalam berbagai bentuk,
mulai dari penyediaan fasilitas fisik,
penyediaan anggaran kebutuhan, dan

sebagainya.Pesantren muncul dan

159



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id E-ISSN. 2549-3833

berkembang dari pengalaman sosiologis
masyarakat  lingkungannya, sehingga
pesantren mempunyai Keterkaitan erat
yang tidak terpisahkan dengan komunitas

lingkungannya.

Beberapa  hal yang telah
dikemukakan di  atas  merupakan
kelebihan dari  sistem pendidikaan
pesantren tradisional, sehingga
membuatnya masih mampu bertahan dan
tetap diperlukan di era modernisasi.
Namun  demikian, ada  sejumlah
tantangan  modernisasi  yang  harus
dihadapi oleh pesantren dewasa ini, salah
satunya adalah memenuhi tuntutan akan
tenaga trampil di sektor-sektor kehidupan
modern. Dalam kaitan dengan hal ini,
pesantren diharapkan mampu
menyumbangkan sumber daya manusia
yang dibutuhkan dalam kehidupan
modern. Oleh karenanya, pesantren perlu
melakukan perubahan-perubahan
terutama menyangkut penyelenggaraan
pendidikan agar tetap bisa survive di
masa-masa mendatang. Tentu saja
perubahan itu tetap berpegang pada
kaidah “al-muhdfazhatu ‘ald al-qadim al-
shalih wa al-akhdzu bi al-jadid al-
ashlah” (memelihara hal-hal baik yang
telah ada dan mengembangkan hal-hal

baru yang lebih baik).

Pengembangan pesantren di
masa depan haruslah dilakukan
oleh pesantren tradisional agar tidak

ketinggalan zaman. Upaya tersebut

dilakukan dengan cara pesantren
terlebih dahulu mengenali dengan
baik aset-asetnya, kemudian
mengembangkannya secara modern.
Pengembangan dan peningkatan mutu
pendidikan tersebut dilakukan tanpa
harus merubah bentuk  asli
pesantren.® Akan tetapi
modernisasi yang dilakukan tidak
cukup pada sistem pengajarannya
saja, tanpa harus memperhatikan
aspek dan segi-segi yang lain.
Modernisasi di sini juga harus berupa
peningkatan kualitas ~ semangat
kepesantrenan itu secara
keseluruhan.Hal yang demikian ini
memerlukan ikhtiar (usaha) yang
sangat kreatif dan penuh arif, di
samping harus dimulai dengan
membangkitkan kesadaran bahwa
perubahan itu sangat menentukan,

berguna, dan penting.

PENUTUP

Pondok Pesantren Miftahul Ulum
termasuk pesantren
tradisional. Tradisionalitas pesantren

tersebut karena hanya mengajarkan ilmu-
ilmu agama Islam atau kitab-kitab Islam

klasik (kitab kuning), meliputi tauhid,

®Hasil wawancara dengan Chusnul Fu’ad dan
Fathurrohman (santri) serta H.A. Syuhada’ dan
Muhammad Mu’thi (pengasuh/ustadz) di pesantren
Mamba’ul Hikam, tanggal 02-05-2006.

160



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

figh, ushul figh, tafsir, hadits, akhlak,
tasawuf, bahasa Arab, dan sebagainya.
Ciri-ciri  tradisionalitas  lainnya  di
pesantren Miftahul Ulum antara lain
adalah belajar semata-mata karena Allah
SWT, sistem

berlangsung selama 24 jam, serta

pembelajarannya

pendidikannya didasarkan pada hubungan
pribadi secara mendalam antara santri dan
kyai/ustadz.

Sebagai salah satu pesantren
tradisional, hendaknya pesantren Miftahul
Ulum mampu mengikuti arus modernisasi
agar tidak ketinggalan zaman. Upaya
tersebut dilakukan dengan cara pesantren
terlebih dahulu mengenali dengan baik
aset-asetnya, kemudian
mengembangkannya  secara  modern.
Pengembangan dan peningkatan mutu
pendidikan  dilakukan  tanpa  harus
merubah bentuk asli
pesantren.Modernisasi di sini juga harus
berupa peningkatan kualitas semangat

kepesantrenan secara keseluruhan.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Abrasyi, M. Athiyah, Dasar-Dasar
Pokok Pendidikan Islam.Jakarta:
Bulan Bintang, 1984.

Arifin, Imron. Kepemimpinan Kyai:
Kasus Pondok Pesantren
Tebuireng.Malang : Kalimasahada
Press, 1993.

---------- . Penelitian Kualitatif dalam

limu-1lmu Sosial dan
Keagamaan.Malang : Kalimasahada
Press, 1996.

Arifin, M. Kapita Selekta Pendidikan
Islam dan Umum.Jakarta : Bumi
Aksara, 2000.

Asrohah, Hanun. Sejarah Pendidikan
Islam.Jakarta : Logos Wacana limu,

1999.

Azizy, Ahmad Qodri A. Islam dan
Permasalahan Sosial : Mencari
Jalan Keluar. Yogyakarta: LKIS,
2000.

Azra, Azyumardi. Pendidikan Islam:
Tradisi dan Modernisasi Menuju
Milenium Baru. Jakarta: Logos
Wacana llmu, 2000.

Bawani, Imam. Tradisionalisme Dalam
Pendidikan Islam.Surabaya : Al-
Ikhlas, 1993.

Bruinessen, Martin Van. Kitab Kuning,
Pesantren, dan Tarekat : Tradisi-
Tradisi Islam di Indonesia.Bandung
: Mizan, 1999.

Daradjat, Zakiah, et. al. Illmu Pendidikan
Islam. Jakarta: Bumi Aksara, 1996.

Daulay, Haidar Putra. Historisitas dan
Eksistensi Pesantren, Sekolah, dan
Madrasah.Yogyakarta :  Tiara
Wacana, 2001.

Depdikbud RI. Kamus Besar Bahasa
Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka,
1989.

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren:
Studi tentang Pandangan Hidup
Kyai.Jakarta : LP3ES, 1994.

Fadjar, Malik. Visi  Pembaharuan
Pendidikan Islam.Jakarta: LP3NI,
1998.

Ghazali, Bahri. Pendidikan Pesantren
Berwawasan Lingkungan. Jakarta:
Pedoman IImu Jaya, 2001.

Ismail, Faisal. Paradigma Kebudayaan
Islam: Studi Kritis dan Refleksi
Historis. Yogyakarta : Titian Ilahi
Press, 1998.

161



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

E-ISSN. 2549-3833

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id
Jameelah, Maryam. Islam dan
Modernisme.Surabaya : Usaha

Nasional, 1982.
Madjid, Nurcholish. Islam, Kemodernan,
dan  Keindonesiaan.  Bandung:

Mizan, 1997.
---------- . Bilik-Bilik Pesantren : Sebuah
Potret Perjalanan.Jakarta:

Paramadina, 1997.

Marimba, Ahmad D. Pengantar Filsafat
Pendidikan Islam.Bandung: Al-
Ma’arif, 1974.

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian
Kualitatif. Bandung: Remaja
Rosdakarya, 2001.

Muhadjir, Noeng. Metodologi Penelitian
Kualitatif. Yogyakarta: Rake
Sarasin, 1996.

Rahardjo, M. Dawam. Pesantren dan
Pembaharuan. Jakarta: LP3ES,
1988.

Rahim, Husni. Arah Baru Pendidikan
Islam di Indonesia. Jakarta: Logos
Wacana limu, 2001

Soebahar, Abdul Halim. Wawasan Baru
Pendidikan Islam. Pasuruan:
Garoeda Buana Indah, 1992.

Tafsir, Ahmad. Ilmu Pendidikan Dalam
Perspektif Islam. Bandung: Remaja
Rosdakarya, 1992.

Tim Dosen FIP-IKIP Malang.Pengantar
Dasar-Dasar
Kependidikan.Surabaya: Usaha
Nasional, 1981.

Wahid, Marzuki, et. al. Pesantren Masa
Depan : Wacana Pemberdayaan
dan Transformasi
Pesantren.Bandung : Pustaka
Hidayah, 1999.

Zuhdi, M. Nadim, et. al. Tarekat,
Pesantren, dan Budaya Lokal.
Surabaya: Sunan Ampel Press,
1999.

162



