
JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

104 
 

 

  
MODERNISASI PENDIDIKAN PESANTRENDALAM PERSPEKTIF 

AZYUMARDI AZRA 

Muhammad Kholil 

Fakultas Agama Islam UIM Pamekasan 

E-Mail: lazwardi22@gmail.com 

 

Abstrak 

Modernisasi pesantren dalam bentuk kelembagaan seperti pertanian, perikanan atau 

sekolah-sekolah umum didalam lingkungan pesantren telah menimbulkan kemrosotan 

identitas pesantren sebagai lembaga pendidikan untuk Tafaqquh fi Al-Din dan 

memproduksi ulama'. Menurut Azra pesantren harus memberikan apresiasi semua 

perkembangan yang terjadi dimasa kini dan mendatang sehingga tetap dapat memproduksi 

ulama' yang berwawasan luas. Memasukkan ilmu-ilmu umum dalam kurikulum pesantren 

telah menimbulkan persoalan yaitu bagaimana tepatnya secara epistomologi menjelaskan 

Ilmu-ilmu empiris atau ilmu-ilmu sekuler secara sistematis. Menurut Azyumardi Azra, 

gagasan untuk mengorientasiakan pesantren pada kurikulum "kekinian" perlu ditinjau 

kembali sebab mungkin gagasan tersebut akan berdampak negatif terhadap eksistensi tugas 

pokok pesantren. Azra mengharapkan pesantren harus mengorientasikan peningkatan 

kualitas santrinya kearah penguasaan ilmu-ilmu agama Islam. Penggunaan metodologi 

yang ketat dan kaku dalam sistem kurikulum yang mengutamakan  penguasaan kognitif 

semata, menurut Azra dapat mengakibatkan proses pembentukan watak dan kepribadian 

anak didik terabaikan. Azra mengharapkan pesantren tetap mempertahankan 

metodologinya yaitu kearah proses belajar, taklim dan takdib sehingga pesantren dapat 

membentuk santri menjadi muslim yang sholeh. 

 

 

Abstract 

Modernization of educational boarding school, as a public institution  such as agriculture, 

fishery or other institutions around  boarding schools area have  aroused  the boarding 

school identity of as an educational institution for tafaqquh fi Al-Din and producing 

scholars. According to Azra, the boarding schools should provide an appreciation of all the 

developments taking place in the present and future that can produce knowledgeable 

scholars. Entering general sciences in the boarding school curriculums have caused 

problems in epistemology that is how exactly to explain the empirical sciences or secular 

sciences systematically. According to, Azyumardi Azra, the idea of orientation boarding 

schools on modern curriculum may need to be revise because these ideas will give the 

negative affect at the existence of the basic boarding school  tasks. Azra expect that 

schools should be oriented towards to improve the quality of its student’s mastery of 

Islamic religious sciences. Using strict and rigid methodologies in the curriculum system 

that promotes cognitive mastery only, according to Azra it can cause the result in the 

formation process of the student’s character and personality have been ignored. Azra 
expect the boarding school retains its methodology is towards taklim and takdib learning, 

so that it can shape students to be a pious Muslim. 

 

Kata kunci: Modernisasi, pendidikan Islam 

 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

105 
 

Pendahuluan 

Pesantren sebagai komunitas dan 

sebagai lembaga pendidikan yang besar 

jumlahnya dan luas penyebarannya di 

berbagai plosok tanah air telah banyak 

memberikan peran dalam membentuk 

manusia Indonesia yang religius.Lembaga 

tersebut telah melahirkan banyak ke 

pemimpinan bangsa Indonesia di masa 

lalu, kini dan agaknya juga di masa 

datang.Lulusan pesantren telah 

memberikan partisipasi aktif dalam 

pembangunan bangsa. 

Peran pesantren dimasa lalu 

kelihatannya paling menonjol dalam hal 

menggerakkan, memimpin dan melakukan 

perjuangan dalam rangka mengusir 

penjajah.Dimasa sekarang juga amat jelas 

ketika pemerintah mensosialisasikan 

programnya dengan melalui para 

pemimpin pesantren. Pada masa-masa 

mendatang agaknya peran pesantren amat 

besar misalnya, arus globalisasi dan 

industrialisasi telah menimbulkan depresi 

dan bimbanganya pemikiran serta 

suramnya prespektif masa depan maka 

pesantren amat dibutuhkan untuk 

menyeimbangakan akal dan hati.
1
 

Di kalangan umat Islam sendiri 

nampaknya pesantren telah dianggap 

                                                             
1
 Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan Dalam 

Prespektif Islam (Bandung: Remaja Rosdakarya, 

2001), 192.  

sebagai model institusi pendidikan yang 

memiliki keunggulan baik dari aspek 

tradisi keilmuannya yang merupakan salah 

satu tradisi agung maupun sisi transmisi 

dan internalisasi moralitas umat 

Islam.Malik Fajar menegaskan bahwa, 

Dalam sejarah pertumbuhan dan 

perkembangan pendidikan Islam di 

Indonesia tidak dipungkiri bahwa 

pesantren telah menjadi semacam local 

genius.
2
 

Hal ini menunjukkan bahwa peran 

pesantren telah merambah ke segala 

bidang bahkan telah menjadi bagian dari 

sistem pendidikan nasional kita, maka 

sangat keliru sekali ketika ada anggapan 

peran pesantren sangat kecil dan rendah 

dalam menyukseskan program 

pembangunan nasional. 

Pesantren merupakan lembaga 

pendidikan Islam yang memiliki akar 

secara historis yang cukup kuat sehingga 

menduduki posisi relatif sentral dalam 

dunia keilmuan. Dalam masyarakatnya 

Pesantren sebagai sub kultur lahir dan 

berkembang seiring dengan perubahan-

perubahan dalam masyarakat global, 

Asketisme (faham Kesufian) yang 

digunakan pesantren sebagai pilihan ideal 

bagi masyarakat yang dilanda krisis 

                                                             
2
 Malik Fajar, Visi Pembaruan Pendidikan Islam 

(Jakarta: Lembaga Pengembangan Pendidikan dan 

Penyusunan Naskah Indonesia /LP3NI; 1998), 

126. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

106 
 

kehidupan sehingga pesantren sebagai unit 

budaya yang terpisah dari perkembangan 

waktu, menjadi bagian dari kehidupan 

masyarakat. Peranan seperti ini yang 

dikatakan Abdurrahman Wahid: “sebagai 

ciri utama pesantren sebuah subkultur.”
3
 

Kehadiran pesantren dikatakan unik 

karena dua alasan yakni pertama, 

pesantren hadir untuk merespon terhadap 

situasi dan kondisi suatu masyarakat yang 

dihadapkan pada runtuhnya sendi-sendi 

moral atau bisa disebut perubahan 

sosial.Kedua, didirikannya pesantren 

adalah untuk menyebar luaskan ajaran 

universalitas Islam ke seluruh pelosok 

nusantara.
4
 

Disamping itu, ada usaha coba-coba 

untuk mendorong pesantren agar membina 

diri sebagai basis bagi upaya 

pengembangan pedesaan dan masyarakat 

yang di mulai pada awal-awal tahun tujuh 

puluhan yang pada saat ini telah 

berkembang menjadi usaha keras dan 

besar-besaran untuk transformasi sosial,  

Menurut Abdurrahman wahid "peranan 

pesantren sebagai pelopor transformasi 

sosial seperti itu memerlukan pengujian 

mendalam dari segi kelayakan ide itu 

                                                             
3
 Abdurrahman Wahid, Menggerakkan Tradisi, 

Esai-Esai Pesantren (Yogyakarta : LKIS 

Yogyakarta, 2001), 10 
4
Said Aqil Siradj (et.al), Pesantren Masa Depan, 

Wacana Pemberdayaan dan Transformasi 

Pesantren (Bandung: Pustaka Hidayah, 1999), 

202. 

sendiri, di samping kemungkinan dampak 

perubahannya terhadap eksistensi 

pesantren".
5
 

Adanya gagasan untuk 

mengembangkan pesantren merupakan 

pengaruh program modernisasi 

pendidikan Islam.Program modernisasi 

tersebut berakar pada modernisasi 

pemikiran dan institusi Islam secara 

keseluruhan.Modernisasi pendidikan 

Islam tidak dapat dipisahkan dengan 

kebangkitan kaum muslimin di masa 

modern.Maka pemikiran dan kelembagan 

Islam termasuk pendidikan (pesantren) 

haruslah dimodernisasi yaitu diperbaharui 

sesuai dengan kerangka modernitas. 

Dengan kata lain, mempertahankan 

pemikiran kelembagaan Islam tradisional 

akan memperpanjang nestapa 

ketertinggalan umat Islam dalam 

kemajuan dunia modern. Hal ini 

memunculkan pertanyaan bagi Azra. 

"bagaimana sesungguhnya hubungan 

antara modernisasi dan pendidikan, lebih 

khusus dengan pendidikan Islam di 

Indonesia?"
6
 

                                                             
5
 Abdurrahman Wahid." Prospek Pesantren 

Sebagai Lembaga Pendidikan" Dalam Sonhaji 

Shaleh (terj); Dinamika Pesantren,Kumpulan 

Makalah Seminar Internasional, The Role of 

Pesantren in Education and Community 

Development in Indonesia” (Jakarta : P3M, 1988), 

279.  
6
 Ayumardi Azra, Pendidikan Islam,Tradisi dan 

Modernisasi Menuju Melinium Baru (Jakarta : 

Logos Wacana Ilmu, 2000), 31. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

107 
 

Sebenarnya gagasan pembaharuan 

pesantren di Indonesia diperkenalkan oleh 

kaum modernis dengan gagasan sekolah 

model Belanda pada tahun 1924. 

Pembaharuan pada waktu itu ditentang 

banyak oleh kaum konservatif (kyai) 

dikarenakan model sekolah-sekolah itu 

dapat memukul akar kekuasaan kyai yang 

terdalam. Namun semangat kaum 

modernis tidak dapat dibendung, mereka 

dengan hati-hati dalam programnya 

mendesak perlunya pengajaran mata 

pelajaran modern dengan cara- cara 

modern, mereka memasukkan Islam 

sebagai suatu mata pelajaran modern dan 

membuatnya sebagai bagian yang yang 

tak terpisahkan dari kurikulum sekolah.
7
 

Pesantren Mambaul Ulum di 

Surakarta mengambil tempat paling depan 

dalam merambah bentuk respon pesantren 

terhadap Ekspansi pendidikan Belanda 

dan pendidikan modern Islam. Peantren 

Mambaul Ulum yang didirikan Susuhunan 

Pakubuwono ini pada tahun 1906 

merupakan perintis dari penerimaan 

beberapa mata pelajaran Umum dalam 

pendidikan pesantren. Menurut laporan 

inspeksi pendidikan belanda pada tahun 

tersebut, pesantren mambaul ulum telah 

memasukkan mata pelajaran membaca 

                                                             
7
 Clifford Geertz, Abangan, Santri, Priyayi dalam 

Masyarakat Jawa (Jakarta: Dunia Pustaka Jaya, 

1983), 250. 

(tulisan latin), Aljbar, dan berhitung 

kedalan kurikukulmnya. Respon yang 

sama tetapi dalam nuansa yang sedikit 

berbeda terlihat dalam pengalaman 

Pondok Modern Gontor.  

Berpijak pada basis system dan 

kelembagaan pesantren, pada 1926 

berdirilah Pondok Modern Gontor.Pondok 

ini selain memasukkan sejumlah mata 

pelajaran Umum kedalam kurikulumnya, 

juga mendorong para santrinya untuk 

memelajari Bahasa Inggris (selain bahasa 

Arab) dan melaksanakan sejumlah 

kegiatan ekstra kurikulker seperti 

olahraga, kesenian dansebagainya.
8
 

Modernisasi di manapun telah 

mengubah berbagai tatanan dan lembaga 

tradisional (pesantren).Salah satu di 

antaranya adalah semakin pudarnya fungsi 

lembaga Islam.Pudarnya fungsi lembaga 

keagamaan tradisional dalam kehidupan 

modern merupakan penjelas perubahan 

posisi sosial, ekonomi dan politik elite 

Muslim yang dibangun di atas kekuasaan 

dan legitimasi keagamaannya.“Pemikiran 

Islam kontemporer merupakan upaya elite 

muslim memperoleh legitimasi agama atas 

posisi sosial, ekonomi dan politiknya 

dalam lembaga sekuler.”
9
 

                                                             
8
 Azra, Pendidikan Islam, 102. 

9
 Abdul Munir Mulkan, Paradigma Intelektual 

Muslim, Pengantar Filsafat Pendidikan Islam dan 

Dakwah (Yogyakarta: SIPRESS, 1993), 127. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

108 
 

Munculnya kesadaran di kalangan 

pesantren dalam mengambil langkah-

langkah pembaharuan untuk menjawab 

tantangan dan kebutuhan transformasi 

sosial.Misalnya timbul pembaharuan 

kurikulum dan kelembagaan pesantren 

yang berorientasi pada kekinian sebagai 

respon dari modernitas. Bagi Azyumardi 

Azra perlu dikaji ulang gagasan tersebut, 

sebab bukan tidak mungkin orientasi 

semacam itu akan menimbulkan implikasi 

negatif terhadap eksistensi dan fungsi 

pokok pesantren. “Pesantren harus 

menumbuhkan apresiasi yang sepatutnya 

terhadap semua perkembangan yang 

terjadi di masa kini dan mendatang, 

sehingga dapat memproduksi ulama yang 

berwawasan luas.”
10

 

Walaupun pesantren sudah banyak 

yang mengadakan perubahan-perubahan 

mendasar, namun Zamaksyari Dhofier 

menilai perubahan tersebut masih sangat 

terbatas.Menurutnya ada dua alasan utama 

yang menyebabkan, yaitu pertama, para 

kyai masih mempertahankan dasar-dasar 

tujuan pendidikan pesantren, yaitu bahwa 

pendidikan pada dasarnya ditujukkan 

untuk mempertahankan dan menyebarkan 

Islam.Kedua, mereka belum memiliki staf 

sesuai dengan kebutuhan pembaharuan 

                                                             
10

 Azyumardi Azra,Pendidikan islam, 51. 

untuk mengajarkan cabang-cabang 

pengetahuan umum.
11

 

Hasyim Muzadi menambahkan 

dalam menghadapi realitas kekinian, kita 

tidak harus skeptis dalam menerapkan 

metodologi dan tidak usah mengacak-acak 

modernitas, atas nama keharusan 

perubahan itu sendiri. Tradisi menjadikan 

agama bercokol dalam masyarakat harus 

lebih kreatif dan dinamis sebab mampu 

bersenyawa dengan aneka ragam unsur 

kebudayaan.Sedangkan modernitas tetap 

perlu guna terobosan-terobosan baru di 

bidang pemikiran atau IPTEK tidak 

sampai tersandung.“Maka harus ada 

kesesuaian antara penguasaan materi 

agama dengan kemampuan nalar, 

sehingga ada sinergi antar keduanya, 

jangan sampai doktrin agama dimaknai 

secara sempit.”
12

 

Apa yang diungkapkan Hazyim 

Muzyadi mirip dengan apa yang dimaksud 

oleh Muhammad Abduh mengenai tujuan 

Pendidikan dalam arti luas yaitu 

"Mencakup aspek akal (kognitif) Dan 

Aspek spiritual (Afektif)". Disini Abduh 

menginginkan terbentuknya pribadi yang 

mempunyai Struktur jiwa yang seimbang, 

yang tidak hanya menekankan 

                                                             
11

  Zamakhsyari Dhofier,  Tradisi Pesantren, Studi 

Tentang  Pandangan Hidup Kyai (Jakarta: LP3ES 

1994), 39  
12

Hasyim Muzadi, Nahdlatul Ulama, di Tengah 

Agenda Persoalan Bangsa (Jakarta: Logos, 1999), 

121. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

109 
 

pekembangan akal tetapi juga 

perkembangan spiritual.
13

 

Dinamika keilmuan pesantren 

dipahami Azyumardi Azra sebagai fungsi 

kelembagaan yang memiliki tiga peranan 

pokok.Pertama, transmisi ilmu 

pengetahuan Islam.Kedua, pemeliharaan 

tradisi Islam.Ketiga, pembinaan calon-

calon ulama.Keilmuan pesantren lebih 

mengutamakan penanaman ilmu dari pada 

pengembangan ilmu.Hal ini terlihat pada 

tradisi pendidikan pesantren yang 

cenderung mengutamakan hafalan dalam 

transformasi keilmuan di pesantren.
14

 

Tradisi pesantren yang memiliki 

keterkaitan dan keakraban dengan 

masyarakat lingkungan diharapkan dapat 

menciptakan suatu proses pendidikan 

tinggi yang melibatkan seluruh anggota 

masyarakat. Dengan demikian terciptalah 

masyarakat belajar, sehingga ada 

hubungan timbal balik antar keduanya.“Di 

sini masyarakat telah berperan serta dalam 

pendidikan di pesantren, sehingga 

pesantren dapat memahami masalah-

masalah yang dihadapi masyarakat untuk 

mencarikan alternatif pemecahannya.”
15

 

                                                             
13

 Abdul Kholik (at.al), Pemikiran Pendidikan 

Islam, Kajian Tokoh Klasik dan Kontemporer 

(Yogyakarta: Fak. Tarbiyah IAIN Walisongo 

Semarang Dan Pustaka Pelajar,1999), 189. 
14

 Azyumardi Azra, Esai-Esai Intelektual Muslim 

Pendidikan Islam, (Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 

1999), 89. 
15

Ibid, 108. 

Pesantren telah berjasa besar dalam 

menumbuhkan masyarakat swadaya dan 

swasembada. “Penempatan pesantren  

sebagai pendidikan formal jalur sekolah 

yang dikembangkan pemerintah sebagai 

modernisasi pendidikan telah 

memudarkan ciri pesantren yang bebas, 

kreatif, berswadaya dan 

berswasembada”.
16

Kekhawatiran tersebut 

sangat beralasan karena adanya 

sentralisasi dan birokratisasi pendidikan 

nasional serta campur tangan yang 

dilakukan pemerintah. 

Perjalanan pendidikan Islam 

tradisional khususnya pesantren telah 

begitu panjang. Ketika arus globalisasi 

telah membawa perkembangan sosial 

kultur masyarakat yang semakin maju, 

maka tak heran ketika problem yang 

dialami pesantren sebagai pendidikan 

semakin kompleks, sehingga Azra 

meneliti tentang adanya permasalahan 

yang dihadapi sistem pemikiran dan 

pendidikan Islam yaitu pertama, 

berkenaan dengan situasi riil sistem 

pemikiran dan sistem pendidikan Islam, 

yaitu krisis konseptual. Krisis konseptual 

dimaksudkan tentang bagaimana persis 

dan sepatutnya secara epistimologi 

menjelaskan ilmu- ilmu empiris atau ilmu- 

                                                             
16

 Abdul Munir Mulkhan, Nalar Spiritual 

Pendidikan, Solusi Problem Filosofis Pendidikan 

Islam (Yogyakarta:  PT. Tiara Wacana Yogya, 

2002), 180. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

110 
 

ilmu alam dari kerangka epistimologi 

Islam.
17

 

Arus globalisasi telah 

mempengaruhi segalanya danmerupakan 

tantangan tersendiri yang harus dihadapi 

oleh pesantren yaitu bagaimana merespon 

segala perubahan yang terjadi di dunia 

luarnya tanpa merubah dan meninggalkan 

identitas pesantren itu sendiri.Sehingga 

pesantren tetap eksis di tengah-tengah 

masyarakat modern. 

 

Biografi Azyumardi Azra 

1. Riwayat hidup Azyumardi Azra 

Azyumardi Azra lahir Pada 4 

maret 1955 di Lubuk along, Sumatra 

barat dan di besarkan dalam 

lingkungan keluarga yang 

organis.Beliau tumbuh Besar di 

lingkungan Islam modernis tetapi dia 

justru merasa betah dalam tradisi 

Islam tradisional.Katanya 

“Pengalaman keislaman yang lebih 

intens justru saya dapatkan setelah 

saya mempelajari Tradisi ulama dan 

kecenderungan intelektual mereka”.
18

 

Ayahnya seorang Tukang kayu, 

pedagang kopra dan cengkih dan 

Ibunya adalah seorang Guru agama. 

Azra merupakan anak ketiga dari 

                                                             
17

 Azra,  Pendidikan Islam, 41. 
18

  Azyumardi Azra , Islam Subtantif, Agar Umat 

Tidak Menjadi Buih  ( Bandung : Mizan, 2000 ), 

19 

enam bersaudara.Orang tuanya sangat 

memperhatikan pentingnya 

pendidikan.Oleh karena itu ayahnya 

bercita-cita keras agar semua anak-

anaknya bisa sekolah meskipun 

kondisi ekonomi tak memungkinkan 

untuk membiayai. Kata Azra “saya 

tahu, Betapa sulitnya bagi beliau, 

akan tetapi anak-anaknya selalu 

didorong agar belajar, 

belajar”,
19

Orang tuanya sadar bahwa 

ilmu sangat bermanfaat dalam 

kehidupan anak-anaknya kelak. 

Makanya orang tua Azra selalu 

berusaha mendorong anak-anaknya 

menuntut ilmu. 

2. Karya-karya Azyumardi Azra 

Azyumardi Azra merupakan 

tokoh pemikir yang tak pernah diam, 

Obsesinya yang besar untuk 

mengubah pemikiran Islam di 

Indonesia, telah dicurahkan melalui 

karya-karyanya baik dalam bentuk 

tulisan artikel yang dimuat diberbagai 

media masa maupun sejumlah buku 

yang telah diterbitkannya.
20

Hingga 

kini lebih dari 15 buku yang telah 

Azra tulis, tidak termasuk makalah 

dan jurnal-jurnal Berbahasa Indonesia 

dan inggris.Oleh sebab itu, Azra 

tergolong penulis paling produktif, 

                                                             
19

 Ibid. 
 

20
 Azra, “Islam Subtantif, 29. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

111 
 

khususnya sejarah dan kajian 

keislaman. 

Banyak karya-karya Ayumardi 

Azra yang tersebar diberbagai 

kampus-kampus di Indonesia dan luar 

negeri, pemikiran-pemikirannya 

banyak dijadikan rujukan oleh 

berbagai kalangan 

akademisi.Mengenai produktifitas 

menulisnya ditengah kesibukannya 

memimpin univesitas ternyata, ada 

semangat tersendiri dalam diri Azra. 

Katanya: “Saya menganggap bekerja 

seperti menulis kolom buat media 

ditengah kesempitan waktu, sebagai 

tantangan yang harus saya tundukkan, 

saya ingin buktikan bahwa saya 

bisa”
21

 

Produktivitas Azra membuat 

banyak kalangan cemburu dan 

kagum.Kemampuan Azra dalam 

bidang sejarah khususnya dalam 

Perkembangan Islam tetap 

membuatnya rendah hati, beliau tak 

mau disebut sebagai sejarawan, dia 

menyebut dirinya hanya sebagai 

“Peneliti Sejarah”.
22

 

Buku-buku yang ditulis dan 

diterbitkannya antara lain, Jaringan 

Ulama’ Timur Tengah dan 

Kepulauan Nusantara Abad XVII dan 

                                                             
21

 Ibid  
 

22
 Azra, Islam Subtantif, 31. 

XVIII (Mizan 1994) yaitu berasal dari 

disertasinya. Pergolakan Politik 

Islam: dari Fundamentalis, Modernis, 

Hingga Post Modernisme 

(Paramadina 1996). Adapun Buku-

buku Editannya seperti Islam dan 

Masalah-masalah Kemasyarakatan 

(Pustaka Panjimas, 1984) dan 

Perkembangan Modern dalam Islam 

(Yayasan Obor Indonesia, 1984) dan 

Agama di Tengah Sekulerasi Politik 

(Pusaka Panjimas, 1985).
23

 

Pada 1999, Azra menerbitkan 

enam buku terbarunya dan 

meluncurkannya pada tanggal 21 

September 1999. Buku-buku tersebut 

yaitu Pendidikan Islam; Tradisi Dan 

Modernisasi Menuju Melenium Baru, 

Esei-Esei Intelektual Muslim Dan 

Pendidikan Islam (Ciputat; Logos 

Wacana Ilmu), Islam Reformis: 

Dinamika Intelektual Dan Gerakan 

(Jakarta; Paramadina), Menuju 

Masyarakar Madani; Gagasan, Fakta 

Dan Tantangan, Dan RenaisansIslam 

Asia Tenggara; Sejarah Wacana Dan 

Kekuasaan (Bandung; Rosda 

Karya)
24

 

Pada tahun 2000 Azra 

menerbitkan dan meluncurkan buku 

                                                             
 

23
Azyumardi Azra, Surau, Pendidikan Islam 

Tradisional dalam Transisi dan Modernisasi, 

(Jakarta; Logos Wacana Ilmu, 2003), 174. 
24

 Azra, Islam Subtantif, 30. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

112 
 

kumpulan wawancaranya yaitu Islam 

Subtantif: Agar Umat Islam Tidak 

Jadi Buih (Bandung; Mizan), Azra 

juga telah menyiapkan tiga manuskrip 

bukunya berbahasa Inggris yang 

penerbitnya di Singapura, ketiganya 

berjudul Islam In Indonesia: 

Continuity And Changes In Modern 

World. Islam In Malay-Indonesia 

World dan Islam, Ulama And The 

State System.
25

 

Pada tahun 2002, Azra kembali 

menerbitkan dan meluncurkan buku-

buku terbarunya, antara lain: 

Historiografi Islam Kontemporer; 

Wacana, Aktifitas Dan Aktor Sejarah 

(PT. Gramedia Pustaka Utama); 

Paradigma Baru Pendidikan 

Nasional: Rekonstruksi dan 

Demokratisasi (kompas: 

Jakarta),Reposisi Hubungan Agama 

Dan Negara: Merajut Kerukunan 

Antar Umat (Jakarta: Kompas), 

Menggapai Solidaritas: Tensi Antara 

Demokrasi, Fundamentalisme Dan 

Humanisme (Pustaka Panjimas), 

Konflik Baru Antar Peadaban: 

Globalisasi, Radikalisme Dan 

Pluralitas (Bandung: Mizan ), Islam 

Nusantara: Jaringan Global dan 

Lokal (Bandung: Mizan)
26

 

                                                             
 

25
 Azra, Surau, Pendidikan, 134. 

 

April 2004, Azra Meluncurkan 

bukunya yang berjudul The Origins of 

Islamic in Reformation in South East 

Asia, Buku tersebut setebal 300 

halaman dan disponsori oleh Studies 

Australian Association (SAA) yang 

diterbitkan oleh penerbit komersial 

Allen dan Unwin Australia, kemudian 

Hawai University Press dan KITLV 

Leiden, Belanda. 

Dari sekian banyak karya-karya 

Azra, ternyata dalam dunia tulis 

menulis dikenalnya sejak mahasiswa, 

sebelum lulus dari IAIN Jakarta 

beliau telah terjun dalam dunia 

jurnalistik, mulai dari itu kemahiran 

dan minat tulis menulis mulai 

berkembang, Azra mengatakan 

”Menulis bagi saya sebagai suatu 

keharusan, saya terbiasa menulis 

kapanpun, tidak tergantung 

kemauan”, bahkan waktu Azra di 

mobil atau pesawat Azra dapat 

menulis.
27

 

Azra sebenarnya tak pernah 

membayangkan apalagi mencita-

citakan menjadi salah satu intelektual 

Islam yang disegani dan dianggap 

mewakili mainstrim Islam di 

Indonesia. 

                                                                                       
26

 ibid. 
27

Azrra; Islam subtantif, 38. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

113 
 

3. Pemikiran Azyumardi Azra 

tentang Tradisi Pendidikan 

Pesantren 

Perubahan-perubahan sosial, 

politik, ekonomi, kebudayaan dan 

lain-lain sejauh ini kelihatannya tidak 

begitu banyak mempengaruhi 

eksistensi pesantren.Pesantren sejak 

berdirinya, masa penjajahan dan 

zaman kemerdekaan sampai sekarang 

membuktikan diri sebagai benteng 

kultural dan keagamaan umat yang 

tangguh. 

Dilihat dari pola pendidikan 

pondok pesantren,pada awal-awal 

pertumbuhan dan perkembangannya, 

pada dasarnya telah terjadi peristiwa 

okulasi kebudayaan.Agar lembaga ini 

adaptif dengan pranata yang telah ada 

sebelumnya maka isi ajaran yang 

disampaikan selama masa 

pembelajaran berupa pelajaran Islam 

yang lebih bercorak atau bernuansa 

mistis.
28

Pesantren memberikan corak 

pendidikan tersendiri.Dari sistematika 

pengajaran, dijumpai jenjang 

pelajaran yang diulang-ulang dari 

tingkat ke tingkat, tanpa terlihat 

kesudahannya.Persoalan serupa yang 

diulang selama jangka waktu 

                                                             
28

 Malik Fadjar, Visi Pembaruan Pendidikan 

Islam, (Jakarta: Lembaga Pengembangan 

Pendidikan dan Penyusunan Naskah Indonesia / 

LP3NI, 1998), 113. 

bertahun-tahun, walaupun buku teks 

berlainan. Kiai bertugas mengajar 

berbagai pengajian untuk tingkat 

pengajaran di pesantren, dan terserah 

santri untuk memilih mana yang akan 

ditempuhnya. Keseluruhan struktur 

pengajaran tidak ditentukan oleh 

panjang atau singkatnya santri 

mengaji pada kiai, karena tidak 

keharusan menempuh ujian dari 

kiai.Ukuran yang digunakan adalah 

ketundukan kepada kiai dan 

kemampuannya untuk memperoleh 

ilmu.
29

 

Seperti yang terjadi pada 

pesantren ala Minangkabau, Azra 

melihat “pembagian berkaitan dengan 

tingkat kompetensi santri tidak begitu 

kaku, santri bisa saja pindah dari satu 

tingkat ke tingkat lain yang mereka 

inginkan.”
30

Hal ini menunjukkan 

kelenturan dari sistem pesantren. 

Karena pesantren bukan sekedar 

proses perolehan pengetahuan semata, 

tetapi bagaimana membangun 

karakter dan kepribadian santri. Maka 

sistem pendidikannya dilakukan 24 

jam melalui bentuk amalan yang 

dicontohkan kiai. 

                                                             
29

 Abdurrahman  Wahid,  Menggerakkan Tradisi, 

Esai-Esai Pesantren (Yogyakarta : LkiS, 2001), 5 
30

 Azra, Surau, 98. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

114 
 

Pesantren memiliki metode-

metode pengajaran yang bersifat non 

klasikal yaitu metode sistem 

pendidikan dengan metode 

pengajaran halaqoh atau 

bandongan.Dengan metode ini 

seorang guru membaca dan 

menjelaskan isi suatu kitab dalam 

lingkaran murid-muridnya.Sementara 

para murid memegang bukunya 

sendiri, mereka mendengarkan 

penjelasan guru dan membuat catatan 

pada sisi halaman kitab atau dalam 

buku catatan khusus. 

Guru juga menggunakan 

metode pesantren sorogan, yaitu suatu 

metode di mana seorang murid 

mengajukan sebuah kitab berbahasa 

Arab kepada gurunya dan guru 

menjelaskan cara membaca dan 

menghafalnya. Dalam hal ini murid 

yang sudah maju, guru juga 

memberikan penjelasan mengenai 

penerjemahan teks dan juga 

tafsirnya.
31

 

Metode halaqoh atau wetonan 

dapat dikatakan sebagai proses belajar 

mengajar secara kolektif, sedangkan 

metode sorogan dapat disebut sebagai 

proses belajar mengajar 

individual.Metode kedua tersebut 

                                                             
31

 Ibid. 

menjadikan hubungan antara guru 

dengan murid sangat erat, sehingga 

guru dapat dengan mudah memahami 

watak dan karakter seorang murid.  

Azyumardi Azra menegaskan: 

Proses pendidikan dan pengajaran di 

pesantren sangat menekankan pada 

hafalan atau memorisasi. Hafalan 

sangat penting dalam segi transfer 

ilmu pengetahuan dan pemeliharaan 

tradisi Islam. Dalam tradisi keilmuan, 

tradisi hafalan sering dipandang 

sebagai lebih otoritatif dibandingkan 

dengan transmisi secara tertulis.Hal 

ini karena tradisi hafalan melibatkan 

transmisi secara langsung, melalui 

sema’an., untuk selanjutnya direkam, 

diserap dan direproduksikan.Dengan 

demikian, ilmu yang diterima betul-

betul mendalam.
32

 

Metode hafalan yang dipakai 

pesantren merupakan ciri khas system 

pendidikan tradisional. Metode ini 

digunakan untuk merangsang daya 

ingat para santri dalam transfer ilmu. 

Walaupun sebenarnya proses 

pemahaman disini sedikit terelakkan 

akan tetapi semata-mata untuk 

menjaga orisinilitas ilmu dari sang 

guru. 

                                                             
32

Azra, Esei-Esei, 89. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

115 
 

Bagi masyarakat pesantren, 

ilmu hanya bisa diperoleh dengan 

jalan pengalihan, pewarisan, 

transmisi, bukan sesuatu yang 

diciptakan.Seperti dalam ta’lim-

muta’alim, “Ilmu adalah sesuatu yang 

kamu ambil dari lisan rijal (guru), 

karena mereka telah menghafal 

bagian yag paling baik dari yang 

mereka dengar dan menyampaikan 

bagian yang paling baik dari yang 

mereka pernah hafal.”
33

 

Kekuatan yang ada dalam 

kedua metode tersebut, kemampuan 

akan menghafal sekian banyak 

pelajaran, ayat dan hadits di luar 

kepala. Tetapi perlu dipahami, di situ 

kemampuan atau potensi nalar tidak 

maksimal karena hanya doktrin harus 

menghafal sehingga banyak yang 

kurang memahami pelajaran yang 

dihafal.
34

Kalau sistem pendidikan 

Barat, sistem hafalan tidak ditekankan 

tetapi pemahaman yang merupakan 

aspek kognitif sangat diprioritaskan 

untuk menimbulkan pemahaman atau 

penafsiran baru yang lebih produktif. 

Sementara mata pelajaran yang 

diajurkan di pesantren pada umumnya 

terdiri dari ilmu-ilmu alat di 

                                                             
33

 Affandi Mochtar, Membedah Diskursus 

Pendidikan Islam (Jakarta: Kalimah, 2001), 51. 
34

 Ali Hasan, Mukti Ali, Kapita Selekta.  98. 

antaranya nahwu, shorof, bayan, 

ma’ani dan badi’, ilmu tauhid, fiqh, 

mantiq, hadits, ushul fiqh dan 

tasawuf. Kitab-kitab standar yang 

digunakan pesantren dinamakan 

dengan kitab mu’tabarah yang masuk 

dalam kategori ahli sunnah wal 

jama’ah dnegan keterkaitan dengan 

salah satu madzab empat. Kitab-kitab 

tersebut dinamakan kitab kuning atau 

kutub qodimah.
35

 

Kitab kuning merupakan salah 

satu ciri utama pengajaran di 

pesantren dan sebagai pembeda 

dengan tradisi keilmuan lembaga-

lembaga pendidikan lainnya, seperti 

madrasah atau sekolah. Kitab-kitab 

kuning yang ditulis dalam bahasa 

Arab ada yang ditulis oleh para tokoh 

muslim Arab dan ada para pemikir 

muslim Indonesia.
36

 

Kebanyakan kitab-kitab yang 

diajarkan di pesantren yaitu kitab-

kitab yang pengarangnya berhaluan 

aliran suni.Berbeda dengan system 

pendidikan modern, yang 

disampaikan ilmu-ilmu lintas 

aliran.Sehingga didalam pesantren 

jarang ditemukan perbedaan 

                                                             
35

 Zainuddin Fananie, M. Thoyibi, Studi Islam, 46. 
36

 Sembodo Ari Widodo, Struktur Keilmuan 

Pesantren,StudiKomperatif antara Pesantren 

Tebuireng Jombang dan Mu’allimin 

Muhammadiyah, Yogyakarta: IAIN Sunan 

Kalijogo, 2000.  



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

116 
 

pandangan antara guru dengan santri. 

Ilmu-ilmu ini(kitab kuning) hanya 

dipelajari sambil lalu, bahkan ada 

diantaranya yang tidak dipelajari 

kitabnya tetapi hanya dalam bentuk 

petuah atau nasehat kiai yang 

mengutip beberapa paragraf dalam 

kitab tertentu, kemudian para santri 

diperintahkan untuk mengamalkan 

dan meyakininya. Cara seperti ini 

biasanya berlaku untuk ilmu akhlaq 

dan kalam. 

Akan tetapi, biasanya 

pengajaran pertama di pesantren yang 

diterima murid membaca al-Qur’an 

dengan sedikit penekanan pada 

pemahaman, tetapi lebih pada 

intonasi dan ejaan yang benar bunyi 

dan hurufnya. Menurut Azra, semua 

murid yang ingin melakukan lebih 

dari sekedar mengintonasikan 

sebagian ayat suci yang diperlukan 

untuk sholat sehari-hari harus 

mempelajari bahasa Arab dengan 

serangkaian teks gramatikal. Azra 

menyebutkan banyak murid harus 

berjuang sangat keras atau 

menggunakan waktu bertahun-tahun 

sebelum mampu mengatasi kesulitan 

bahasa tersebut.Mereka yang mampu 

mengatasi kesulitan-kesulitan bahasa 

Arab, menurut Azra “dapat 

melangkah kepada pelajaran dan 

kajian syariat, biasanya disebut fiqh 

dan cabang ajaran-ajaran Islam 

lainnya”.
37

Mereka belajar secara 

kontinyu tanpa mengenal batas 

waktu, yang ada bagaimana bisa 

menguasai ilmu.Jadi di sini mereka 

benar-benar mengamalkan pendidikan 

seumur hidup. 

Dalam pengamatan Azra, 

mayoritas murid diajarkan pertama 

kali dasar-dasar Islam dan kemudian 

dibimbing kepada tingkah laku yang 

benar melalui syariat.Azra 

menyebutkan, “Buku-buku fiqh 

berbicara tentang rukun Islam yang 

lima yaitu syahadat, sholat, puasa, 

haji, dan zakat yang berada didalam 

bidang ibadah atau fiqh yang 

mengatur tingkah laku manusia 

terhadap Tuhan.”
38

 

Hampir semua kitab yang 

diajarkan dalam pesantren berbentuk 

huruf Arab.Maka tak heran semua 

santri mahir membaca tulisan dengan 

huruf Arab.Mereka belajar membaca 

dan mempelajari tulisan Arab 

memerlukan waktu yang panjang. 

Azra menegaskan:  Mereka 

yang sudah maju dapat mempelajari 

aspek-aspek hukum Islam yang lain, 

yang mengatur hubungan manusia 

                                                             
37

 Azra, Surau, 99. 
38

Ibid., 103. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

117 
 

(mu’ammalah) seperti hukum 

warisan, hukum perkawinan dan lain 

lain. Pelajaran syariat ini tidak 

semata-mta  merupakan kajian 

teoritis, tetapi dianggap lebih sebagai 

aspek praktis dari ajaran agama dan 

sosial yang diajarkan Nabi 

Muhammad, yang secara natural 

berasal dari al-Qur’an dimana tuhan 

memerintahkan dan melarang 

memberikan ganjaran dan hukuman.
39

 

Bagi kaum tradisionalis fiqh 

ratu ilmu-ilmu Islam.Fiqh dipandang 

sebagai panduan bagi segenap tingkah 

laku dan perbuatan kaum Muslimin, 

yang menetapkan mana yang boleh 

dikerjakan dan mana yang 

tidak.“Sejauh menyangkut fiqh, kaum 

muslimin ditekankan untuk mengikuti 

secara ketat ijtihad yang telah 

distandarisasikan dalam empat 

madhab fiqh Suni, yakni Hanafi, 

Syafi’i, Maliki dan Hambali.”
40

Hal 

inilah yang menjadi ciri kekhasan 

mempelajari fiqh di pesantren. Fiqh 

dalam pandangan madhab lain tidak 

diajarkan, apalagi mengikutinya. 

Semua kitab fiqh yang dipelajari 

harus mengikuti madhab Sunni. 

Pesantren tidak mempelajari 

kitab-kitab yang dianggap gairu 

                                                             
39

 Ibid. 
40

 Azra, Islam, 68. 

mu’tabar (tidak kwalified). Kalau 

dicermati, kitab-kitab yang dianggap 

mu’tabar oleh kalangan pesantren 

adalah kitab-kitab yang dikarang oleh 

para ulama yang tidak memiliki 

pemikiran radikal, seperti Syafi’i, 

Hanafi, Maliki dan Hambali 

(fiqh), Ghozali, Al Maturidi 

(tasawwuf), Ibn Rusyd, Buhkori, 

Muslim dan sebagainya. Pemikiran-

pemikiran baru seperti yang 

ditawarkan Hassan al-Banna, Sayyid 

Qutb dan sejenisnya yang cenderung 

radikal dan keras, tidak bisa diterima 

di pesantren, karena disamping 

dianggap tidak muktabar, pemikiran-

pemikiran tersebut juga dianggap 

tidak sesuai dengan tradisi dan nilai 

pesantren.
41

 

Dalam waktu akhir-akhir ini, 

terdapat berbagai pendapat yang 

berbeda dalam madhab fiqh yang ada, 

sehingga muncul potensi tertentu bagi 

pengembangan dan 

penyesuaian.Seperti yang dikatakan 

Azra, “Kaum ulama tradisionalis 

kelihatannya lebih fleksibel dan 

longgar dalam merespon berbagai 

masalah fiqhiyyah, jika dibandingkan 

dengan ulama-ulama reformis dan 

modernis.”
42

Hal ini tidak terjadi 

                                                             
41

 Al Zastouw, Akar pemikiran. 
42

 Azra, Islam Reformis, 70.  



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

118 
 

terhadap masalah-masalah 

teologi.Teologi yang dipakai dalam 

pesantren masih menganut madhab 

Asy’ari dan Maturidi. 

Sebelum abad 20 kaum 

tradisionalis Indonesia tidak 

menggunakan hadis sahih Bukhari 

dan Muslim di lingkungan pesantren 

untuk mereka pelajari dan diajarkan 

para santri mereka. Sebaliknya, yang 

lebih populer dilingkungan pesantren 

adalah kumpulan “Hadits Empat 

Puluh”, atau kitab-kitab kumpulan 

hadits ibadah dan akhlak.lebih jauh 

lagi Azra menambahkan : 

“Kebanyakan mereka menemukan 

hadits yang sudah diproses, yakni 

yang digunakan sebagai pendukung 

argumen fiqh, yang mereka pelajari 

sebagai subyek utama dalam 

pesantren.”
43

 Dengan kata lain, 

mereka lebih baik mengikuti ulama-

ulama terdahulu daripada mengambil 

pemahaman dan penafsiran sendiri 

berdasarkan al-Qur’an dan Hadits. 

Dalam pandangan Azra:Kaum 

tradisionalis cenderung menerima 

hadits secara relatif longgar dan tidak 

terlalu kritis atau tidak begitu 

mempersoalkan tentang apakah 

hadits-hadits yang mereka terima 

                                                             
43

Ibid., 66. 

merupakan hadits shahihatau hadits 

lemah, khususnya dari segi sanadnya.  

Mereka lebih mementingkan isi 

hadis tersebut, apalagi jika ada hadits 

yang mendorong kearah kebaikan dan 

amal sholeh.Hal ini berbeda dengan 

pandangan kaum modernis. 

Kitab kuning yang diajarkan 

dalam pesantren sebenarnya memiliki 

sejarah yang amat panjang dan 

sekaligus membentuk suatu 

tradisi.menurut Azra Momentum 

pembentukan tradisi kitab kuning 

terjadi sejak awal abad ke-19, ketika 

pesantren, surau, pondok mulai 

berkembang dan mapan sebagai 

institusi pendidikan Islam tradisional 

di berbagai daerah di Nusantara. 

Perkembangan dramatis institusi-

institusi pendidikan Islam tradisional 

itu sendiri didorong oleh semangat 

perlawanan secara diam-diam 

terhadap kolonialisme Eropa, yaitu 

setelah perlawanan bersenjata yang 

dilancarkan masyarakat muslim dapat 

dilumpuhkan kaum kolonialis. Para 

ulama dan kaum santri ini kemudian 

memusatkan perhatian kepada 

pengembangan pendidikan Islam.Dari 

sini maka kebutuhan terhadap kitab 

kuning semakin 

meningkat.Menurutnya, kebutuhan 

terhadap kitab kuning dipenuhi 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

119 
 

dengan penyalinan secara manual 

sehingga banyak naskah-naskah yang 

tersimpan dan dipelihara secara 

individu-individu maupun dalam 

institusi.
44

 

Dengan demikian kitab kuning 

mempunyai peran besar tidak hanya 

dalam transmisi ilmu pengetahuan 

Islam, bukan hanya di kalangan 

komunitas santri, tetapi juga di tengah 

masyarakat muslim Indonesia secara 

keseluruhan.  

Kitab kuning sebagai pelajaran 

pesantren yang ditulis oleh para 

ulama dan pemikir Islam di kawasan 

Nusantara merupakan refleksi 

perkembangan intelektualisme dan 

tradisi keilmuan Islam 

Indonesia.Bahkan dalam batas 

tertentu, kitab kuning juga 

merefleksikan perkembangan sejarah 

sosial Islam di Nusantara.
45

 

Hal ini menjadikan kitab kuning 

merupakan ciri yang khas dalam 

pelajaran pesantren.Hampir semua 

kitab-kitab yang diajarkan di 

pesantren ditulis dalam huruf Arab, 

meski dalam bahasa Melayu atau 

Jawa. 

Ada suatu tradisi perolehan 

ilmu pengetahuan di lingkungan 

                                                             
44

 Azra, Pendidikan Islam, 114. 
45

 Ibid. 

pesantren yaitu ilmu dipandang tidak 

lengkap jika hanya diperoleh dari satu 

pesantren tertentu, atau dari kiai 

tertentu saja, tetapi harus 

mengembara dari pondok satu ke 

pondok lain, dari kiai satu ke kiai 

yang lain, bahkan sampai ke luar 

negeri. 

Sejak abad ke-17 hingga akhir 

abad ke-19 para pelajar dari Melayu-

Indonesia menjadikan Haramain 

(Makkah dan Madinah) sebagai 

thalabul ilm mereka.Sehingga terjadi 

pertukaran kultural dan transmisi 

keagamaan dari Timur Tengah ke 

Indonesia.“Murid-murid Jalur dari 

sana (Haramain) telah terjadi kontak 

dengan sejumlah profesor dan rektor 

Al-Azhar.”
46

 

Hal tersebut menurut Azra 

sangat penting tidak hanya dari sudut 

pandang keilmuan itu sendiri, tetapi 

juga dari perspektif sosial.Santri-

santri yang menuntut ilmu di 

pesantren atau dari kiai tertentu di 

lingkungannya sendiri pada umumnya 

kurang memperoleh pengakuan 

sosial. Pengakuan sosial lebih tinggi 

malah akan mereka peroleh jika 

                                                             
46

 Azyumardi Azra, Melacak Pengaruh dan 

Pergeseran Orientasi Tamatan Kairo : Sebuah 

Pengantar Dalam Ma’na Abaza, Pendidikan Islam 

dan Pergeseran Orientasi, Studi Kasus Alumni Al-

Azhar(Jakarta: Pustaka LP3ES, 1999). 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

120 
 

mereka telah menuntut ilmu di luar 

lingkungan daerah asalnya. Hal inilah 

yang mendorong santri melakukan 

perjalanan keilmuan ke pesantren lain 

untuk belajar dengan kiai-kiai 

lainnya.  

Santri tidak hanya memperoleh 

ilmu tapi sekaligus mendapatkan 

pengalaman hidup dan bahkan 

memungkinkan terjadinya proses 

pertukaran keilmuan, yang pada 

gilirannya mendorong terjadinya 

pengayaan dunia keilmuan di 

lingkungan pesantren secara 

keseluruhan.
47

 

Tradisi rihlah (perjalanan 

keilmuan) ini merupakan salah satu 

karakter penting dalam dinamika 

keilmuan Islam di Indonesia.Sehingga 

pada akhirnya muncul lembaga 

pendidikan modern Islam.Jadi 

modernisasi lembaga pendidikan 

Islam di Indonesia dipengaruhi oleh 

modernisasi yang terjadi di Mesir, 

Turki dan di kawasan Timur Tengah 

melalui tradisi rihlah.Rihlah sendiri 

merupakan bagian dari semangat 

karakteristik pendidikan 

Islam.Sehingga tak heran dalam 

perkembangan selanjutnya, pesantren 

mengalami perubahan-perubahan 

                                                             
47

 Azra, Esei-Esei,  90. 

sebagai respon dari modernisasi 

pendidikan Islam. Menurut Azra;  

Pesantren kini memiliki empat 

pilihan jenis pendidikan. Pertama, 

pendidikan yang berkonsentrasi pada 

tafaqquh fi al-din; kedua, pendidikan 

berbasis madrasah; ketiga: pendidikan 

berbasis sekolah umum dan keempat, 

pendidikan berbasis ketrampilan. 

Keempat pilihan ini tidak harus 

dipertentangkan, karena pilihan-

pilihan ini dapat dikombinasikan.
48

 

Santri yang mengikuti atau 

sekolah di madrasah sekaligus 

menjadi santri yang mukim. Mereka 

juga memperoleh pendidikan yang 

sama seperti sekolah umum. Ini 

berarti santri mendapatkan ijazah 

seperti pendidikan formal.Sehingga 

santri yang ada di pesantren lebih 

minat mengikuti pendidikan umum 

(madrasah) daripada mempelajari 

ilmu agama (tafaqquh fi al-

din).Kebanyakan pesantren yang 

menyelenggarakan pendidikan umum 

merupakan pesantren besar dan sudah 

mendapat pengkuan dari masyarakat. 

4. Modernisasi pendidikan pesantren 

Modernisasi yang dilakukan 

pesantren dalam bentuk kelembagaan 

seperti pertanian, perikanan atau 

                                                             
48

 Azra, Surau, 148. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

121 
 

sekolah-sekolah umum di lingkungan 

pesantren telah menimbulkan 

kemerosotan identitas pesantren.Di 

samping itu, ekspansi pesantren 

tersebut tanpa memperhitungkan 

kebutuhan berbagai sektor 

masyarakat khususnya lapangan kerja 

sehingga tamatan pesantren tersebut 

tidak mampu menemukan tempat 

yang pas dalam masyarakat. 

Azra mengemukan eksperimen 

tersebut telah menimbulkan 

kekhawatiran dari berbagai kalangan 

yang ingin mempertahankan identitas 

pesantren sebagai lembaga 

pendidikan untuk Tafaqquh fi Al-Din 

sehingga pesantren tidak akan dapat 

memenuhi tugas pokoknya untuk 

mereproduksi ulama.  

Azra mengharapkan pesantren 

harus menumbuhkan apresiasi yang 

sepatutnya terhadap semua 

perkembangan yang terjadi di masa 

kini dan mendatang,sehingga dapat 

memproduksi ulama yang 

berwawasan luas.Pesantren 

merupakan tumpuan utama dari 

lembaga pendidikan Islam yang 

memungkinkan untuk melahirkan 

atau memproses ulama.Menurut Azra 

masalah ulama, kaderisasi dan 

reproduksi ulama berkaitan erat 

dengan masalah pesantren. 

Adanya gagasan modernisasi 

pesantren yaitu dengan memasukkan 

ilmu-ilmu sekuler (umum) kedalam 

kurikulum pesantren telah 

menimbulkan permasalahan. Menurut 

Azra, muncul persoalan tentang 

bagaimana tepatnya secara 

epistimologi menjelaskan ilmu-ilmu 

empiris atau ilmu-ilmu alam dari 

kerangka epistimologi Islam. Azra 

juga menambahkan, kurikulum yang 

berorentasi kekinian terus berlanjut 

dikhawatirkan pesantren tidak mampu 

lagi memenuhi fungsi pokoknya yaitu 

menghasilkan manusia-manusia 

santri.Oleh karena itu menurut Azra 

pesantren harus mengkaji ulang 

secara cermat dan hati-hati berbagai 

gagasan modernisasi tersebut dan 

pesantren harus lebih 

mengorientasikan peningkatan 

kualitas para santrinya kearah 

pengusaan ilmu-ilmu agama. 

Dalam pesantren modern yang 

menggunakan sistem kurikulum yang 

ketat dan kaku dengan tujuan untuk 

mengorientasikan penguasaan 

kognitif semata, menurut Azra, dapat 

mengakibatkan proses pembentukan 

watak dan kepribadian santri 

terabaikan. Azra juga mengharapkan, 

bahwa pesantren untuk tetap 

mempertahankan metodologinya, 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

122 
 

yaitu proses pengajaran yang 

berlangsung itu lebih merupakan 

learning, ta’lim daripada tarbiyah 

yang terlihat formal.  

Ta’dib lebih luas pengertiannya 

yaitu proses inkulturasi, proses 

pembudayaan anak didik, sehingga 

pesantren dapat mampu membentuk 

dan menyiapkan anak didik menjadi 

muslim yang baik. Oleh karena itu 

motode halaqah dalam pesantren 

harus dipertahankan sebab dengan 

metode tersebut seorang guru dapat 

mengenali kebutuhan dan bakat 

khusus masing-masing murid. 

Menurut Azra metode belajar tersebut 

merupakan ciri pesantren dalam 

proses pendidikan sesungguhnya. 

 

Penutup 

Modernisasi pesantren dalam bentuk 

kelembagaan seperti pertanian, perikanan 

atau sekolah-sekolah umum didalam 

lingkungan pesantren telah menimbulkan 

kemrosotan identitas pesantren sebagai 

lembaga pendidikan untuk Tafaqquh fi Al-

Din dan memproduksi ulama'. Menurut 

Azra pesantren harus memberikan 

apresiasi semua perkembangan yang 

terjadi dimasa kini dan mendatang 

sehingga tetap dapat memproduksi ulama' 

yang berwawasan luas. Memasukkan 

ilmu-ilmu umum dalam kurikulum 

pesantren telah menimbulkan persoalan 

yaitu bagaimana tepatnya secara 

epistomologi menjelaskan Ilmu-ilmu 

empiris atau ilmu-ilmu sekuler secara 

sistematis. Menurut Azyumardi Azra, 

gagasan untuk mengorientasiakan 

pesantren pada kurikulum "kekinian" 

perlu ditinjau kembali sebab mungkin 

gagasan tersebut akan berdampak negatif 

terhadap eksistensi tugas pokok pesantren. 

Azra mengharapkan pesantren harus 

mengorientasikan peningkatan kualitas 

santrinya kearah penguasaan ilmu-ilmu 

agama Islam. Penggunaan metodologi 

yang ketat dan kaku dalam sistem 

kurikulum yang mengutamakan  

penguasaan kognitif semata, menurut 

Azra dapat mengakibatkan proses 

pembentukan watak dan kepribadian anak 

didik terabaikan. Azra mengharapkan 

pesantren tetap mempertahankan 

metodologinya yaitu kearah proses 

belajar, taklim dan takdib sehingga 

pesantren dapat membentuk santri 

menjadi muslim yang sholeh. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Aqil Siradj, Said (et.al), Pesantren Masa 

Depan, Wacana Pemberdayaan 

dan Transformasi Pesantren, 

Bandung: Pustaka Hidayah, 

1999. 

Ari Widodo,Sembodo,Struktur Keilmuan 

Pesantren, StudiKomperatif 

antara Pesantren Tebuireng 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2017. Vol.4. No.1 

©2014-2017 j.al-ulum all rights reserved 

ISSN. 2355-0104                                   journal.uim.ac.id                               E-ISSN. 2549-3833 
 

123 
 

Jombang dan Mu’allimin 

Muhammadiyah, Yogyakarta: 

IAIN Sunan Kalijogo, 2000.  

Azra, Ayumardi,Pendidikan Islam,Tradisi 

dan Modernisasi Menuju 

Melinium Baru Jakarta: Logos 

Wacana Ilmu, 2000. 

Azra, Azyumardi,Esai-Esai Intelektual 

Muslim Pendidikan Islam, 

Jakarta: Logos Wacana Ilmu, 

1999. 

Azra, Azyumardi, Islam Subtantif, Agar 

Umat Tidak Menjadi Buih, 

Bandung: Mizan, 2000. 

Azra,Azyumardi,Melacak Pengaruh dan 

Pergeseran Orientasi Tamatan 

Kairo: Sebuah Pengantar Dalam 

Ma’na Abaza, Pendidikan Islam 

dan Pergeseran Orientasi, Studi 

Kasus Alumni Al-Azhar, Jakarta: 

Pustaka LP3ES, 1999. 

Azra,Azyumardi,Surau, Pendidikan Islam 

Tradisional dalam Transisi dan 

Modernisasi,Jakarta; Logos 

Wacana Ilmu, 2003. 

Dhofier, Zamakhsyari, Tradisi Pesantren, 

Studi Tentang Pandangan Hidup 

Kyai, Jakarta: LP3ES 1994. 

Fadjar,Malik,Visi Pembaruan Pendidikan 

Islam,Jakarta: Lembaga 

Pengembangan Pendidikan dan 

Penyusunan Naskah Indonesia / 

LP3NI, 1998. 

Fajar, Malik,Visi Pembaruan Pendidikan 

Islam, Jakarta: Lembaga 

Pengembangan Pendidikan dan 

Penyusunan Naskah Indonesia 

/LP3NI; 1998. 

Geertz, Clifford,Abangan, Santri, Priyayi 

dalam Masyarakat Jawa, Jakarta: 

Dunia Pustaka Jaya, 1983. 

Kholik, Abdul, (at.al), Pemikiran 

Pendidikan Islam, Kajian Tokoh 

Klasik dan Kontemporer, 

Yogyakarta: Fak. Tarbiyah IAIN 

Walisongo Semarang Dan 

Pustaka Pelajar,1999. 

Mochtar,Affandi,Membedah Diskursus 

Pendidikan Islam, Jakarta: 

Kalimah, 2001. 

Munir Mulkan, Abdul,Paradigma 

Intelektual Muslim, Pengantar 

Filsafat Pendidikan Islam dan 

Dakwah, Yogyakarta: SIPRESS, 

1993. 

Munir Mulkhan, Abdul,Nalar Spiritual 

Pendidikan, Solusi Problem 

Filosofis Pendidikan Islam, 

Yogyakarta:  PT. Tiara Wacana 

Yogya, 2002. 

Muzadi, Hasyim,Nahdlatul Ulama, di 

Tengah Agenda Persoalan 

Bangsa, Jakarta: Logos, 1999. 

Tafsir, Ahmad,Ilmu Pendidikan Dalam 

Prespektif Islam, Bandung: 

Remaja Rosdakarya, 2001. 

Wahid, Abdurrahman, “Prospek 

Pesantren Sebagai Lembaga 

Pendidikan" Dalam Sonhaji 

Shaleh (terj); Dinamika 

Pesantren,Kumpulan Makalah 

Seminar Internasional, The Role 

of Pesantren in Education and 

Community Development in 

Indonesia”, Jakarta: P3M, 1988. 

Wahid, Abdurrahman,Menggerakkan 

Tradisi, Esai-Esai Pesantren, 

Yogyakarta: LKIS Yogyakarta, 

2001. 

 

 


