Februari 2017. Vol.4. No.1
©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id E-ISSN. 2549-3833

MODERNISASI PENDIDIKAN PESANTRENDALAM PERSPEKTIF
AZYUMARDI AZRA
Muhammad Kholil
Fakultas Agama Islam UIM Pamekasan
E-Mail: lazwardi22@gmail.com

Abstrak

Modernisasi pesantren dalam bentuk kelembagaan seperti pertanian, perikanan atau
sekolah-sekolah umum didalam lingkungan pesantren telah menimbulkan kemrosotan
identitas pesantren sebagai lembaga pendidikan untuk Tafagquh fi Al-Din dan
memproduksi ulama'. Menurut Azra pesantren harus memberikan apresiasi semua
perkembangan yang terjadi dimasa kini dan mendatang sehingga tetap dapat memproduksi
ulama' yang berwawasan luas. Memasukkan ilmu-ilmu umum dalam kurikulum pesantren
telah menimbulkan persoalan yaitu bagaimana tepatnya secara epistomologi menjelaskan
lImu-ilmu empiris atau ilmu-ilmu sekuler secara sistematis. Menurut Azyumardi Azra,
gagasan untuk mengorientasiakan pesantren pada kurikulum "kekinian” perlu ditinjau
kembali sebab mungkin gagasan tersebut akan berdampak negatif terhadap eksistensi tugas
pokok pesantren. Azra mengharapkan pesantren harus mengorientasikan peningkatan
kualitas santrinya kearah penguasaan ilmu-ilmu agama Islam. Penggunaan metodologi
yang ketat dan kaku dalam sistem kurikulum yang mengutamakan penguasaan kognitif
semata, menurut Azra dapat mengakibatkan proses pembentukan watak dan kepribadian
anak didik terabaikan. Azra mengharapkan pesantren tetap mempertahankan
metodologinya yaitu kearah proses belajar, taklim dan takdib sehingga pesantren dapat
membentuk santri menjadi muslim yang sholeh.

Abstract

Modernization of educational boarding school, as a public institution such as agriculture,
fishery or other institutions around boarding schools area have aroused the boarding
school identity of as an educational institution for tafagquh fi Al-Din and producing
scholars. According to Azra, the boarding schools should provide an appreciation of all the
developments taking place in the present and future that can produce knowledgeable
scholars. Entering general sciences in the boarding school curriculums have caused
problems in epistemology that is how exactly to explain the empirical sciences or secular
sciences systematically. According to, Azyumardi Azra, the idea of orientation boarding
schools on modern curriculum may need to be revise because these ideas will give the
negative affect at the existence of the basic boarding school tasks. Azra expect that
schools should be oriented towards to improve the quality of its student’s mastery of
Islamic religious sciences. Using strict and rigid methodologies in the curriculum system
that promotes cognitive mastery only, according to Azra it can cause the result in the
formation process of the student’s character and personality have been ignored. Azra
expect the boarding school retains its methodology is towards taklim and takdib learning,
so that it can shape students to be a pious Muslim.

Kata kunci: Modernisasi, pendidikan Islam

104



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

Pendahuluan

Pesantren sebagai komunitas dan
sebagai lembaga pendidikan yang besar
jumlahnya dan luas penyebarannya di
berbagai plosok tanah air telah banyak
memberikan peran dalam membentuk
manusia Indonesia yang religius.Lembaga
tersebut telah melahirkan banyak ke
pemimpinan bangsa Indonesia di masa
lalu, kini dan agaknya juga di masa
datang.Lulusan pesantren telah
memberikan  partisipasi  aktif dalam
pembangunan bangsa.

Peran  pesantren dimasa lalu
kelihatannya paling menonjol dalam hal
menggerakkan, memimpin dan melakukan
perjuangan dalam rangka mengusir
penjajah.Dimasa sekarang juga amat jelas
ketika pemerintah  mensosialisasikan
programnya  dengan  melalui  para
pemimpin pesantren. Pada masa-masa
mendatang agaknya peran pesantren amat
besar misalnya, arus globalisasi dan
industrialisasi telah menimbulkan depresi
dan  bimbanganya pemikiran serta
suramnya prespektif masa depan maka
pesantren amat  dibutuhkan  untuk
menyeimbangakan akal dan hati.*

Di kalangan umat Islam sendiri

nampaknya pesantren telah dianggap

! Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan Dalam
Prespektif Islam (Bandung: Remaja Rosdakarya,
2001), 192.

sebagai model institusi pendidikan yang
memiliki keunggulan baik dari aspek
tradisi keilmuannya yang merupakan salah
satu tradisi agung maupun sisi transmisi
dan internalisasi ~ moralitas  umat
Islam.Malik Fajar menegaskan bahwa,
Dalam  sejarah  pertumbuhan  dan
perkembangan pendidikan Islam di
Indonesia  tidak  dipungkiri  bahwa
pesantren telah menjadi semacam local
genius.’

Hal ini menunjukkan bahwa peran
pesantren telah merambah ke segala
bidang bahkan telah menjadi bagian dari
sistem pendidikan nasional kita, maka
sangat keliru sekali ketika ada anggapan
peran pesantren sangat kecil dan rendah
dalam menyukseskan program
pembangunan nasional.

Pesantren  merupakan lembaga
pendidikan Islam yang memiliki akar
secara historis yang cukup kuat sehingga
menduduki posisi relatif sentral dalam
dunia keilmuan. Dalam masyarakatnya
Pesantren sebagai sub kultur lahir dan
berkembang seiring dengan perubahan-
perubahan dalam masyarakat global,
Asketisme  (faham  Kesufian)  yang
digunakan pesantren sebagai pilihan ideal
bagi masyarakat yang dilanda Kkrisis

2 Malik Fajar, Visi Pembaruan Pendidikan Islam
(Jakarta: Lembaga Pengembangan Pendidikan dan
Penyusunan Naskah Indonesia /LP3NI; 1998),
126.

105



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN \‘

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

kehidupan sehingga pesantren sebagai unit
budaya yang terpisah dari perkembangan
waktu, menjadi bagian dari kehidupan
masyarakat. Peranan seperti ini yang
dikatakan Abdurrahman Wahid: “sebagai
ciri utama pesantren sebuah subkultur.”®

Kehadiran pesantren dikatakan unik
karena dua alasan yakni pertama,
pesantren hadir untuk merespon terhadap
situasi dan kondisi suatu masyarakat yang
dihadapkan pada runtuhnya sendi-sendi
moral atau bisa disebut perubahan
sosial.Kedua, didirikannya pesantren
adalah untuk menyebar luaskan ajaran
universalitas Islam ke seluruh pelosok
nusantara.’

Disamping itu, ada usaha coba-coba
untuk mendorong pesantren agar membina
diri  sebagai  basis bagi  upaya
pengembangan pedesaan dan masyarakat
yang di mulai pada awal-awal tahun tujuh
puluhan yang pada saat ini telah
berkembang menjadi usaha keras dan
besar-besaran untuk transformasi sosial,
Menurut Abdurrahman wahid “peranan
pesantren sebagai pelopor transformasi
sosial seperti itu memerlukan pengujian

mendalam dari segi kelayakan ide itu

® Abdurrahman Wahid, Menggerakkan Tradisi,
Esai-Esai  Pesantren (Yogyakarta : LKIS
Yogyakarta, 2001), 10

*Said Aqil Siradj (et.al), Pesantren Masa Depan,
Wacana Pemberdayaan dan  Transformasi
Pesantren (Bandung: Pustaka Hidayah, 1999),
202.

sendiri, di samping kemungkinan dampak

perubahannya terhadap eksistensi
pesantren".’
Adanya gagasan untuk

mengembangkan pesantren merupakan
pengaruh program modernisasi
pendidikan Islam.Program modernisasi
tersebut  berakar pada modernisasi
pemikiran dan institusi Islam secara
keseluruhan.Modernisasi pendidikan
Islam tidak dapat dipisahkan dengan
kebangkitan kaum muslimin di masa
modern.Maka pemikiran dan kelembagan
Islam termasuk pendidikan (pesantren)
haruslah dimodernisasi yaitu diperbaharui
sesuai dengan kerangka modernitas.
Dengan kata lain, mempertahankan
pemikiran kelembagaan Islam tradisional
akan memperpanjang nestapa
ketertinggalan  umat Islam  dalam
kemajuan dunia modern. Hal ini
memunculkan pertanyaan bagi Azra.
"bagaimana  sesungguhnya hubungan
antara modernisasi dan pendidikan, lebih
khusus dengan pendidikan Islam di

Indonesia?"®

® Abdurrahman Wahid." Prospek Pesantren
Sebagai Lembaga Pendidikan" Dalam Sonhaji
Shaleh (terj); Dinamika Pesantren,Kumpulan
Makalah Seminar Internasional, The Role of
Pesantren in Education and Community
Development in Indonesia” (Jakarta : P3M, 1988),
279.

® Ayumardi Azra, Pendidikan Islam,Tradisi dan
Modernisasi Menuju Melinium Baru (Jakarta :
Logos Wacana Ilmu, 2000), 31.

106



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

Sebenarnya gagasan pembaharuan
pesantren di Indonesia diperkenalkan oleh
kaum modernis dengan gagasan sekolah
model Belanda pada tahun 1924
Pembaharuan pada waktu itu ditentang
banyak oleh kaum konservatif (kyai)
dikarenakan model sekolah-sekolah itu
dapat memukul akar kekuasaan kyai yang
terdalam. Namun semangat kaum
modernis tidak dapat dibendung, mereka
dengan hati-hati dalam programnya
mendesak perlunya pengajaran mata
pelajaran modern dengan cara- cara
modern, mereka memasukkan Islam
sebagai suatu mata pelajaran modern dan
membuatnya sebagai bagian yang yang
tak terpisahkan dari kurikulum sekolah.’

Pesantren Mambaul Ulum di
Surakarta mengambil tempat paling depan
dalam merambah bentuk respon pesantren
terhadap Ekspansi pendidikan Belanda
dan pendidikan modern Islam. Peantren
Mambaul Ulum yang didirikan Susuhunan
Pakubuwono ini  pada tahun 1906
merupakan perintis dari penerimaan
beberapa mata pelajaran Umum dalam
pendidikan pesantren. Menurut laporan
inspeksi pendidikan belanda pada tahun
tersebut, pesantren mambaul ulum telah

memasukkan mata pelajaran membaca

" Clifford Geertz, Abangan, Santri, Priyayi dalam
Masyarakat Jawa (Jakarta: Dunia Pustaka Jaya,
1983), 250.

(tulisan latin), Aljbar, dan berhitung
kedalan kurikukulmnya. Respon yang
sama tetapi dalam nuansa yang sedikit
berbeda terlihat dalam pengalaman
Pondok Modern Gontor.

Berpijak pada basis system dan
kelembagaan pesantren, pada 1926
berdirilah Pondok Modern Gontor.Pondok
ini selain memasukkan sejumlah mata
pelajaran Umum kedalam kurikulumnya,
juga mendorong para santrinya untuk
memelajari Bahasa Inggris (selain bahasa
Arab) dan melaksanakan sejumlah
kegiatan  ekstra  Kkurikulker  seperti
olahraga, kesenian dansebagainya.®

Modernisasi di  manapun telah
mengubah berbagai tatanan dan lembaga
tradisional (pesantren).Salah satu di
antaranya adalah semakin pudarnya fungsi
lembaga Islam.Pudarnya fungsi lembaga
keagamaan tradisional dalam kehidupan
modern merupakan penjelas perubahan
posisi sosial, ekonomi dan politik elite
Muslim yang dibangun di atas kekuasaan
dan legitimasi keagamaannya.“Pemikiran
Islam kontemporer merupakan upaya elite
muslim memperoleh legitimasi agama atas
posisi sosial, ekonomi dan politiknya

dalam lembaga sekuler.”®

® Azra, Pendidikan Islam, 102.

° Abdul Munir Mulkan, Paradigma Intelektual
Muslim, Pengantar Filsafat Pendidikan Islam dan
Dakwah (Yogyakarta: SIPRESS, 1993), 127.

107



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

Munculnya kesadaran di kalangan
pesantren dalam mengambil langkah-
langkah pembaharuan untuk menjawab
tantangan dan kebutuhan transformasi
sosial.Misalnya  timbul  pembaharuan
kurikulum dan kelembagaan pesantren
yang berorientasi pada kekinian sebagai
respon dari modernitas. Bagi Azyumardi
Azra perlu dikaji ulang gagasan tersebut,
sebab bukan tidak mungkin orientasi
semacam itu akan menimbulkan implikasi
negatif terhadap eksistensi dan fungsi
pokok  pesantren. “Pesantren  harus
menumbuhkan apresiasi yang sepatutnya
terhadap semua perkembangan yang
terjadi di masa kini dan mendatang,
sehingga dapat memproduksi ulama yang
berwawasan luas.”™

Walaupun pesantren sudah banyak
yang mengadakan perubahan-perubahan
mendasar, namun Zamaksyari Dhofier
menilai perubahan tersebut masih sangat
terbatas.Menurutnya ada dua alasan utama
yang menyebabkan, yaitu pertama, para
kyai masih mempertahankan dasar-dasar
tujuan pendidikan pesantren, yaitu bahwa
pendidikan pada dasarnya ditujukkan
untuk mempertahankan dan menyebarkan
Islam.Kedua, mereka belum memiliki staf

sesuai dengan kebutuhan pembaharuan

19 Azyumardi Azra,Pendidikan islam, 51.

untuk mengajarkan cabang-cabang
pengetahuan umum.™

Hasyim Muzadi menambahkan
dalam menghadapi realitas kekinian, kita
tidak harus skeptis dalam menerapkan
metodologi dan tidak usah mengacak-acak
modernitas, atas nama  keharusan
perubahan itu sendiri. Tradisi menjadikan
agama bercokol dalam masyarakat harus
lebih kreatif dan dinamis sebab mampu
bersenyawa dengan aneka ragam unsur
kebudayaan.Sedangkan modernitas tetap
perlu guna terobosan-terobosan baru di
bidang pemikiran atau IPTEK tidak
sampai tersandung.“Maka harus ada
kesesuaian antara penguasaan materi
agama dengan kemampuan nalar,
sehingga ada sinergi antar keduanya,
jangan sampai doktrin agama dimaknai
secara sempit.”12

Apa vyang diungkapkan Hazyim
Muzyadi mirip dengan apa yang dimaksud
oleh Muhammad Abduh mengenai tujuan
Pendidikan dalam arti luas vaitu
"Mencakup aspek akal (kognitif) Dan
Aspek spiritual (Afektif)". Disini Abduh
menginginkan terbentuknya pribadi yang
mempunyai Struktur jiwa yang seimbang,

yang tidak hanya menekankan

11 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren, Studi
Tentang Pandangan Hidup Kyai (Jakarta: LP3ES
1994), 39

2Hasyim Muzadi, Nahdlatul Ulama, di Tengah
Agenda Persoalan Bangsa (Jakarta: Logos, 1999),
121.

108



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

pekembangan akal tetapi juga
perkembangan spiritual.*®

Dinamika  keilmuan  pesantren
dipahami Azyumardi Azra sebagai fungsi
kelembagaan yang memiliki tiga peranan
pokok.Pertama, transmisi ilmu
pengetahuan Islam.Kedua, pemeliharaan
tradisi Islam.Ketiga, pembinaan calon-
calon ulama.Keilmuan pesantren lebih
mengutamakan penanaman ilmu dari pada
pengembangan ilmu.Hal ini terlihat pada
tradisi  pendidikan  pesantren  yang
cenderung mengutamakan hafalan dalam
transformasi keilmuan di pesantren.**

Tradisi pesantren yang memiliki
keterkaitan ~dan  keakraban  dengan
masyarakat lingkungan diharapkan dapat
menciptakan suatu proses pendidikan
tinggi yang melibatkan seluruh anggota
masyarakat. Dengan demikian terciptalah
masyarakat  belajar, sehingga ada
hubungan timbal balik antar keduanya.“Di
sini masyarakat telah berperan serta dalam
pendidikan  di  pesantren, sehingga
pesantren dapat memahami masalah-
masalah yang dihadapi masyarakat untuk

mencarikan alternatif pemecahannya.”15

3 Abdul Kholik (at.al), Pemikiran Pendidikan
Islam, Kajian Tokoh Klasik dan Kontemporer
(Yogyakarta: Fak. Tarbiyah IAIN Walisongo
Semarang Dan Pustaka Pelajar,1999), 189.

Y Azyumardi Azra, Esai-Esai Intelektual Muslim
Pendidikan Islam, (Jakarta: Logos Wacana Iimu,
1999), 89.

“Ibid, 108.

Pesantren telah berjasa besar dalam
menumbuhkan masyarakat swadaya dan
swasembada. “Penempatan  pesantren
sebagai pendidikan formal jalur sekolah
yang dikembangkan pemerintah sebagai
modernisasi pendidikan telah
memudarkan ciri pesantren yang bebas,
Kreatif, berswadaya dan
berswasembada”.®Kekhawatiran tersebut
sangat  beralasan karena  adanya
sentralisasi dan birokratisasi pendidikan
nasional serta campur tangan Yyang
dilakukan pemerintah.

Perjalanan pendidikan Islam
tradisional khususnya pesantren telah
begitu panjang. Ketika arus globalisasi
telah membawa perkembangan sosial
kultur masyarakat yang semakin maju,
maka tak heran ketika problem yang
dialami pesantren sebagai pendidikan
semakin  kompleks, sehingga Azra
meneliti tentang adanya permasalahan
yang dihadapi sistem pemikiran dan
pendidikan  Islam  yaitu  pertama,
berkenaan dengan situasi riil sistem
pemikiran dan sistem pendidikan Islam,
yaitu Kkrisis konseptual. Krisis konseptual
dimaksudkan tentang bagaimana persis
dan sepatutnya secara epistimologi

menjelaskan ilmu- ilmu empiris atau ilmu-

' Abdul Munir Mulkhan, Nalar Spiritual
Pendidikan, Solusi Problem Filosofis Pendidikan
Islam (Yogyakarta: PT. Tiara Wacana Yogya,
2002), 180.

109



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

E-ISSN. 2549-3833

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id
ilmu alam dari kerangka epistimologi
Islam.’
Arus globalisasi telah

mempengaruhi segalanya danmerupakan
tantangan tersendiri yang harus dihadapi
oleh pesantren yaitu bagaimana merespon
segala perubahan yang terjadi di dunia
luarnya tanpa merubah dan meninggalkan
identitas pesantren itu sendiri.Sehingga
pesantren tetap eksis di tengah-tengah

masyarakat modern.

Biografi Azyumardi Azra
1. Riwayat hidup Azyumardi Azra
Azyumardi Azra lahir Pada 4
maret 1955 di Lubuk along, Sumatra
barat dan di besarkan dalam 2.
lingkungan keluarga yang
organis.Beliau tumbuh Besar di
lingkungan Islam modernis tetapi dia
justru merasa betah dalam tradisi
Islam tradisional. Katanya
“Pengalaman keislaman yang lebih
intens justru saya dapatkan setelah
saya mempelajari Tradisi ulama dan
kecenderungan intelektual mereka”.'®
Ayahnya seorang Tukang kayu,
pedagang kopra dan cengkih dan
Ibunya adalah seorang Guru agama.
Azra merupakan anak ketiga dari

1 pzra, Pendidikan Islam, 41.

enam bersaudara.Orang tuanya sangat
memperhatikan pentingnya
pendidikan.Oleh karena itu ayahnya
bercita-cita keras agar semua anak-
anaknya bisa sekolah meskipun
kondisi ekonomi tak memungkinkan
untuk membiayai. Kata Azra “saya
tahu, Betapa sulitnya bagi beliau,
akan tetapi anak-anaknya selalu
didorong agar belajar,
belajar”,"?Orang tuanya sadar bahwa
ilmu sangat bermanfaat dalam
kehidupan  anak-anaknya  kelak.
Makanya orang tua Azra selalu
berusaha mendorong anak-anaknya
menuntut ilmu.
Karya-karya Azyumardi Azra
Azyumardi Azra merupakan
tokoh pemikir yang tak pernah diam,
Obsesinya  yang  besar  untuk
mengubah  pemikiran  Islam di
Indonesia, telah dicurahkan melalui
karya-karyanya baik dalam bentuk
tulisan artikel yang dimuat diberbagai
media masa maupun sejumlah buku
yang telah diterbitkannya.”’Hingga
kini lebih dari 15 buku yang telah
Azra tulis, tidak termasuk makalah
dan jurnal-jurnal Berbahasa Indonesia
dan inggris.Oleh sebab itu, Azra
tergolong penulis paling produktif,

8 Azyumardi Azra , Islam Subtantif, Agar Umat

Tidak Menjadi Buih ( Bandung : Mizan, 2000 ), 1 Ibid.
19 20 Azra, “Islam Subtantif, 29.

110



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

khususnya sejarah dan  kajian
keislaman.

Banyak karya-karya Ayumardi
Azra yang tersebar diberbagai
kampus-kampus di Indonesia dan luar
negeri, pemikiran-pemikirannya
banyak dijadikan rujukan oleh
berbagai kalangan
akademisi.Mengenai produktifitas
menulisnya ditengah kesibukannya
memimpin univesitas ternyata, ada
semangat tersendiri dalam diri Azra.
Katanya: “Saya menganggap bekerja
seperti menulis kolom buat media
ditengah kesempitan waktu, sebagai
tantangan yang harus saya tundukkan,
saya ingin buktikan bahwa saya
bisa”?

Produktivitas Azra membuat
banyak kalangan cemburu dan
kagum.Kemampuan Azra dalam
bidang sejarah khususnya dalam
Perkembangan Islam tetap
membuatnya rendah hati, beliau tak
mau disebut sebagai sejarawan, dia
menyebut dirinya hanya sebagai
“Peneliti Sejarah”.22

Buku-buku yang ditulis dan
diterbitkannya antara lain, Jaringan
Ulama’ Timur Tengah dan

Kepulauan Nusantara Abad XVII dan

XVIII (Mizan 1994) yaitu berasal dari
disertasinya.  Pergolakan  Politik
Islam: dari Fundamentalis, Modernis,
Hingga Post Modernisme
(Paramadina 1996). Adapun Buku-
buku Editannya seperti Islam dan
Masalah-masalah  Kemasyarakatan
(Pustaka  Panjimas, 1984) dan
Perkembangan Modern dalam Islam
(Yayasan Obor Indonesia, 1984) dan
Agama di Tengah Sekulerasi Politik
(Pusaka Panjimas, 1985).%

Pada 1999, Azra menerbitkan
enam buku terbarunya  dan
meluncurkannya pada tanggal 21
September 1999. Buku-buku tersebut
yaitu Pendidikan Islam; Tradisi Dan
Modernisasi Menuju Melenium Baru,
Esei-Esei Intelektual Muslim Dan
Pendidikan Islam (Ciputat; Logos
Wacana Ilmu), Islam Reformis:
Dinamika Intelektual Dan Gerakan
(Jakarta; Paramadina), Menuju
Masyarakar Madani; Gagasan, Fakta
Dan Tantangan, Dan Renaisanslslam
Asia Tenggara; Sejarah Wacana Dan
Kekuasaan (Bandung; Rosda
Karya)®

Pada tahun 2000 Azra

menerbitkan dan meluncurkan buku

2pzyumardi  Azra, Surau, Pendidikan Islam

I Tradisional dalam Transisi dan Modernisasi,
Ibid (Jakarta; Logos Wacana llmu, 2003), 174.

22 Azra, Islam Subtantif, 31. 24 Azra, Islam Subtantif, 30.

111



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

kumpulan wawancaranya yaitu Islam
Subtantif: Agar Umat Islam Tidak
Jadi Buih (Bandung; Mizan), Azra
juga telah menyiapkan tiga manuskrip
bukunya berbahasa Inggris yang
penerbitnya di Singapura, ketiganya
berjudul  Islam In  Indonesia:
Continuity And Changes In Modern
World. Islam In Malay-Indonesia
World dan Islam, Ulama And The
State System.?

Pada tahun 2002, Azra kembali
menerbitkan dan meluncurkan buku-
buku terbarunya, antara lain:
Historiografi Islam  Kontemporer;
Wacana, Aktifitas Dan Aktor Sejarah
(PT. Gramedia Pustaka Utama);
Paradigma Baru Pendidikan
Nasional: Rekonstruksi dan
Demokratisasi (kompas:
Jakarta),Reposisi Hubungan Agama
Dan Negara: Merajut Kerukunan
Antar Umat (Jakarta: Kompas),
Menggapai Solidaritas: Tensi Antara
Demokrasi, Fundamentalisme Dan
Humanisme  (Pustaka Panjimas),

Konflik Baru Antar Peadaban:

April 2004, Azra Meluncurkan
bukunya yang berjudul The Origins of
Islamic in Reformation in South East
Asia, Buku tersebut setebal 300
halaman dan disponsori oleh Studies
Australian Association (SAA) yang
diterbitkan oleh penerbit komersial
Allen dan Unwin Australia, kemudian
Hawai University Press dan KITLV
Leiden, Belanda.

Dari sekian banyak karya-karya
Azra, ternyata dalam dunia tulis
menulis dikenalnya sejak mahasiswa,
sebelum lulus dari IAIN Jakarta
beliau telah terjun dalam dunia
jurnalistik, mulai dari itu kemahiran
dan minat tulis menulis mulai
berkembang,  Azra  mengatakan
“Menulis bagi saya sebagai suatu
keharusan, saya terbiasa menulis
kapanpun, tidak tergantung
kemauan”, bahkan waktu Azra di
mobil atau pesawat Azra dapat
menulis.?’

Azra sebenarnya tak pernah
membayangkan apalagi  mencita-

citakan menjadi salah satu intelektual

Globalisasi, Radikalisme Dan Islam yang disegani dan dianggap
Pluralitas (Bandung: Mizan ), Islam mewakili ~ mainstrim  Islam  di
Nusantara: Jaringan Global dan Indonesia.
Lokal (Bandung: Mizan)?®

*° ibid.

% Azra, Surau, Pendidikan, 134. 2T Azrra; Islam subtantif, 38.

112



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

3. Pemikiran Azyumardi Azra
tentang Tradisi Pendidikan
Pesantren

Perubahan-perubahan  sosial,
politik, ekonomi, kebudayaan dan
lain-lain sejauh ini kelihatannya tidak
begitu banyak mempengaruhi
eksistensi pesantren.Pesantren sejak
berdirinya, masa penjajahan dan
zaman kemerdekaan sampai sekarang
membuktikan diri sebagai benteng
kultural dan keagamaan umat yang
tangguh.

Dilihat dari pola pendidikan
pondok pesantren,pada awal-awal
pertumbuhan dan perkembangannya,
pada dasarnya telah terjadi peristiwa
okulasi kebudayaan.Agar lembaga ini
adaptif dengan pranata yang telah ada
sebelumnya maka isi ajaran yang
disampaikan selama masa
pembelajaran berupa pelajaran Islam
yang lebih bercorak atau bernuansa
mistis.?®Pesantren memberikan corak
pendidikan tersendiri.Dari sistematika
pengajaran, dijumpai jenjang
pelajaran yang diulang-ulang dari
tingkat ke tingkat, tanpa terlihat
kesudahannya.Persoalan serupa yang
diulang selama  jangka  waktu

% Malik Fadjar, Visi Pembaruan Pendidikan

bertahun-tahun, walaupun buku teks
berlainan. Kiai bertugas mengajar
berbagai pengajian untuk tingkat
pengajaran di pesantren, dan terserah
santri untuk memilih mana yang akan
ditempuhnya. Keseluruhan struktur
pengajaran tidak ditentukan oleh
panjang atau singkatnya santri
mengaji pada kiai, karena tidak
keharusan menempuh ujian dari
kiai.Ukuran yang digunakan adalah
ketundukan  kepada  kiai  dan
kemampuannya untuk memperoleh
ilmu.?

Seperti yang terjadi pada
pesantren ala Minangkabau, Azra
melihat “pembagian berkaitan dengan
tingkat kompetensi santri tidak begitu
kaku, santri bisa saja pindah dari satu
tingkat ke tingkat lain yang mereka
inginkan.”**Hal  ini  menunjukkan
kelenturan dari sistem pesantren.
Karena pesantren bukan sekedar
proses perolehan pengetahuan semata,
tetapi bagaimana membangun
karakter dan kepribadian santri. Maka
sistem pendidikannya dilakukan 24
jam melalui bentuk amalan yang

dicontohkan kiai.

Islam, (Jakarta: Lembaga Pengembangan 2° Abdurrahman Wahid, Menggerakkan Tradisi,
Pendidikan dan Penyusunan Naskah Indonesia / Esai-Esai Pesantren (Yogyakarta : LKkiS, 2001), 5
LP3NI, 1998), 113. %0 Azra, Surau, 98.

113



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

Pesantren memiliki metode-
metode pengajaran yang bersifat non
klasikal  yaitu  metode  sistem
pendidikan dengan metode
pengajaran halagoh atau
bandongan.Dengan metode ini
seorang  guru  membaca  dan
menjelaskan isi suatu kitab dalam
lingkaran murid-muridnya.Sementara
para murid memegang bukunya
sendiri, mereka  mendengarkan
penjelasan guru dan membuat catatan
pada sisi halaman kitab atau dalam
buku catatan khusus.

Guru  juga  menggunakan
metode pesantren sorogan, yaitu suatu
metode di mana seorang murid
mengajukan sebuah kitab berbahasa
Arab kepada gurunya dan guru
menjelaskan cara membaca dan
menghafalnya. Dalam hal ini murid
yang sudah maju, guru juga
memberikan  penjelasan mengenai
penerjemahan  teks dan  juga
tafsirnya.®

Metode halagoh atau wetonan
dapat dikatakan sebagai proses belajar
mengajar secara kolektif, sedangkan
metode sorogan dapat disebut sebagai
proses belajar mengajar

individual.Metode kedua tersebut

31 Ibid.

menjadikan hubungan antara guru
dengan murid sangat erat, sehingga
guru dapat dengan mudah memahami
watak dan karakter seorang murid.

Azyumardi Azra menegaskan:
Proses pendidikan dan pengajaran di
pesantren sangat menekankan pada
hafalan atau memorisasi. Hafalan
sangat penting dalam segi transfer
ilmu pengetahuan dan pemeliharaan
tradisi Islam. Dalam tradisi keilmuan,
tradisi hafalan sering dipandang
sebagai lebih otoritatif dibandingkan
dengan transmisi secara tertulis.Hal
ini karena tradisi hafalan melibatkan
transmisi secara langsung, melalui
sema’an., untuk selanjutnya direkam,
diserap dan direproduksikan.Dengan
demikian, ilmu yang diterima betul-
betul mendalam.*

Metode hafalan yang dipakai
pesantren merupakan ciri khas system
pendidikan tradisional. Metode ini
digunakan untuk merangsang daya
ingat para santri dalam transfer ilmu.
Walaupun sebenarnya proses
pemahaman disini sedikit terelakkan
akan tetapi semata-mata untuk
menjaga orisinilitas ilmu dari sang

guru.

%2A7ra, Esei-Esei, 89.

114



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

Bagi masyarakat pesantren,
ilmu hanya bisa diperoleh dengan
jalan pengalihan, pewarisan,
transmisi, bukan sesuatu yang
diciptakan.Seperti  dalam  ta’lim-
muta’alim, “Ilmu adalah sesuatu yang
kamu ambil dari lisan rijal (guru),
karena mereka telah menghafal
bagian yag paling baik dari yang
mereka dengar dan menyampaikan
bagian yang paling baik dari yang
mereka pernah hafal.”®

Kekuatan yang ada dalam
kedua metode tersebut, kemampuan
akan menghafal sekian banyak
pelajaran, ayat dan hadits di luar
kepala. Tetapi perlu dipahami, di situ
kemampuan atau potensi nalar tidak
maksimal karena hanya doktrin harus
menghafal sehingga banyak yang
kurang memahami pelajaran yang
dihafal.**Kalau sistem pendidikan
Barat, sistem hafalan tidak ditekankan
tetapi pemahaman yang merupakan
aspek kognitif sangat diprioritaskan
untuk menimbulkan pemahaman atau
penafsiran baru yang lebih produktif.

Sementara mata pelajaran yang
diajurkan di pesantren pada umumnya

terdiri  dari  ilmu-ilmu alat di

% Affandi  Mochtar, Membedah Diskursus
Pendidikan Islam (Jakarta: Kalimah, 2001), 51.
 Ali Hasan, Mukti Ali, Kapita Selekta. 98.

antaranya nahwu, shorof, bayan,
ma’ani dan badi’, ilmu tauhid, figh,
mantig, hadits, ushul figh dan
tasawuf. Kitab-kitab standar yang
digunakan  pesantren  dinamakan
dengan kitab mu’tabarah yang masuk
dalam kategori ahli sunnah wal
jama’ah dnegan keterkaitan dengan
salah satu madzab empat. Kitab-kitab
tersebut dinamakan Kkitab kuning atau
kutub godimah.®®

Kitab kuning merupakan salah
satu ciri utama pengajaran di
pesantren dan sebagai pembeda
dengan tradisi keilmuan lembaga-
lembaga pendidikan lainnya, seperti
madrasah atau sekolah. Kitab-kitab
kuning yang ditulis dalam bahasa
Arab ada yang ditulis oleh para tokoh
muslim Arab dan ada para pemikir
muslim Indonesia.*

Kebanyakan kitab-kitab yang
diajarkan di pesantren yaitu Kitab-
kitab yang pengarangnya berhaluan
aliran suni.Berbeda dengan system
pendidikan modern, yang
disampaikan ilmu-ilmu lintas
aliran.Sehingga didalam pesantren

jarang ditemukan perbedaan

% Zainuddin Fananie, M. Thoyibi, Studi Islam, 46.
% Sembodo Ari Widodo, Struktur Keilmuan
Pesantren,StudiKomperatif — antara  Pesantren
Tebuireng Jombang dan Mu’allimin
Muhammadiyah, Yogyakarta: IAIN  Sunan
Kalijogo, 2000.

115



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

pandangan antara guru dengan santri.
[Imu-ilmu ini(kitab kuning) hanya
dipelajari sambil lalu, bahkan ada
diantaranya yang tidak dipelajari
Kitabnya tetapi hanya dalam bentuk
petuah atau nasehat Kkiai yang
mengutip beberapa paragraf dalam
Kitab tertentu, kemudian para santri
diperintahkan untuk mengamalkan
dan meyakininya. Cara seperti ini
biasanya berlaku untuk ilmu akhlag
dan kalam.

Akan tetapi, biasanya
pengajaran pertama di pesantren yang
diterima murid membaca al-Qur’an
dengan sedikit penekanan pada
pemahaman, tetapi lebih  pada
intonasi dan ejaan yang benar bunyi
dan hurufnya. Menurut Azra, semua
murid yang ingin melakukan lebih
dari sekedar mengintonasikan
sebagian ayat suci yang diperlukan
untuk sholat sehari-hari  harus
mempelajari bahasa Arab dengan
serangkaian teks gramatikal. Azra
menyebutkan banyak murid harus
berjuang sangat keras atau
menggunakan waktu bertahun-tahun
sebelum mampu mengatasi kesulitan
bahasa tersebut.Mereka yang mampu
mengatasi kesulitan-kesulitan bahasa
Arab,  menurut  Azra  “dapat

melangkah kepada pelajaran dan

kajian syariat, biasanya disebut figh
dan cabang ajaran-ajaran Islam
lainnya”.*’Mereka  belajar  secara
kontinyu tanpa mengenal batas
waktu, yang ada bagaimana bisa
menguasai ilmu.Jadi di sini mereka
benar-benar mengamalkan pendidikan
seumur hidup.

Dalam pengamatan  Azra,
mayoritas murid diajarkan pertama
kali dasar-dasar Islam dan kemudian
dibimbing kepada tingkah laku yang
benar melalui syariat.Azra
menyebutkan,  “Buku-buku  figh
berbicara tentang rukun Islam yang
lima yaitu syahadat, sholat, puasa,
haji, dan zakat yang berada didalam
bidang ibadah atau figh yang
mengatur  tingkah laku  manusia
terhadap Tuhan.”*®

Hampir semua kitab yang
diajarkan dalam pesantren berbentuk
huruf Arab.Maka tak heran semua
santri mahir membaca tulisan dengan
huruf Arab.Mereka belajar membaca
dan  mempelajari  tulisan  Arab
memerlukan waktu yang panjang.

Azra menegaskan: Mereka
yang sudah maju dapat mempelajari
aspek-aspek hukum Islam yang lain,

yang mengatur hubungan manusia

87 Azra, Surau, 99.
*®bid., 103.

116



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

(mu’ammalah) seperti hukum
warisan, hukum perkawinan dan lain
lain. Pelajaran syariat ini tidak
semata-mta merupakan  kajian
teoritis, tetapi dianggap lebih sebagai
aspek praktis dari ajaran agama dan
sosial yang  diajarkan Nabi
Muhammad, yang secara natural
berasal dari al-Qur’an dimana tuhan
memerintahkan dan melarang
memberikan ganjaran dan hukuman.*
Bagi kaum tradisionalis figh
ratu ilmu-ilmu Islam.Figh dipandang
sebagai panduan bagi segenap tingkah
laku dan perbuatan kaum Muslimin,
yang menetapkan mana yang boleh
dikerjakan dan mana  yang
tidak.“Sejauh menyangkut figh, kaum
muslimin ditekankan untuk mengikuti
secara Kketat ijtihad yang telah
distandarisasikan ~ dalam  empat
madhab figh Suni, yakni Hanafi,
Syafi’i, Maliki dan Hambali.”*°Hal
inilah yang menjadi ciri kekhasan
mempelajari figh di pesantren. Figh
dalam pandangan madhab lain tidak
diajarkan, apalagi mengikutinya.
Semua kitab figh yang dipelajari
harus mengikuti madhab Sunni.
Pesantren tidak mempelajari

kitab-kitab yang dianggap gairu

mu’tabar (tidak kwalified). Kalau
dicermati, kitab-kitab yang dianggap
mu’tabar oleh kalangan pesantren
adalah kitab-kitab yang dikarang oleh
para ulama yang tidak memiliki
pemikiran radikal, seperti Syafi’i,
Hanafi, Maliki dan  Hambali
(figh), Ghozali, Al Maturidi
(tasawwuf), Ibn Rusyd, Buhkori,
Muslim dan sebagainya. Pemikiran-
pemikiran baru seperti yang
ditawarkan Hassan al-Banna, Sayyid
Qutb dan sejenisnya yang cenderung
radikal dan keras, tidak bisa diterima
di pesantren, karena disamping
dianggap tidak muktabar, pemikiran-
pemikiran tersebut juga dianggap
tidak sesuai dengan tradisi dan nilai
pesantren.**

Dalam waktu akhir-akhir ini,
terdapat berbagai pendapat yang
berbeda dalam madhab figh yang ada,
sehingga muncul potensi tertentu bagi
pengembangan dan
penyesuaian.Seperti yang dikatakan
Azra, “Kaum ulama tradisionalis
kelihatannya lebih fleksibel dan
longgar dalam merespon berbagai
masalah fighiyyah, jika dibandingkan
dengan ulama-ulama reformis dan

modernis.”*Hal ini tidak terjadi

* Ibid. - Al Zastouw, Akar pemikiran.
0 Azra, Islam, 68. 2 pAzra, Islam Reformis, 70.
R

117



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

terhadap masalah-masalah
teologi.Teologi yang dipakai dalam
pesantren masih menganut madhab
Asy’ari dan Maturidi.

Sebelum abad 20 kaum
tradisionalis Indonesia tidak
menggunakan hadis sahih Bukhari
dan Muslim di lingkungan pesantren
untuk mereka pelajari dan diajarkan
para santri mereka. Sebaliknya, yang
lebih populer dilingkungan pesantren
adalah kumpulan “Hadits Empat
Puluh”, atau kitab-kitab kumpulan
hadits ibadah dan akhlak.lebih jauh
lagi Azra menambahkan
“Kebanyakan mereka menemukan
hadits yang sudah diproses, yakni
yang digunakan sebagai pendukung
argumen figh, yang mereka pelajari
sebagai  subyek utama dalam

pesantren.”43

Dengan kata lain,
mereka lebih baik mengikuti ulama-
ulama terdahulu daripada mengambil
pemahaman dan penafsiran sendiri
berdasarkan al-Qur’an dan Hadits.
Dalam pandangan Azra:Kaum
tradisionalis cenderung menerima
hadits secara relatif longgar dan tidak
terlalu  kritis atau tidak begitu
mempersoalkan ~ tentang  apakah

hadits-hadits yang mereka terima

“1bid., 66.

merupakan hadits shahihatau hadits
lemah, khususnya dari segi sanadnya.

Mereka lebih mementingkan isi
hadis tersebut, apalagi jika ada hadits
yang mendorong kearah kebaikan dan
amal sholeh.Hal ini berbeda dengan
pandangan kaum modernis.

Kitab kuning yang diajarkan
dalam pesantren sebenarnya memiliki
sejarah yang amat panjang dan
sekaligus membentuk suatu
tradisi.menurut  Azra Momentum
pembentukan tradisi kitab kuning
terjadi sejak awal abad ke-19, ketika
pesantren, surau, pondok mulai
berkembang dan mapan sebagai
institusi pendidikan Islam tradisional
di berbagai daerah di Nusantara.
Perkembangan dramatis institusi-
institusi pendidikan Islam tradisional
itu sendiri didorong oleh semangat
perlawanan secara diam-diam
terhadap kolonialisme Eropa, Yyaitu
setelah perlawanan bersenjata yang
dilancarkan masyarakat muslim dapat
dilumpuhkan kaum kolonialis. Para
ulama dan kaum santri ini kemudian
memusatkan perhatian kepada
pengembangan pendidikan Islam.Dari
sini maka kebutuhan terhadap kitab
kuning semakin
meningkat.Menurutnya,  kebutuhan

terhadap kitab kuning dipenuhi

118



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id E-ISSN. 2549-3833

dengan penyalinan secara manual
sehingga banyak naskah-naskah yang
tersimpan dan dipelihara secara
individu-individu  maupun  dalam
institusi.**

Dengan demikian kitab kuning
mempunyai peran besar tidak hanya
dalam transmisi ilmu pengetahuan
Islam, bukan hanya di kalangan
komunitas santri, tetapi juga di tengah
masyarakat muslim Indonesia secara
keseluruhan.

Kitab kuning sebagai pelajaran
pesantren yang ditulis oleh para
ulama dan pemikir Islam di kawasan
Nusantara merupakan refleksi
perkembangan intelektualisme dan
tradisi keilmuan Islam
Indonesia.Bahkan dalam batas
tertentu, Kitab kuning  juga
merefleksikan perkembangan sejarah
sosial Islam di Nusantara.*

Hal ini menjadikan kitab kuning
merupakan ciri yang khas dalam
pelajaran pesantren.Hampir semua
kitab-kitab  yang diajarkan  di
pesantren ditulis dalam huruf Arab,
meski dalam bahasa Melayu atau
Jawa.

Ada suatu tradisi perolehan

ilmu pengetahuan di lingkungan

pesantren yaitu ilmu dipandang tidak
lengkap jika hanya diperoleh dari satu
pesantren tertentu, atau dari Kiai
tertentu saja, tetapi harus
mengembara dari pondok satu ke
pondok lain, dari Kiai satu ke Kkiali
yang lain, bahkan sampai ke luar
negeri.

Sejak abad ke-17 hingga akhir
abad ke-19 para pelajar dari Melayu-
Indonesia  menjadikan  Haramain
(Makkah dan Madinah) sebagai
thalabul ilm mereka.Sehingga terjadi
pertukaran kultural dan transmisi
keagamaan dari Timur Tengah ke
Indonesia.“Murid-murid  Jalur dari
sana (Haramain) telah terjadi kontak
dengan sejumlah profesor dan rektor
Al-Azhar.”*

Hal tersebut menurut Azra
sangat penting tidak hanya dari sudut
pandang keilmuan itu sendiri, tetapi
juga dari perspektif sosial.Santri-
santri yang menuntut ilmu di
pesantren atau dari kiai tertentu di
lingkungannya sendiri pada umumnya
kurang  memperoleh  pengakuan
sosial. Pengakuan sosial lebih tinggi

malah akan mereka peroleh jika

% Azyumardi Azra, Melacak Pengaruh dan
Pergeseran Orientasi Tamatan Kairo : Sebuah
Pengantar Dalam Ma’na Abaza, Pendidikan Islam

* Azra, Pendidikan Islam, 114. dan Pergeseran Orientasi, Studi Kasus Alumni Al-
** |bid. Azhar(Jakarta: Pustaka LP3ES, 1999).

119



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

mereka telah menuntut ilmu di luar
lingkungan daerah asalnya. Hal inilah
yang mendorong santri melakukan
perjalanan keilmuan ke pesantren lain
untuk belajar dengan kiai-kiali
lainnya.

Santri tidak hanya memperoleh
ilmu tapi sekaligus mendapatkan
pengalaman hidup dan bahkan
memungkinkan terjadinya proses
pertukaran keilmuan, yang pada
gilirannya mendorong terjadinya
pengayaan dunia  keilmuan di
lingkungan pesantren secara
keseluruhan.”’

Tradisi  rihlah  (perjalanan
keilmuan) ini merupakan salah satu
karakter penting dalam dinamika
keilmuan Islam di Indonesia.Sehingga
pada akhirnya muncul lembaga
pendidikan modern Islam.Jadi
modernisasi  lembaga pendidikan
Islam di Indonesia dipengaruhi oleh
modernisasi yang terjadi di Mesir,
Turki dan di kawasan Timur Tengah
melalui tradisi rihlah.Rihlah sendiri
merupakan bagian dari semangat
karakteristik pendidikan
Islam.Sehingga tak heran dalam
perkembangan selanjutnya, pesantren

mengalami perubahan-perubahan

47 Azra, Esei-Esei, 90.

sebagai respon dari modernisasi
pendidikan Islam. Menurut Azra;
Pesantren kini memiliki empat
pilihan jenis pendidikan. Pertama,
pendidikan yang berkonsentrasi pada
tafagquh fi al-din; kedua, pendidikan
berbasis madrasah; ketiga: pendidikan
berbasis sekolah umum dan keempat,
pendidikan  berbasis  ketrampilan.
Keempat pilihan ini tidak harus
dipertentangkan, karena  pilihan-
pilihan ini dapat dikombinasikan.*®
Santri yang mengikuti atau
sekolah di  madrasah  sekaligus
menjadi santri yang mukim. Mereka
juga memperoleh pendidikan yang
sama seperti sekolah umum. Ini
berarti santri mendapatkan ijazah
seperti pendidikan formal.Sehingga
santri yang ada di pesantren lebih
minat mengikuti pendidikan umum
(madrasah) daripada mempelajari
ilmu agama (tafaqquh fi al-
din).Kebanyakan pesantren yang
menyelenggarakan pendidikan umum
merupakan pesantren besar dan sudah
mendapat pengkuan dari masyarakat.
Modernisasi pendidikan pesantren
Modernisasi yang dilakukan
pesantren dalam bentuk kelembagaan

seperti pertanian, perikanan atau

8 Azra, Surau, 148.

120



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

sekolah-sekolah umum di lingkungan
pesantren telah menimbulkan
kemerosotan identitas pesantren.Di
samping itu, ekspansi pesantren
tersebut tanpa  memperhitungkan
kebutuhan berbagai sektor
masyarakat khususnya lapangan kerja
sehingga tamatan pesantren tersebut
tidak mampu menemukan tempat
yang pas dalam masyarakat.

Azra mengemukan eksperimen
tersebut telah menimbulkan
kekhawatiran dari berbagai kalangan
yang ingin mempertahankan identitas
pesantren sebagai lembaga
pendidikan untuk Tafaqquh fi Al-Din
sehingga pesantren tidak akan dapat
memenuhi tugas pokoknya untuk
mereproduksi ulama.

Azra mengharapkan pesantren
harus menumbuhkan apresiasi yang
sepatutnya terhadap semua
perkembangan yang terjadi di masa
Kini dan mendatang,sehingga dapat
memproduksi ulama yang
berwawasan luas.Pesantren
merupakan tumpuan utama dari
lembaga pendidikan Islam yang
memungkinkan untuk melahirkan
atau memproses ulama.Menurut Azra
masalah ulama, kaderisasi dan
reproduksi ulama berkaitan erat

dengan masalah pesantren.

Adanya gagasan modernisasi
pesantren yaitu dengan memasukkan
ilmu-ilmu sekuler (umum) kedalam
kurikulum pesantren telah
menimbulkan permasalahan. Menurut
Azra, muncul persoalan tentang
bagaimana tepatnya secara
epistimologi menjelaskan ilmu-ilmu
empiris atau ilmu-ilmu alam dari
kerangka epistimologi Islam. Azra
juga menambahkan, kurikulum yang
berorentasi kekinian terus berlanjut
dikhawatirkan pesantren tidak mampu
lagi memenuhi fungsi pokoknya yaitu
menghasilkan manusia-manusia
santri.Oleh karena itu menurut Azra
pesantren harus mengkaji ulang
secara cermat dan hati-hati berbagai
gagasan modernisasi tersebut dan
pesantren harus lebih
mengorientasikan peningkatan
kualitas para santrinya kearah
pengusaan ilmu-ilmu agama.

Dalam pesantren modern yang
menggunakan sistem kurikulum yang
ketat dan kaku dengan tujuan untuk
mengorientasikan penguasaan
kognitif semata, menurut Azra, dapat
mengakibatkan proses pembentukan
watak dan  kepribadian  santri
terabaikan. Azra juga mengharapkan,
bahwa  pesantren untuk tetap

mempertahankan metodologinya,

121



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

yaitu  proses pengajaran  yang
berlangsung itu lebih merupakan
learning, ta’lim daripada tarbiyah
yang terlihat formal.

Ta’dib lebih luas pengertiannya
yaitu proses inkulturasi, proses
pembudayaan anak didik, sehingga
pesantren dapat mampu membentuk
dan menyiapkan anak didik menjadi
muslim yang baik. Oleh karena itu
motode halagah dalam pesantren
harus dipertahankan sebab dengan
metode tersebut seorang guru dapat
mengenali  kebutuhan dan bakat
Khusus masing-masing murid.
Menurut Azra metode belajar tersebut
merupakan ciri pesantren dalam

proses pendidikan sesungguhnya.

Penutup

Modernisasi pesantren dalam bentuk
kelembagaan seperti pertanian, perikanan
atau sekolah-sekolah umum didalam
lingkungan pesantren telah menimbulkan
kemrosotan identitas pesantren sebagai
lembaga pendidikan untuk Tafaqquh fi Al-
Din dan memproduksi ulama'. Menurut
Azra pesantren harus memberikan
apresiasi semua perkembangan yang
terjadi dimasa kini dan mendatang
sehingga tetap dapat memproduksi ulama’
yang berwawasan luas. Memasukkan

ilmu-ilmu  umum dalam  kurikulum

pesantren telah menimbulkan persoalan
yaitu  bagaimana  tepatnya  secara
epistomologi  menjelaskan  lImu-ilmu
empiris atau ilmu-ilmu sekuler secara
sistematis. Menurut Azyumardi Azra,
gagasan untuk mengorientasiakan
pesantren pada kurikulum “kekinian™
perlu ditinjau kembali sebab mungkin
gagasan tersebut akan berdampak negatif
terhadap eksistensi tugas pokok pesantren.
Azra mengharapkan pesantren harus
mengorientasikan peningkatan kualitas
santrinya kearah penguasaan ilmu-ilmu
agama Islam. Penggunaan metodologi
yang ketat dan kaku dalam sistem
kurikulum yang mengutamakan
penguasaan kognitif semata, menurut
Azra dapat mengakibatkan  proses
pembentukan watak dan kepribadian anak
didik terabaikan. Azra mengharapkan
pesantren tetap mempertahankan
metodologinya  yaitu kearah  proses
belajar, taklim dan takdib sehingga
pesantren  dapat membentuk  santri

menjadi muslim yang sholeh.

DAFTAR PUSTAKA

Aqil Siradj, Said (et.al), Pesantren Masa
Depan, Wacana Pemberdayaan
dan Transformasi Pesantren,
Bandung: Pustaka  Hidayah,
1999.

Ari Widodo,Sembodo,Struktur Keilmuan
Pesantren, StudiKomperatif
antara Pesantren  Tebuireng

122



Februari 2017. Vol.4. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©0H-2017 jal-ulum all rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

Jombang dan Mu’allimin
Muhammadiyah, Yogyakarta:
IAIN Sunan Kalijogo, 2000.

Azra, Ayumardi,Pendidikan Islam,Tradisi
dan Modernisasi Menuju
Melinium Baru Jakarta: Logos
Wacana llmu, 2000.

Azra, Azyumardi,Esai-Esai Intelektual
Muslim Pendidikan Islam,
Jakarta: Logos Wacana Iimu,
1999.

Azra, Azyumardi, Islam Subtantif, Agar
Umat Tidak Menjadi Buih,
Bandung: Mizan, 2000.

Azra,Azyumardi,Melacak Pengaruh dan
Pergeseran Orientasi Tamatan
Kairo: Sebuah Pengantar Dalam
Ma’na Abaza, Pendidikan Islam
dan Pergeseran Orientasi, Studi
Kasus Alumni Al-Azhar, Jakarta:
Pustaka LP3ES, 19909.

Azra,Azyumardi,Surau, Pendidikan Islam
Tradisional dalam Transisi dan
Modernisasi,Jakarta; Logos
Wacana llmu, 2003.

Dhofier, Zamakhsyari, Tradisi Pesantren,
Studi Tentang Pandangan Hidup
Kyali, Jakarta: LP3ES 1994.

Fadjar,Malik,Visi Pembaruan Pendidikan
Islam,Jakarta: Lembaga
Pengembangan Pendidikan dan
Penyusunan Naskah Indonesia /

LP3NI, 1998.
Fajar, Malik,Visi Pembaruan Pendidikan
Islam, Jakarta: Lembaga

Pengembangan Pendidikan dan
Penyusunan Naskah Indonesia
/LP3NI; 1998.

Geertz, Clifford,Abangan, Santri, Priyayi
dalam Masyarakat Jawa, Jakarta:
Dunia Pustaka Jaya, 1983.

Kholik,  Abdul, (at.al), Pemikiran
Pendidikan Islam, Kajian Tokoh
Klasik dan Kontemporer,
Yogyakarta: Fak. Tarbiyah IAIN
Walisongo ~ Semarang  Dan
Pustaka Pelajar,1999.

Mochtar,Affandi,Membedah  Diskursus
Pendidikan Islam,  Jakarta:
Kalimah, 2001.

Munir Mulkan, Abdul,Paradigma
Intelektual Muslim, Pengantar
Filsafat Pendidikan Islam dan
Dakwah, Yogyakarta: SIPRESS,
1993.

Munir Mulkhan, Abdul,Nalar Spiritual
Pendidikan,  Solusi  Problem
Filosofis  Pendidikan  Islam,
Yogyakarta: PT. Tiara Wacana
Yogya, 2002.

Muzadi, Hasyim,Nahdlatul Ulama, di
Tengah  Agenda  Persoalan
Bangsa, Jakarta: Logos, 1999.

Tafsir, Ahmad,llmu Pendidikan Dalam
Prespektif  Islam,  Bandung:
Remaja Rosdakarya, 2001.

Wahid, Abdurrahman, “Prospek
Pesantren Sebagai Lembaga
Pendidikan™ Dalam  Sonhaji
Shaleh (terj); Dinamika
Pesantren,Kumpulan  Makalah
Seminar Internasional, The Role
of Pesantren in Education and
Community  Development in
Indonesia”, Jakarta: P3M, 1988.

Wahid, Abdurrahman,Menggerakkan
Tradisi, Esai-Esai Pesantren,
Yogyakarta: LKIS Yogyakarta,
2001.

123



