September 2024. Vol.11. No.4
2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&\‘
gLt

|ISSN. 2333-0104 ojs.Lim.ac.id E-ISSN. 2543-3833

FIKIH EKOLOGI: FORMULASI FIKIH UNTUK PELESTARIAN

LINGKUNGAN MELALUI PENDEKATAN MAQASID SYARIAH
M Dzikrullah Faza
'ITSNU Pekalongan, Indonesia
faza@itsnupekalongan.ac.id

Abstrak

Cara hidup manusia yang lebih pragmatis, hedonis, atau sekuler sangat memengaruhi cara mereka
melihat alam semesta. Nilai-nilai konvensional tentang alam semesta sering diabaikan saat
pembangunan ekonomi berjalan. Selain itu, bahasa alam telah berubah menjadi slogan yang
mengatakan bahwa seseorang harus memenuhi kebutuhan finansial untuk hidup di era kontemporer.
Semua pihak harus memperhatikan masalah ini, termasuk agamawan, yang harus berpartisipasi
dalam penyelesaiannya. Penelitian ini bertujuan untuk meneliti masalah dasar pelestarian alam
melalui lensa fikih. Peneliti tertarik untuk mempelajari bagaimana persepsi Islam tentang
lingkungan dapat dibentuk menjadi konsep ekologi yang islami. Dalam konteks ini, penciptaan
konsep fikih ekologi area hidup sangat penting untuk membangun paradigma baru dalam figh.
Penelitian ini disusun dengan menggunakan metode penelitian library research dengan pendekatan
teologi normative dan filosofis, serta teknik pengumpulan data dengan melakukan analisis literatur.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa manusia wajib menjaga lingkungan karena mereka adalah
kholifah pemimpin alam dan harus menjadi rahmat bagi alam. Secara normatif, pemeliharaan
lingkungan dianggap sebagai bagian dari magashid al-syari‘ah dalam bentuk hifz al-bi'ah dan
berfungsi sebagai mediator untuk pelaksanaan wajib al-kulliyat al-khamsah sehingga menjadi wajib
juga untuk dilakukan. Dan dengan pendekatan sadd al-zara'l maka wajib untuk menjaga dan
menutup segala aktivitas yang dapat menyebabkan kerusakan. Serta Islam mendorong adanya
penetapan lokasi konservasi lingkungan seperti yang dicontohkan oleh Nabi Muhammad.

Kata Kunci: Ekologi, Fikih, Lingkungan

Abstract

Humans' more pragmatic, hedonistic, or secular way of life greatly influences the way they see the
universe. Conventional values about the universe are often ignored when economic development
takes place. In addition, the language of nature has turned into a slogan that says that one must meet
financial needs to live in the contemporary era. All parties must pay attention to this problem,
including religionists, who must participate in resolving it. This research aims to examine the basic
problems of nature conservation through the lens of jurisprudence. Researchers are interested in
studying how Islamic perceptions of the environment can be formed into an Islamic ecological
concept. In this context, the creation of the concept of living area ecological jurisprudence is very
important to build a new paradigm in figh. This research was prepared using the library research
method with a normative and philosophical-theological approach, as well as data collection
techniques by conducting literature analysis. The research results show that humans are obliged to
protect the environment because they are the caliphs who lead nature and must be a blessing to
nature. Normatively, environmental maintenance is considered part of magashid al-shari'ah in the
form of hifz al-bi"ah and functions as a mediator for the implementation of mandatory al-kulliyat al-
Khaimah so that it is also obligatory to do so. And with the sad al-zar&'l approach, it is mandatory to
guard and close all activities that can cause damage. And Islam encourages the establishment of
environmental conservation locations as exemplified by the Prophet Muhammad.

Keywords: Ecology, Jurisprudence, Environment

397


mailto:faza@itsnupekalongan.ac.id

September 2024. Vol.11. No.4
2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&\‘
gLt

|ISSN. 2333-0104 ojs.Lim.ac.id E-ISSN. 2543-3833

Pendahuluan

Dengan lahirnya sains modern selama empat abad terakhir, ia telah mengendalikan dunia
alamaiah utamanya teknologi yang terus berkembang. Namun, ini telah menimbulkan berbagai
tantangan yang signifikan terhadap kelestarian lingkungan. Tidak selamanya kemajuan dalam sains
dan teknologi berdampak positif pada kehidupan manusia dan lingkungannya. Kerugian dan
pencemaran lingkungan terjadi di laut, hutan, atmosfer, air, dan tanah. Tidak dapat dipungkiri
bahwa selain faktor alam seperti curah hujan yang ekstrim, tindakan manusia juga berperan dalam
munculnya banjir dan tanah longsor di mana-mana.[1] Disebabkan oleh perilaku tidak bertanggung
jawab manusia dan kepentingan pribadi, manusia harus menyadari bahwa dengan merusak
lingkungan, mereka sebenarnya merusak peradaban mereka sendiri, Surat Al-Rum Ayat 41

mengatakan:

-

O ctlal g all as Bl W sl €228 1y el 70T g 3Ll e

"Telah tampak kerusakan di darat dan di laut karena perbuatan tangan manusia, supaya Allah

merasakan kepada mereka sebagian dan akibat perbuatanmereka supaya mereka agar kembali

(ke jalan yang benar).[2]

Allah telah memperingatkan manusia tentang kerusakan yang terjadi di Bumi sebagai akibat
dari perbuatan mereka sendiri. Oleh karena itu, kita harus selalu mengevaluasi diri kita untuk
menjadi catatan penting dan menjadi PR besar bagi penghuni Bumi[3], Semua konsekuensi yang
disebabkan oleh kelalaian kita terhadap aspek lingkungan akan sangat mahal[4].

Semuanya disebabkan oleh kurangnya responsivitas dan kepercayaan diri terhadap masalah
lingkungan. Krisis lingkungan ini harus menjadi perhatian penting bagi semua orang, termasuk
agamawan. Karena agama adalah rahmatan lil'alamin, ekologi juga termasuk dalam hal itu [5].
Sebagai umat beragama, kita diharuskan untuk menyelesaikan masalah. Meskipun teknologi dan
seni sangat penting, itu tidak cukup. Agama diperlukan agar Kkita dapat keluar dari Krisis
lingkungan. Karena kebenaran ajaran agama ini, kita dapat berharap krisis lingkungan ini semakin
membaik dan sembuh, sehingga orang-orang yang tinggal di Bumi dapat menikmati alam yang
diciptakan oleh Allah swt.

Persoalan lingkungan atau alam memang kurang diperhatikan dalam literatur keislaman,
terutama yang klasik. Tema-tema yang banyak dibicarakan biasanya berkisar pada dua masalah:
hablum minallah, yang biasa disebut ibadah, dan hablum minannas, yang biasa disebut muamalah.
Namun, masalah tentang hubungan antara manusia dan alam masih menjadi perdebatan luar. Pada
dasarnya, adalah wajar bahwa perdebatan tentang alam atau lingkungan ini terpinggirkan, karena

pada masa lalu masalah ini bukanlah isu yang dominan. Berbeda dengan ulama hari ini, para ulama
398




September 2024. Vol.11. No.4
2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&\‘
gLt

|ISSN. 2333-0104 ojs.Lim.ac.id E-ISSN. 2543-3833

madzhab pada masa itu tidak begitu mempermasalahkan kerusakan lingkungan atau alam. Oleh
karena itu, tidak banyak ditemukan diskusi tentang tema ini.[6]

Dalam kaitannya dengan berbagai pertanyaan yang disebutkan di atas, peneliti tertarik untuk
mempelajari masalah lingkungan yang dapat dibentuk menjadi konsep ekologi Islami. Dalam situasi
seperti ini, perumusan fikih lingkungan hidup sangat penting untuk memberikan paradigma baru
bahwa figh mencakup masalah ibadah dan ritual serta berbagai aspek realitas sosial yang
berkembang. Karena fikih berfungsi sebagai sarana untuk menghubungkan aspek etika (tindakan
manusia) dengan standar hukum untuk keselamatan alam semesta [7].

Akibatnya, tujuan dari penelitian ini adalah untuk mengeksplorasi masalah mendasar dari
kerusakan alam ini dengan menggunakan pendekatan teologis-normatif. Sebagaimana dikutip oleh
Reflita, Lester R. Brown berpendapat bahwa agama memainkan peran penting dalam menangani
masalah kerusakan. Akibatnya, ia menyarankan agar agama dan pelaku bekerja sama dengan baik
dalam pembuatan aturan etika lingkungan. Demikian juga, Seyyed Hossein Nasr mengatakan
bahwa agama memainkan peran penting dalam membantu mengatasi lingkungan yang sangat
penting. Bagi Nasr, alam merupakan simbol dari perwujudan Tuhan. Jika kita memahami simbol ini
dengan baik, kita akan tahu bahwa Tuhan ada dan ramah. Merusak alam sama dengan "merusak”
Tuhan [8].

Metode Penelitian

Penelitian penyusunan menggunakan metode penelitian lembaga pustaka, yaitu penelitian
yang bertujuan untuk membahas, mengumpulkan, meninjau, dan mensintesis suatu persoalan secara
normative berdasarkan materi atau isi dari berbagai literatur atau refrensi tentang pelestarian
lingkungan dengan pendekatan hukum islam. Studi ini menerapkan metodologi teologi normative
dan filosofis[9] Dengan al-Qur'an, hadis, dan kaidah hukum yang mengikat sebagai sumber hukum
Islam, pendekatan teologis normatif bertujuan untuk memperoleh fondasi dan konsep dasar agama
untuk menjaga lingkungan hidup. Tujuan dari pendekatan filosofis adalah untuk menanamkan
keyakinan dan kemudian pemahaman bahwa manusia hanya dapat melakukan aktivitas yang
berkaitan dengan lingkungan mereka jika Tuhan telah mengendalikan semua sumber daya
lingkungan.

Untuk mengumpulkan data, penelitian ini menggunakan metode penelusuran literatur yang
berfokus pada referensi yang berkaitan dengan hukum Islam, studi strategis hukum lingkungan, dan
teori-teori hukum. Pengumpulan data ini dilakukan dengan melakukan penelusuran arsip dari

berbagai perpustakaan.

399



September 2024. Vol.11. No.4
2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&)
gLl

|ISSN. 2333-0104 ojs.Lim.ac.id E-ISSN. 2543-3833

Pembahasan

Secara teologis, masyarakat Islam percaya bahwa hukum Islam adalah hukum yang mengatur
semua aspek kehidupan manusia, termasuk politik, ekonomi, sosial, budaya, dan negara. Tidak ada
perilaku manusia yang melanggar hukum Islam. Konsep teologi seperti ini berasal dari semangat
Al-Qur'an, yang dianggap sebagai kitab yang meliputi [3]. Tampaknya fenomena seperti itu dapat
diklasifikasikan sebagai pemahaman verbalistis. Dengan demikian, karena Al-Qur'an dianggap
sebagai kitab yang lengkap, maka semua hukum yang dikeluarkan darinya secara otomatis dianggap
sebagai hukum yang meliputi dan lengkap [3].
Fikih Ekologi
1. Basis Teori

Dalam bahasa Arab, figh bi'ah secara etimologi merupakan kelompok kata dalam kategori
purposif idhafah ghardhiyah, yang merupakan kelompok kata yang keduanya berfungsi sebagai
objek atau tujuan dari kata pertama. Oleh karena itu, subjek dan tujuan studi fikih adalah istilah
"lingkungan™ atau "ekologi" [10]. Istilah "ekologi" terdiri dari kumpulan kalimat atau bentuk
(idhafah). Dengan kata lain, fikih adalah mudhaf dan ekologi adalah mudhaf ilaih.

Ekologi berasal dari kata Yunani "oicos", yang berarti "habitat tempat tinggal™ atau "rumah
tempat tinggal”. Namun, oicos memahami alam semesta secara keseluruhan, termasuk interaksi
antara makhluk hidup dengan satu sama lain dan dengan keseluruhan ekosistem atau habitat.
Ekologi mempelajari makhluk hidup sebagai sistem atau kesatuan dengan lingkungannya [3].
Dengan kata lain, ekologi tidak hanya berkaitan dengan lingkungan fisik tetapi juga dengan
kehidupan yang terjadi dan berkembang di dalamnya. Oleh karena itu, jelas bahwa ekologi atau
lingkungan hidup tidak semata-mata berurusan dengan pencemaran atau kerusakan alam.
Ekologi, juga dikenal sebagai lingkungan hidup, memiliki pemahaman yang lebih luas,
mendalam, dan filosofis tentang kehidupan dan interaksi yang terjadi di dalamnya [8].

Kata fikih secara bahasa berarti pemahaman atau pengetahuan [11], dan secara syara'
berarti mengetahui hukum-hukum syara’ yang berkaitan dengan amal perbuatan mukalaf, yang
diambil dari dalil-dalilnya secara mendalam [12]. Kemudian menjadi pengertian, pengetahuan,
dan pemahaman mendalam tentang sesuatu [13], Banyak dari para ahli hukum mendefinisikan
figh sebagai berikut:

Aaloadill Lilil e oSl dalasll e 8l HSAYL Al

“Mengetahui hukum-hukum syara’ yang bersifat alamiyah yang diperoleh melalui dalil-
dalilnya yang terperinci”’[12] yang juga berarti bahwa hukum hanya dapat dipahami dalam
kaitannya dengan perbuatan manusia, baik dengan menyandarkan atau tidak
menyandarkan.

400



September 2024. Vol.11. No.4
2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&)
gLl

|ISSN. 2333-0104 ojs.Lim.ac.id E-ISSN. 2543-3833

Ll ol Lilag) DAT el sl :aSs1)

"Hukum adalah penisbatan sesuatu kepada yang lain atau penafian sesuatu dari yang lain."

Menurut ahli hukum fikih, fikih terdiri dari hukum-hukum syar’iyah yang bersifat

amaliyah, yang telah disusun oleh para mujtahid berdasarkan dalil syar’i yang jelas [14].

Jadi, fikih ekologi (figh bi'ah) adalah pemahaman mendalam tentang hukum syariah untuk
menyelesaikan berbagai masalah yang muncul dalam proses interaksi makhluk hidup dengan
lingkungannya dan satu sama lain. Fikih ekologi adalah fikih yang memperhatikan lingkungan
sebagai subjek atau objek penelitian. Selain itu, istilah "fikih ekologi" juga dikenal sebagai
"kelompok kata partitif”, seperti "idhafah tab'idiyah™ [3].

Dengan menggabungkan kedua pengertian, dapat dikatakan bahwa fikih ekologi adalah
sekumpulan aturan tentang tindakan ekologis yang dibuat oleh orang-orang yang berpendidikan
berdasarkan teks syar'i dengan tujuan melestarikan lingkungan dan mencapai kemaslahatan
bersama.

Meskipun demikian, dalam bidang filsafat ekologi, penelitian harus mencakup berbagai
aspek, termasuk interaksi antar sesama manusia, interaksi manusia dengan lingkungan, dan
interaksi manusia dengan alam sekitar. Oleh karena itu, fokus penelitian ini adalah studi interaksi
manusia dengan lingkungan.

. Lingkungan menurut Al-quran

Ayat-ayat Alquran banyak menyebutkan ekologi secara implisit maupun eksplisit,
seperti[4].

a. Sebagaimana disebutkan dalam surah al-Hijr ayat 19 dan 20, agama mendorong untuk
menjaga keseimbangan agar tetap terjaga dan seimbang karena Allah telah menyiapkan

fasilitas kehidupan yang seimbang untuk hidup.
B 025 Saies & 158 WAz 05550 s0d B o Wt WST Gy e AT GB35 20V
C)}ég‘j.j A
“Dan Kami telah menghamparkan bumi dan menjadikan padanya gunung-gunung dan
Kami tumbuhkan padanya segala sesuatu menurut ukuran. (19) Kami telah menjadikan
di sana sumber-sumber kehidupan untukmu dan (menjadikan pula) makhluk hidup yang

bukan kamu pemberi rezekinya (20)”.
b. Air adalah sumber kehidupan, sehingga Allah Swt menciptakannya agar manusia tetap selalu

beriman kepada-Nya, dalam Q.S. al-Anbiya’: 30, Allah berfirman:
d &2 .

P _ - ) ,/p.a B S P LBk \ErL \e\P /.,E’,a/ L. z\?
B}U\ It §-C9:“ 55—\.«5\ xR \.J»j w \.43_) 8 Y UOJY\) C:)w\ )

Pl

55 Gl 53 3 5

N
O9re

?

S

401



September 2024. Vol.11. No.4
2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&)
AN

|ISSN. 2333-0104 ojs.Lim.ac.id E-ISSN. 2543-3833

“Dan apakah orang-orang yang kafir tidak mengetahui bahwasanya langit dan bumi itu
keduanya dahulu adalah suatu yang padu, kemudian Kami pisahkan antara keduanya.
Dan dari air Kami jadikan segala sesuatu yang hidup. Maka mengapakah mereka tiada
juga beriman”.

Dijelaskan juga dalam surah Thaha ayat 53, sebagaimana berikut:

-
P

S o3 B zay 1352650 SN G I3l S g 20 A5 1Gs YT 24T s ol

-
[} &

S
“Maka Kami tumbuhkan dengan air itu berjenis-jenis tumbuhan yang bermacam-
macam”, Air tidak hanya bermanfaat bagi manusia, tetapi juga bermanfaat bagi
binatang dan tumbuh-tumbuhan karena ketika tumbuhan menerima air, mereka dapat
berkembang.

$E\

Ayat 45 surah al-Nur menjelaskan:

32 . sz

B 35 o5 dieg cais B8 225 03 i catis (225 2 GBS0 2 6 ¥ gl A
b F R DT 25 5 i /ud»)
“Dan Allah telah menciptakan semua jenis hewan dari air”. Menurut ayat-ayat ini,
menjaga sumber air bersih adalah pilar utama kehidupan, dan setiap tindakan yang
mengancam ketersediaan air bersih sama dengan upaya membawa kematian.

c. Salah satu cara untuk menunjukkan iman adalah dengan melestarikan lingkungan hidup.
Dalam surah Al-Araf ayat 7 ayat 56, Allah mengatakan “Dan janganlah kamu membuat
kerusakan di muka bumi, sesudah (Allah) memperbaikinya dan berdoalah kepada-Nya dengan
rasa takut (tidak akan diterima) dan harapan (akan dikabulkan). Sesungguhnya rahmat Allah
amat dekat kepada orang-orang yang berbuat baik.”

d. Dalam surah Ar-ROm ayat 41, Allah mengatakan bahwa ulah manusia menyebabkan
kerusakan di bumi: “Telah nampak kerusakan didarat dan dilaut disebabkan karena perbuatan
tangan manusia, supaya Alllah swt merasakan kepada mereka sebagian dari (akibat)
perbuatan mereka, agar mereka kembali kejalan yang benar”.

. Amanah Manusia Sebagai Pelestari Alam

Sesungguhnya manusia diciptakan oleh Allah Swt. sebagai makhluk dengan mengemban
dua amanat besar dari sang Khalig. Pertama, mereka diciptakan sebagai hamba-Nya untuk
beribadah, tunduk, ruku’, dan sujud kepada-Nya, melakukan apa yang diperintahkan-Nya dan
menolak apa yang dilarang-Nya. Ini adalah dasar takwa. Amanat kedua adalah untuk berfungsi

sebagai khalifah di bumi ini, melindungi, mengawasi, dan mengembangkannya[15] dalam surat

402



September 2024. Vol.11. No.4
2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&\‘
gLt

|ISSN. 2333-0104 ojs.Lim.ac.id E-ISSN. 2543-3833

Al-Bagarah ayat 20 disebutkan: “Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para Malaikat:
Sesungguhnya Aku hendak menjadikan seorang khalifah di muka bumi”.

Memelihara dan menjaga lingkungan hidup baik di darat maupun di laut adalah tanggung
jawab nyata bagi umat Islam. Menjaga kualitas air, udara, tanah, dan kesuburan sangat penting
bagi umat Islam. Baik manusia maupun hewan lainnya mengalami kerusakan dan polusi
lingkungan [16].

Dalam teologi Islam, konsep antroposentris berakar pada keyakinan bahwa manusia adalah
makhluk unik, kekuatan atas alam, dan peran khalifah [4]. Seringkali, doktrin inilah yang
mendorong manusia untuk bertindak atas alam semesta yang mereka eksploitasi [17]. Ini adalah
kesadaran yang berfungsi sebagai dasar ontologis untuk pembentukan fighul bi'ah. Konsep ini
kemudian dikenal sebagai eko-teologi. Pemahaman ini dianggap penting karena menggabungkan
agama dan alam. Menyelesaikan akar-akar krisis lingkungan memerlukan pengendalian moral
dan nilai manusia daripada hanya teknologi [18].

Akhirnya, kita dapat memahami bahwa manusia dan alam berada di tempat yang sama
karena keduanya adalah makhluk ciptaan Tuhan. Untuk menjadi khalifah fi al-ardh, seseorang
harus didasarkan pada ide al-adlu, yaitu "keadilan™ [19], kita dapat mengatakan bahwa peran
manusia di Bumi adalah sebagai penguasa yang bertanggung jawab untuk menciptakan keadilan
dan mengelola alam seisinya untuk menjaga keseimbangan dan kelestarian. Pola yang terbentuk
bukanlah sebagai penakluk, tetapi sejajar. Dalam ketaatan kepada Allah, manusia harus
membangun hubungan yang harmonis dan penuh kebersamaan dengan alam. (QS. 57: 1, 59: 61,
13: 13 dan 17:44). Bahkan dalam QS. 6:38 disebutkan bahwasanya manusia dengan binatang
melata, unggas yang terbang dan semua makhluk yang ada di air, semuanya adalah kelompok
yang sama (umamun amtsalukum) [18].

Ada kemungkinan bahwa jika semua orang menyadari bahwa mereka adalah khalifah
lingkungan, semua tindakan akan dilakukan dengan cara yang paling bermanfaat bagi seluruh
ekosistem di dunia ini. Sebagai khalifah, manusia memiliki tanggung jawab untuk menjadi
rahmat bagi alam.

. Fikih Ekologi berbasis Maqgosid Syariah

Beberapa tokoh seperti Yusuf Qardhawi, Ali Yafie, Sukarni, Mufid, dan lainnya telah
menggunakan konsep giyas dan maslahah ketika berbicara tentang konservasi lingkungan hidup.

Sebagai kerja ilmiah (ijtihad), fikih harus menggunakan metode berpikir yang dapat
menghasilkan kebenaran. Meski pada umumnya, kerja deduksi (istinbath) menjadi tradisi dalam

fikih (setidaknya yang terwujud dalam kitab-kitab fikih pesantren), tetapi kerja induksi (istiqrai)

403



September 2024. Vol.11. No.4
2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&\‘
gLt

|ISSN. 2333-0104 ojs.Lim.ac.id E-ISSN. 2543-3833

melalui konsep masalahah, juga telah diakui sejak perkembanga awal fikih islam. Imam Malik,
sebagaimana dijelaskan abu zahrah, adalah salah satu generasi tabi’in yang menegaskan bahwa
maslahat berada di balik hukum-hukum Allah, baik yang terurai dalam Al-qur’an maupun yang
ada di dalam al-hadis. Dengan demikian, kemaslahatan itulah yang menjadi inti dan oleh
karenanya dapat digenearilisir untuk menentukan hukum hal-hal yang tidak terdapat ketentuan
nassnya

Fikih adalah pekerjaan ilmiah (ijtihad), dan karena itu harus menggunakan metode berpikir
yang dapat membuahkan hasil. Dalam fikih, secara umum dalam kitab-kitab pesantren dengan
sering menggunakan tradisi kerja deduksi (istinbath). Namun, kerja induksi (istigrai) melalui
konsep masalahah juga diakui sejak awal fikih islam. Hukum-hukum Allah, baik yang
ditemukan dalam Al-Qur'an maupun yang ditemukan dalam hadis adalah dasar dari maslahat,
seperti yang dijelaskan oleh Abu Zahirah. Oleh karena itu, kemaslahatan adalah dasar dan dapat
digenetikkan untuk menentukan hukum hal-hal yang tidak memiliki ketentuan nass [20].

Sebagaimana diketahui, para fugaha pada awalnya menggunakan ide maslahah untuk
membangun konsep magashid syari'ah, yang akan menjadi landasan penetapan hukum Islam.
Dalam pendekatan maqgashid syari'ah yang lebih berfokus pada pencarian nilai-nilai
kemaslahatan manusia dalam setiap taklif (kewajiban) yang diturunkan Allah. Konsep magashid
syari'ah ini diartikan sebagai tujuan atau prinsip disyariatkannya hukum Islam, karena yang
menjadi pokok bahasan adalah hikmah dan “illat hokum”. Konsep ini berasal dari keyakinan
bahwa setiap taklif diciptakan untuk realisasi kemaslahatan seluruh umat manusia baik di dunia
maupun akhirat, dan bahwa setiap talkif yang dipikul setiap orang memiliki aspek kemaslahatan
yang jelas dan tidak jelas. Selain itu, menurut imam Syatibi, hukum Tuhan tidak dapat
memperoleh legitimasi sosial jika tidak bertujuan untuk kebaikan [21].

Dengan demikian, diperlukan upaya untuk mewujudkan fikih ekologi dengan memperkuat
konsep maslahah mursalah dan magashid syari'ah dan memperluas lingkupnya untuk mencakup
kemaslahatan lingkungan sebagai daya dukung (dhoruri) yang penting bagi kehidupan manusia.

Dalam pandangan al-Ghazali, magashid syari'ah berfungsi sebagai perlindungan terhadap
agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta (al-ushdlul khamsah) dengan mewujudkan maslahah dan
menolak mudharat. Jadi memelihara alam (hifdz al- ‘alam) adalah pesan moral universal yang
diberikan Tuhan kepada manusia. Keimanan juga mencakup menjaga lingkungan hidup.

Dalam proses penyusunan fikih ekologi, beberapa langkah yang harus diperhatikan adalah:
1. Secara normative, dari sudut pandang fikih, pengelolaan dan pemeliharaan lingkungan

dianggap sebagai bagian dari magashid al-syari‘ah. Menurut Yusuf al Qardhawi, terwujudnya

404



September 2024. Vol.11. No.4
2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&)
gLl

|ISSN. 2333-0104 ojs.Lim.ac.id E-ISSN. 2543-3833

norma-norma tengah bergantung pada ketersediaan lingkungan hidup yang baik. Yusuf al-
Qardhawi mengangat istilah: hifz al-bi’ah min al-muhdfazhah ‘ala ad-din (memelihara
lingkungan adalah bagian dari memelihara agama), hifz al-bi’ah min almuhdfazhah ‘ala an-
nafs (memelihara lingkungan adalah bagian dari memelihara jiwa) , hifz al-bi’ah min al-
muhdfazhah ‘ala an-nasl (memelihara lingkungan adalah bagian dari memelihara keturunan),
hifz al-bi’ah min al-muhdfazhah ‘ala al-‘agl (memelihara lingkungan adalah bagian dari
memelihara akal), hifz al-bi’ah min al-muhdfazhah ‘ala al-mél (memelihara lingkungan
adalah bagian dari memelihara harta). Dengan demikian, kebutuhan dasar manusia tidak lagi
terdiri dari lima hal pokok (al-kulliyatul al- khamsah) melainkan enam (al kulliyatul al-
sittah). Bisa dikatakan, al-kulliyatul al-khomsah sekarang terdiri dari enam hal pokok al-
kulliyatul al-sittah daripada lima hal pokok sebelumnya [22].

. Tanpa merubah struktur al kulliyatul al-khamsah sebagaimana digagas al-syatibi, namun
dapat digunakan kaidah ushul figh yang mengatakan "<cals sed 4 ¥ caldl Y W' yaitu:
“sesuatu yang menjadi mediator pelaksanaan sesuatu yang wajib maka ia termasuk wajib”.
Dengan argumentasi ini dapat dijelaskan bahwa meskipun pemeliharaan alam semesta tidak
termasuk dalam kategori al-kulliyat al-khamsah, tetapi alkulliyat al-khamsah itu tidak
mungkin terlaksana dengan baik apabila pemeliharaan alam semesta diabaikan. Sebagaimana
bunyi kaidah fikih lainnya: "4iles el e 3l YV yaitu “perintah melaksanakan suatu
perkara, adalah perintah mengusahakan sarananya pula.”

. Metode antisipatif sadd al-zard’i (&)Y ) yang berarti: melarang atau menghentikan
tindakan legal karena akan mengakibatkan tindakan yang melanggar hukum. Umat Islam
harus memahami dan memahami istidlal menggunakan sadd al-zara'l ketika dalam teks Al-
Qurian dan hadits tidak membicarakn hokum tersebut. Sadd al-Zara'i menggunakan
pendekatan konsekuensilist, yang berarti "penggunaannya bergantung pada jenis akibat yang
ditimbulkannya, sehingga penting kaitannya dengan menimbang pelestarian lingkungan dari
aktifitas yang berpotensi merusaknya."

Dapat disimpulkan, bahwa yang menjadi hal penting dan paling pokok untuk
diperhatikan ketika melakukan sebuah tindakan yang berhukum mubah adalah efeknya. Jika
efeknya baik maka dianjurkan, jika efeknya justru menimbulkan kerusakan maka hukumnya
haram, dan dapat disimpulkan bahwa melihat efek tindakan dari hukum mubah adalah hal
yang paling penting untuk diperhatikan. Jika baik efeknya, maka itu dianjurkan, tetapi jika
justru menyebabkan kerusakan, maka itu diharam. Lebih tegas, Syekh Abdullah mengatakan:

£ 5ia b g iaall ) 8 Ly of 558 56 g 508D LI 3 W O Artinya, Sesungguhnya, setiap media

405



September 2024. Vol.11. No.4
2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&)
gLl

|ISSN. 2333-0104 ojs.Lim.ac.id E-ISSN. 2543-3833

yang mengarah pada sesuatu yang dianjurkan maka juga dianjurkan, dan setiap media yang
mengarah pada sesuatu yang dilarang maka juga dilarang [23].

Ini sejalan dengan pendapat Jasser "Audah™ yang mengatakan: salah satu tujuan
magashid al-syari'ah adalah membuka sarana fath al-zara'i dan memblokir sarana sadd al-
zard@'i. Memblokir sarana sadd al-zard'i berarti melarang tindakan legal yang akan
menghasilkan tindakan yang tidak legal. Sebaliknya, magashid al-syari'ah bertujuan membuka
sarana untuk tujuan mashlahah [24].

Seperti alih fungsi lahan atau pemanfaatan lingkungan jika lebih dominan
mengandung kerusakan dan bahaya (yang tidak bertanggung jawab dan melanggar prosedur)
maka hukumnya diharamkan. Seperti yang diungkapkan Syekh Wahbah: (3ali DA
nolgadls Y1 e o5 (e 43 W 4l ) 2Ll Artinya, “karena dengan adanya prasangka
yang mendominasi, bisa menempati posisi (hukum) yang final, disebabkan unggulnya
kebiasaan itu (bahaya dan kerusakan). Juga dianggap menolong terhadap pekerjaan dosa dan
permusuhan”. Analisis keuntungan inilah yang menentukan kebijakan untuk konversi
lingkungan, kawasan industri, dan lainnya.

. Jika terdapat didalamnya kemaslahatan dan mafsadah secara bersamaan maka berlaku kaidah
fikih yang berbunyi: mbadl s Je avie aulidl ¢ 30 “Mencegah kerusakan lebih diutamakan
daripada menarik kemaslahatan”. Ini adalah kaidah pentarjihan antara maslahat dan mafsadat
saat ditemukan bersamaan, bahwa jika ada manfaat maupun mafsadat di saat bersamaan,
maka menghindarkan mafsadat lebih baik daripada mendapatkan manfaat. Semakna dengan
akidah fikih ini berbunyi: "al)all Qle ol all g JMall aaial 13) “Ketika perkara halal dan haram
berkumpul maka perjara haram yang dimenangkan”, lebih jelas kaidah fikih lain mengatakan
Jn oral “kemudaratan harus dihilangkan”. Dalam fikih antropokosmis, mengutamakan
menghindari kerusakan dan efek negatif daripada mengutamakan keuntungan dan nilai
ekonomi tanpa mempertimbangkan kebaikan alam.

. Perlunya mempertahankan kelestarian alam, pentingnya mendirikan kawasan konservasi, atau
dalam terminologi Islam al-harim [25]. Al harim ini merupakan areal konservasi.
Sebagaimana hadis yang berasal dari Ibnu Abbas yang menegatakan bahwasanya Rasulullah
telah menetapkan Naqi’ sebagai daerah konservasi, begitu juga Umar telah menetapkan Saraf
dan Rabadah sebagai deerah konservasi (HR. Bukhari, No. 2370) [26]. Nabi saw bersabda
dalam hadis yang diriwayatkan al-Bukhari sebagai berikut: “Dari sahabat Anas ra,

Rasulullah saw bersabda, ‘Tiada seorang muslim yang menanam pohon atau menebar bibit

406



September 2024. Vol.11. No.4
2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&)
gLl

|ISSN. 2333-0104 ojs.Lim.ac.id E-ISSN. 2543-3833

tanaman, lalu (hasilnya) dimakan oleh burung atau manusia, melainkan ia akan bernilai
sedekah bagi penanamnya” (HR Bukhari, Muslim, dan At-Tirmidzi) [26].

Sebenarnya, perubahan atau pengelolaan ekologi seperti penebangan tumbuhan bukan
sesuatu yang mutlak dilarang; namun, itu hanya boleh dilakukan selama menghasilkan
manfaat [27]. Dalam hadis yang diriwayatkan oleh Imam Muslim, seseorang yang menebang
pohon yang mengganggu pengguna jalan akan dimasukkan ke dalam surga. Rasulullah
bersabda: “Aku melihat seorang pria yang mendapatkan kenikmatan di surga karena sebuah
pohon yang dipotongnya di badan jalan karena akan mengganggu orang lain.” (HR Muslim
no: 1914).

Kesimpulan

Hasil dari analisis dan diskusi menunjukkan bahwa melindungi lingkungan adalah sebuah
kewajiban, memelihara kehidupan dengan setiap sistemnya merupakan salah satu tujuan dari
syariah islam, karena manusia ditugaskan untuk menjaga kehidupan alam. Secara normatif,
pengelolaan dan pemeliharaan lingkungan dianggap sebagai bagian dari magashid al-syari‘ah
berupa hifz al-bi'ah. Dalam perspektif fikih, itu juga berfungsi sebagai mediator pelaksanaan
sesuatu yang wajib (al-kulliyat al-khamsah) sehingga menjadi wajib untuk dilakukan, dan segala
kemungkinan yang dapat mengakibatkan kerusakan wajib dilarang atau diblokir dengan pendekatan
sadd al-zard'l. Oleh karena itu, sangat penting untuk mempertimbangkan pelestarian

Terakhir, lokasi konservasi lingkungan harus ditetapkan untuk memelihara, melindungi,
memanfaatkan secara lestari, rehabilitasi, dan meningkatkan kualitas lingkungan untuk memastikan

kesejahteraan manusia dan makhluk hidup lainnya dalam jangka panjang.

Daftar Pustaka

[1] E. Fadilah, Edukasi Gerakan Pengelolaan Lingkungan. 2021.

[2] K. A.RI, Al-Qur’an dan Terjemah. Jakarta: Kementerian Agama RI, 2000.

[3] M. Syamsudin, “Krisis Ekologi Global dalam Perspektif Islam,” J. Sosiol. Reflektif , vol. 11,
no. 2, pp. 83-106, 2017.

[4] Ghufron dan Saharudin, “ISLAM DAN KONSERVASI LINGKUNGAN Telaah Pemikiran
Fikih Lingkungan Yusuf al-Qaradhawi,” J. Millah , vol. 6, no. 2, Feb. 2007.

[5] Dr.Agus Hermanto, Fikih Ekologi. malang: CV. Literasi Nusantara Abadi, 2021.

[6] Nur Fauzan Ahmad, “Problematika Transliterasi Aksara Arab-Latin: Studi Kasus Buku
Panduan Manasik Haji dan Umrah,” NUSA, vol. 1, no. 12, pp. 126-136, 2017, [Online].
Available: file:///C:/Users/Dr. Supandi/Downloads/15643-37809-1-SM.pdf.

[7]1 Dwi Runjani Juwita, “Figh Lingkungan Hidup Dalam Perspektif Islam,” El-Wasathiya J.
Stud. Agama , vol. 5, no. 1, 2017.

[8] Dede Rodin, “Alquran Dan Konservasi Lingkungan: Telaah Ayat-Ayat Ekologis,” Al-Tahrir
J. Pemikir. Islam , vol. 17, no. 2, 2017.

407



September 2024. Vol.11. No.4
2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&)
gLl

|ISSN. 2333-0104 ojs.Lim.ac.id E-ISSN. 2543-3833

[91 Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam, 1X. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2004.

[10] Mujiono Adillah, Fikih Lingkungan Panduan Spiritual Hudup Berwawasan Lingkungan.
Yogyakarta: Unit Penerbit dan Percetakan Akademi Manajemen Perusahaan YKPN, 2005.

[11] Syazee, Theories of Islamic Law: The Methodology of Ijtihad. Islamabad: Islamic Reseach
Institute, 1994.

[12] Abdul Wahab Khallaf, Ilmu Usul Fikih. Kairo: al-Dar al-Quwaitiyyah , 1978.

[13] Ahmad Hasan, Early Development of Islamic Law. Dalhi: Adam Publishers & Distributors,
1994.

[14] Zainudin Ali, Hukum Islam. Jakarta: Sinar Grafika, 2006.

[15] A. Bestowed Trust, Islam and Ecology. Amerika: Harvard University Press, 2003.

[16] Mohamad Subli, “Melestarikan Lingkungan Untuk Terwujudnya ‘Baldatun Thoyyibatun Wa
Robbun Ghofur’ (Kajian Surah Al-Hijr: 19),” Al-Mutsla, vol. 5, no. 2, pp. 302-321, 2023,
doi: 10.46870/jstain.v5i2.684.

[17] Ahmad Khoirul Fata, “Teologi Lingkungan Hidup Dalam Perspektif Islam,” ULUL ALBAB
J. Stud. Islam, vol. 15, no. 2, 2015.

[18] Abd Aziz, “Konservasi Alam Dalam Perspektif Etika Islam,” Akad. J. Pemikir. Islam , vol.
19, no. 2, 2014.

[19] M. Dawam Rahardjo, Ensiklopedi Al-Qur’an: Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep-Konsep
Kunci. Jakarta: Paramadina, 1996.

[20] Muhammad Abu Zahrah, Usul al-Figh. Mesir: dar al-Fikr al- ‘Arabi, 2000.

[21] M. H. Zuhdi, “Paradigma Figh Al-Bi’ah Berbasis Kecerdasan Naturalis: Tawaran Hukum
Islam Terhadap Krisi Ekologi,” Al-'Adalah, vol. 12, no. 2, 2017.

[22] Yusuf Al-Qaradhawi, Al-ljtihad Al-Mu ashir. Beirut: Al-maktab Al-1slami, 1998.

[23] Syekh Abdullah al-Jadi’, Taisiri ‘Ilmi Ushilil Fighi lil Jadi.’ Beirut: Darul Minhdj, 2002.

[24] Jaser ‘Audah terj. ‘Ali Abdelmon’im, al-Magasid untuk Pemula. Yogyakarta: Suka-Press
UIN Sunan Kalijaga, 2013.

[25] Ulin Niam Masruri, “Pelestarian Lingkungan Dalam Perspektif Sunnah,” At-Tagaddum, vol.
6, no. 2, 2016.

[26] Muhammad bin Ismail bin Ibrahim Al-Mughirah Al-Bukhari, Sahih Al-Bukhari. kairo: Dar
Al-Sya’ab, 1987.

[27] Ahmad Thohari, “Epistemologi Fikih Lingkungan: Revitalisasi Konsep Masalahah,” Az
Zarqa’ J. Huk. Bisnis I1slam, vol. 5, no. 2, 2013.

408



