
JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
September 2024. Vol.11. No.4 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

397 
 

FIKIH EKOLOGI: FORMULASI FIKIH UNTUK PELESTARIAN 

LINGKUNGAN MELALUI PENDEKATAN MAQASID SYARIAH 
1M Dzikrullah Faza 

1ITSNU Pekalongan, Indonesia 

faza@itsnupekalongan.ac.id 

 

Abstrak 

Cara hidup manusia yang lebih pragmatis, hedonis, atau sekuler sangat memengaruhi cara mereka 

melihat alam semesta. Nilai-nilai konvensional tentang alam semesta sering diabaikan saat 

pembangunan ekonomi berjalan. Selain itu, bahasa alam telah berubah menjadi slogan yang 

mengatakan bahwa seseorang harus memenuhi kebutuhan finansial untuk hidup di era kontemporer. 

Semua pihak harus memperhatikan masalah ini, termasuk agamawan, yang harus berpartisipasi 

dalam penyelesaiannya. Penelitian ini bertujuan untuk meneliti masalah dasar pelestarian alam 

melalui lensa fikih. Peneliti tertarik untuk mempelajari bagaimana persepsi Islam tentang 

lingkungan dapat dibentuk menjadi konsep ekologi yang islami. Dalam konteks ini, penciptaan 

konsep fikih ekologi area hidup sangat penting untuk membangun paradigma baru dalam fiqh. 

Penelitian ini disusun dengan menggunakan metode penelitian library research dengan pendekatan 

teologi normative dan filosofis, serta teknik pengumpulan data dengan melakukan analisis literatur. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa manusia wajib menjaga lingkungan karena mereka adalah 

kholifah pemimpin alam dan harus menjadi rahmat bagi alam. Secara normatif, pemeliharaan 

lingkungan dianggap sebagai bagian dari maqashid al-syari'ah dalam bentuk hifz al-bî'ah dan 

berfungsi sebagai mediator untuk pelaksanaan wajib al-kulliyat al-khamsah sehingga menjadi wajib 

juga untuk dilakukan. Dan dengan pendekatan sadd al-zarâ'I maka wajib untuk menjaga dan 

menutup segala aktivitas yang dapat menyebabkan kerusakan. Serta Islam mendorong adanya 

penetapan lokasi konservasi lingkungan seperti yang dicontohkan oleh Nabi Muhammad. 

Kata Kunci: Ekologi, Fikih, Lingkungan 

 

Abstract 

Humans' more pragmatic, hedonistic, or secular way of life greatly influences the way they see the 

universe. Conventional values about the universe are often ignored when economic development 

takes place. In addition, the language of nature has turned into a slogan that says that one must meet 

financial needs to live in the contemporary era. All parties must pay attention to this problem, 

including religionists, who must participate in resolving it. This research aims to examine the basic 

problems of nature conservation through the lens of jurisprudence. Researchers are interested in 

studying how Islamic perceptions of the environment can be formed into an Islamic ecological 

concept. In this context, the creation of the concept of living area ecological jurisprudence is very 

important to build a new paradigm in fiqh. This research was prepared using the library research 

method with a normative and philosophical-theological approach, as well as data collection 

techniques by conducting literature analysis. The research results show that humans are obliged to 

protect the environment because they are the caliphs who lead nature and must be a blessing to 

nature. Normatively, environmental maintenance is considered part of maqashid al-shari'ah in the 

form of hifz al-bî'ah and functions as a mediator for the implementation of mandatory al-kulliyat al-

Khaimah so that it is also obligatory to do so. And with the sad al-zarâ'I approach, it is mandatory to 

guard and close all activities that can cause damage. And Islam encourages the establishment of 

environmental conservation locations as exemplified by the Prophet Muhammad. 

Keywords: Ecology, Jurisprudence, Environment 

 

 

mailto:faza@itsnupekalongan.ac.id


JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
September 2024. Vol.11. No.4 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

398 
 

Pendahuluan 

Dengan lahirnya sains modern selama empat abad terakhir, ia telah mengendalikan dunia 

alamaiah utamanya teknologi yang terus berkembang. Namun, ini telah menimbulkan berbagai 

tantangan yang signifikan terhadap kelestarian lingkungan. Tidak selamanya kemajuan dalam sains 

dan teknologi berdampak positif pada kehidupan manusia dan lingkungannya. Kerugian dan 

pencemaran lingkungan terjadi di laut, hutan, atmosfer, air, dan tanah. Tidak dapat dipungkiri 

bahwa selain faktor alam seperti curah hujan yang ekstrim, tindakan manusia juga berperan dalam 

munculnya banjir dan tanah longsor di mana-mana.[1] Disebabkan oleh perilaku tidak bertanggung 

jawab manusia dan kepentingan pribadi, manusia harus menyadari bahwa dengan merusak 

lingkungan, mereka sebenarnya merusak peradaban mereka sendiri, Surat Al-Rum Ayat 41 

mengatakan: 

يدۡي 
َ
يمَا كَسَبَتۡ أ ي وَٱلَۡۡحۡري ب عُونَ   ظَهَرَ ٱلفَۡسَادُ فِي ٱلبَۡر يي عَميلُواْ لَعَلَّهُمۡ يرَجۡي يقَهُم بَعۡضَ ٱلََّّ ذُي  ي ٱلنَّاسي لِي

"Telah tampak kerusakan di darat dan di laut karena perbuatan tangan manusia, supaya Allah 

merasakan kepada mereka sebagian dan akibat perbuatanmereka supaya mereka agar kembali 

(ke jalan yang benar).[2] 

 

Allah telah memperingatkan manusia tentang kerusakan yang terjadi di Bumi sebagai akibat 

dari perbuatan mereka sendiri. Oleh karena itu, kita harus selalu mengevaluasi diri kita untuk 

menjadi catatan penting dan menjadi PR besar bagi penghuni Bumi[3], Semua konsekuensi yang 

disebabkan oleh kelalaian kita terhadap aspek lingkungan akan sangat mahal[4]. 

Semuanya disebabkan oleh kurangnya responsivitas dan kepercayaan diri terhadap masalah 

lingkungan. Krisis lingkungan ini harus menjadi perhatian penting bagi semua orang, termasuk 

agamawan. Karena agama adalah rahmatan lil'alamin, ekologi juga termasuk dalam hal itu [5]. 

Sebagai umat beragama, kita diharuskan untuk menyelesaikan masalah. Meskipun teknologi dan 

seni sangat penting, itu tidak cukup. Agama diperlukan agar kita dapat keluar dari krisis 

lingkungan. Karena kebenaran ajaran agama ini, kita dapat berharap krisis lingkungan ini semakin 

membaik dan sembuh, sehingga orang-orang yang tinggal di Bumi dapat menikmati alam yang 

diciptakan oleh Allah swt. 

Persoalan lingkungan atau alam memang kurang diperhatikan dalam literatur keislaman, 

terutama yang klasik. Tema-tema yang banyak dibicarakan biasanya berkisar pada dua masalah: 

hablum minallah, yang biasa disebut ibadah, dan hablum minannas, yang biasa disebut muamalah. 

Namun, masalah tentang hubungan antara manusia dan alam masih menjadi perdebatan luar. Pada 

dasarnya, adalah wajar bahwa perdebatan tentang alam atau lingkungan ini terpinggirkan, karena 

pada masa lalu masalah ini bukanlah isu yang dominan. Berbeda dengan ulama hari ini, para ulama 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
September 2024. Vol.11. No.4 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

399 
 

madzhab pada masa itu tidak begitu mempermasalahkan kerusakan lingkungan atau alam. Oleh 

karena itu, tidak banyak ditemukan diskusi tentang tema ini.[6] 

Dalam kaitannya dengan berbagai pertanyaan yang disebutkan di atas, peneliti tertarik untuk 

mempelajari masalah lingkungan yang dapat dibentuk menjadi konsep ekologi Islami. Dalam situasi 

seperti ini, perumusan fikih lingkungan hidup sangat penting untuk memberikan paradigma baru 

bahwa fiqh mencakup masalah ibadah dan ritual serta berbagai aspek realitas sosial yang 

berkembang. Karena fikih berfungsi sebagai sarana untuk menghubungkan aspek etika (tindakan 

manusia) dengan standar hukum untuk keselamatan alam semesta [7].  

Akibatnya, tujuan dari penelitian ini adalah untuk mengeksplorasi masalah mendasar dari 

kerusakan alam ini dengan menggunakan pendekatan teologis-normatif. Sebagaimana dikutip oleh 

Reflita, Lester R. Brown berpendapat bahwa agama memainkan peran penting dalam menangani 

masalah kerusakan. Akibatnya, ia menyarankan agar agama dan pelaku bekerja sama dengan baik 

dalam pembuatan aturan etika lingkungan. Demikian juga, Seyyed Hossein Nasr mengatakan 

bahwa agama memainkan peran penting dalam membantu mengatasi lingkungan yang sangat 

penting. Bagi Nasr, alam merupakan simbol dari perwujudan Tuhan. Jika kita memahami simbol ini 

dengan baik, kita akan tahu bahwa Tuhan ada dan ramah. Merusak alam sama dengan "merusak" 

Tuhan [8]. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian penyusunan menggunakan metode penelitian lembaga pustaka, yaitu penelitian 

yang bertujuan untuk membahas, mengumpulkan, meninjau, dan mensintesis suatu persoalan secara 

normative berdasarkan materi atau isi dari berbagai literatur atau refrensi tentang pelestarian 

lingkungan dengan pendekatan hukum islam. Studi ini menerapkan metodologi teologi normative 

dan filosofis[9] Dengan al-Qur'an, hadis, dan kaidah hukum yang mengikat sebagai sumber hukum 

Islam, pendekatan teologis normatif bertujuan untuk memperoleh fondasi dan konsep dasar agama 

untuk menjaga lingkungan hidup. Tujuan dari pendekatan filosofis adalah untuk menanamkan 

keyakinan dan kemudian pemahaman bahwa manusia hanya dapat melakukan aktivitas yang 

berkaitan dengan lingkungan mereka jika Tuhan telah mengendalikan semua sumber daya 

lingkungan. 

Untuk mengumpulkan data, penelitian ini menggunakan metode penelusuran literatur yang 

berfokus pada referensi yang berkaitan dengan hukum Islam, studi strategis hukum lingkungan, dan 

teori-teori hukum. Pengumpulan data ini dilakukan dengan melakukan penelusuran arsip dari 

berbagai perpustakaan. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
September 2024. Vol.11. No.4 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

400 
 

Pembahasan 

Secara teologis, masyarakat Islam percaya bahwa hukum Islam adalah hukum yang mengatur 

semua aspek kehidupan manusia, termasuk politik, ekonomi, sosial, budaya, dan negara. Tidak ada 

perilaku manusia yang melanggar hukum Islam. Konsep teologi seperti ini berasal dari semangat 

Al-Qur'an, yang dianggap sebagai kitab yang meliputi [3]. Tampaknya fenomena seperti itu dapat 

diklasifikasikan sebagai pemahaman verbalistis. Dengan demikian, karena Al-Qur'an dianggap 

sebagai kitab yang lengkap, maka semua hukum yang dikeluarkan darinya secara otomatis dianggap 

sebagai hukum yang meliputi dan lengkap [3]. 

Fikih Ekologi 

1. Basis Teori 

Dalam bahasa Arab, fiqh bi'ah secara etimologi merupakan kelompok kata dalam kategori 

purposif idhafah ghardhiyah, yang merupakan kelompok kata yang keduanya berfungsi sebagai 

objek atau tujuan dari kata pertama. Oleh karena itu, subjek dan tujuan studi fikih adalah istilah 

"lingkungan" atau "ekologi" [10]. Istilah "ekologi" terdiri dari kumpulan kalimat atau bentuk 

(idhafah). Dengan kata lain, fikih adalah mudhaf dan ekologi adalah mudhaf ilaih. 

Ekologi berasal dari kata Yunani "oicos", yang berarti "habitat tempat tinggal" atau "rumah 

tempat tinggal". Namun, oicos memahami alam semesta secara keseluruhan, termasuk interaksi 

antara makhluk hidup dengan satu sama lain dan dengan keseluruhan ekosistem atau habitat. 

Ekologi mempelajari makhluk hidup sebagai sistem atau kesatuan dengan lingkungannya [3]. 

Dengan kata lain, ekologi tidak hanya berkaitan dengan lingkungan fisik tetapi juga dengan 

kehidupan yang terjadi dan berkembang di dalamnya. Oleh karena itu, jelas bahwa ekologi atau 

lingkungan hidup tidak semata-mata berurusan dengan pencemaran atau kerusakan alam. 

Ekologi, juga dikenal sebagai lingkungan hidup, memiliki pemahaman yang lebih luas, 

mendalam, dan filosofis tentang kehidupan dan interaksi yang terjadi di dalamnya [8]. 

Kata fikih secara bahasa berarti pemahaman atau pengetahuan [11], dan secara syara' 

berarti mengetahui hukum-hukum syara' yang berkaitan dengan amal perbuatan mukalaf, yang 

diambil dari dalil-dalilnya secara mendalam [12]. Kemudian menjadi pengertian, pengetahuan, 

dan pemahaman mendalam tentang sesuatu [13], Banyak dari para ahli hukum mendefinisikan 

fiqh sebagai berikut: 

 العلم بالأحكام الشرعية العملية المكتسب من أدلتها التفصلية 

“Mengetahui hukum-hukum syara’ yang bersifat alamiyah yang diperoleh melalui dalil-

dalilnya yang terperinci”[12] yang juga berarti bahwa hukum hanya dapat dipahami dalam 

kaitannya dengan perbuatan manusia, baik dengan menyandarkan atau tidak 

menyandarkan. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
September 2024. Vol.11. No.4 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

401 
 

 الحكم: إسناد أمر إلى آخر إيجابا أو سلبا 

"Hukum adalah penisbatan sesuatu kepada yang lain atau penafian sesuatu dari yang lain." 

Menurut ahli hukum fikih, fikih terdiri dari hukum-hukum syar’iyah yang bersifat 

amaliyah, yang telah disusun oleh para mujtahid berdasarkan dalil syar’i yang jelas [14]. 

 

Jadi, fikih ekologi (fiqh bi'ah) adalah pemahaman mendalam tentang hukum syariah untuk 

menyelesaikan berbagai masalah yang muncul dalam proses interaksi makhluk hidup dengan 

lingkungannya dan satu sama lain. Fikih ekologi adalah fikih yang memperhatikan lingkungan 

sebagai subjek atau objek penelitian. Selain itu, istilah "fikih ekologi" juga dikenal sebagai 

"kelompok kata partitif", seperti "idhafah tab'idiyah" [3]. 

Dengan menggabungkan kedua pengertian, dapat dikatakan bahwa fikih ekologi adalah 

sekumpulan aturan tentang tindakan ekologis yang dibuat oleh orang-orang yang berpendidikan 

berdasarkan teks syar'i dengan tujuan melestarikan lingkungan dan mencapai kemaslahatan 

bersama. 

Meskipun demikian, dalam bidang filsafat ekologi, penelitian harus mencakup berbagai 

aspek, termasuk interaksi antar sesama manusia, interaksi manusia dengan lingkungan, dan 

interaksi manusia dengan alam sekitar. Oleh karena itu, fokus penelitian ini adalah studi interaksi 

manusia dengan lingkungan. 

2. Lingkungan menurut Al-quran 

Ayat-ayat Alquran banyak menyebutkan ekologi secara implisit maupun eksplisit, 

seperti[4].  

a. Sebagaimana disebutkan dalam surah al-Hijr ayat 19 dan 20, agama mendorong untuk 

menjaga keseimbangan agar tetap terjaga dan seimbang karena Allah telah menyiapkan 

fasilitas kehidupan yang seimbang untuk hidup. 

لقَۡيۡناَ فييهَا
َ
رۡضَ مَدَدۡنََٰهَا وَأ

َ
َّسۡتُمۡ    وَٱلۡۡ وۡزُونٖ وجََعَلۡناَ لَكُمۡ فييهَا مَعََٰييشَ وَمَن ل ءٖ مَّ ي شََۡ

نۢبَتۡناَ فييهَا مين كُر
َ
َ وَأ رَوََٰسِي

يرََٰزيقييَن     لََُۥ ب
“Dan Kami telah menghamparkan bumi dan menjadikan padanya gunung-gunung dan 

Kami tumbuhkan padanya segala sesuatu menurut ukuran. (19) Kami telah menjadikan 

di sana sumber-sumber kehidupan untukmu dan (menjadikan pula) makhluk hidup yang 

bukan kamu pemberi rezekinya (20)”. 

b. Air adalah sumber kehidupan, sehingga Allah Swt menciptakannya agar manusia tetap selalu 

beriman kepada-Nya, dalam Q.S. al-Anbiya’: 30, Allah berfirman:  

مينَ  وجََعَلۡناَ  فَفَتقَۡنََٰهُمَاۖ  رَتقۡٗا  كََنَتاَ  رۡضَ 
َ
وَٱلۡۡ مََٰوََٰتي  ٱلسَّ نَّ 

َ
أ نَّ 

َ
أ كَفَرُوٓاْ  يينَ  ٱلََّّ يَرَ  لمَۡ  وَ 

َ
فَلََ    أ

َ
أ  ٍّۚ حَرٍ ءٍ  شََۡ كَُّ  ٱلمَۡاءٓي 

 يؤُۡمينُونَ   



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
September 2024. Vol.11. No.4 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

402 
 

“Dan apakah orang-orang yang kafir tidak mengetahui bahwasanya langit dan bumi itu 

keduanya dahulu adalah suatu yang padu, kemudian Kami pisahkan antara keduanya. 

Dan dari air Kami jadikan segala sesuatu yang hidup. Maka mengapakah mereka tiada 

juga beriman”.  

Dijelaskan juga dalam surah Thaha ayat 53, sebagaimana berikut: 

 ٓ يهيۦ خۡرجَۡنَا ب
َ
مَاءٓي مَاءٓٗ فَأ نزَلَ مينَ ٱلسَّ

َ
رۡضَ مَهۡدٗا وسََلكََ لَكُمۡ فييهَا سُبُلَٗ وَأ

َ
يي جَعَلَ لَكُمُ ٱلۡۡ ين نَّباَتٖ    ٱلََّّ زۡوََٰجٗا مر

َ
أ

  َٰ  شَتََّّ
 “Maka Kami tumbuhkan dengan air itu berjenis-jenis tumbuhan yang bermacam-

macam”, Air tidak hanya bermanfaat bagi manusia, tetapi juga bermanfaat bagi 

binatang dan tumbuh-tumbuhan karena ketika tumbuhan menerima air, mereka dapat 

berkembang.  

Ayat 45 surah al-Nur menjelaskan:  

ُ خَلَ  َٰ بَطۡنيهيۦ وَمينۡهُم مَّ وَٱللََّّ ن يَمۡشِي عََلَ َٰ بَطۡنيهيۦ وَمينۡهُم مَّ عََلَ ن يَمۡشِي  اءٖٖٓۖ فَمينۡهُم مَّ ين مَّ مر دَابَّٓةٖ  َٰ  قَ كَُّ  ن يَمۡشِي عََلَ
يرٞ    ءٖ قدَي ي شََۡ

َٰ كُر َ عََلَ ٰٓ إينَّ ٱللََّّ ن يَمۡشِي عََلَ  ريجۡلَيۡني وَمينۡهُم مَّ
“Dan Allah telah menciptakan semua jenis hewan dari air”. Menurut ayat-ayat ini, 

menjaga sumber air bersih adalah pilar utama kehidupan, dan setiap tindakan yang 

mengancam ketersediaan air bersih sama dengan upaya membawa kematian. 

 

c. Salah satu cara untuk menunjukkan iman adalah dengan melestarikan lingkungan hidup. 

Dalam surah Al-Araf ayat 7 ayat 56, Allah mengatakan “Dan janganlah kamu membuat 

kerusakan di muka bumi, sesudah (Allah) memperbaikinya dan berdoalah kepada-Nya dengan 

rasa takut (tidak akan diterima) dan harapan (akan dikabulkan). Sesungguhnya rahmat Allah 

amat dekat kepada orang-orang yang berbuat baik.” 

d. Dalam surah Ar-Rûm ayat 41, Allah mengatakan bahwa ulah manusia menyebabkan 

kerusakan di bumi: “Telah nampak kerusakan didarat dan dilaut disebabkan karena perbuatan 

tangan manusia, supaya Alllah swt merasakan kepada mereka sebagian dari (akibat) 

perbuatan mereka, agar mereka kembali kejalan yang benar”. 

3. Amanah Manusia Sebagai Pelestari Alam 

Sesungguhnya manusia diciptakan oleh Allah Swt. sebagai makhluk dengan mengemban 

dua amanat besar dari sang Khaliq. Pertama, mereka diciptakan sebagai hamba-Nya untuk 

beribadah, tunduk, ruku', dan sujud kepada-Nya, melakukan apa yang diperintahkan-Nya dan 

menolak apa yang dilarang-Nya. Ini adalah dasar takwa. Amanat kedua adalah untuk berfungsi 

sebagai khalifah di bumi ini, melindungi, mengawasi, dan mengembangkannya[15] dalam surat 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
September 2024. Vol.11. No.4 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

403 
 

Al-Baqarah ayat 20 disebutkan: “Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para Malaikat: 

Sesungguhnya Aku hendak menjadikan seorang khalifah di muka bumi”. 

Memelihara dan menjaga lingkungan hidup baik di darat maupun di laut adalah tanggung 

jawab nyata bagi umat Islam. Menjaga kualitas air, udara, tanah, dan kesuburan sangat penting 

bagi umat Islam. Baik manusia maupun hewan lainnya mengalami kerusakan dan polusi 

lingkungan [16]. 

Dalam teologi Islam, konsep antroposentris berakar pada keyakinan bahwa manusia adalah 

makhluk unik, kekuatan atas alam, dan peran khalifah [4]. Seringkali, doktrin inilah yang 

mendorong manusia untuk bertindak atas alam semesta yang mereka eksploitasi [17]. Ini adalah 

kesadaran yang berfungsi sebagai dasar ontologis untuk pembentukan fiqhul bî'ah. Konsep ini 

kemudian dikenal sebagai eko-teologi. Pemahaman ini dianggap penting karena menggabungkan 

agama dan alam. Menyelesaikan akar-akar krisis lingkungan memerlukan pengendalian moral 

dan nilai manusia daripada hanya teknologi [18]. 

Akhirnya, kita dapat memahami bahwa manusia dan alam berada di tempat yang sama 

karena keduanya adalah makhluk ciptaan Tuhan. Untuk menjadi khalifah fi al-ardh, seseorang 

harus didasarkan pada ide al-adlu, yaitu "keadilan" [19], kita dapat mengatakan bahwa peran 

manusia di Bumi adalah sebagai penguasa yang bertanggung jawab untuk menciptakan keadilan 

dan mengelola alam seisinya untuk menjaga keseimbangan dan kelestarian. Pola yang terbentuk 

bukanlah sebagai penakluk, tetapi sejajar. Dalam ketaatan kepada Allah, manusia harus 

membangun hubungan yang harmonis dan penuh kebersamaan dengan alam. (QS. 57: 1, 59: 61, 

13: 13 dan 17:44). Bahkan dalam QS. 6:38 disebutkan bahwasanya manusia dengan binatang 

melata, unggas yang terbang dan semua makhluk yang ada di air, semuanya adalah kelompok 

yang sama (umamun amtsâlukum) [18]. 

Ada kemungkinan bahwa jika semua orang menyadari bahwa mereka adalah khalifah 

lingkungan, semua tindakan akan dilakukan dengan cara yang paling bermanfaat bagi seluruh 

ekosistem di dunia ini. Sebagai khalifah, manusia memiliki tanggung jawab untuk menjadi 

rahmat bagi alam. 

4. Fikih Ekologi berbasis Maqosid Syariah 

Beberapa tokoh seperti Yusuf Qardhawi, Ali Yafie, Sukarni, Mufid, dan lainnya telah 

menggunakan konsep qiyas dan maslahah ketika berbicara tentang konservasi lingkungan hidup. 

Sebagai kerja ilmiah (ijtihad), fikih harus menggunakan metode berpikir yang dapat 

menghasilkan kebenaran. Meski pada umumnya, kerja deduksi (istinbath) menjadi tradisi dalam 

fikih (setidaknya yang terwujud dalam kitab-kitab fikih pesantren), tetapi kerja induksi (istiqrai) 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
September 2024. Vol.11. No.4 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

404 
 

melalui konsep masalahah, juga telah diakui sejak perkembanga awal fikih islam. Imam Malik, 

sebagaimana dijelaskan abu zahrah, adalah salah satu generasi tabi’in yang menegaskan bahwa 

maslahat berada di balik hukum-hukum Allah, baik yang terurai dalam Al-qur’an maupun yang 

ada di dalam al-hadis. Dengan demikian, kemaslahatan itulah yang menjadi inti dan oleh 

karenanya dapat digenearilisir untuk menentukan hukum hal-hal yang tidak terdapat ketentuan 

nassnya 

Fikih adalah pekerjaan ilmiah (ijtihad), dan karena itu harus menggunakan metode berpikir 

yang dapat membuahkan hasil. Dalam fikih, secara umum dalam kitab-kitab pesantren dengan 

sering menggunakan tradisi kerja deduksi (istinbath). Namun, kerja induksi (istiqrai) melalui 

konsep masalahah juga diakui sejak awal fikih islam. Hukum-hukum Allah, baik yang 

ditemukan dalam Al-Qur'an maupun yang ditemukan dalam hadis adalah dasar dari maslahat, 

seperti yang dijelaskan oleh Abu Zahirah. Oleh karena itu, kemaslahatan adalah dasar dan dapat 

digenetikkan untuk menentukan hukum hal-hal yang tidak memiliki ketentuan nass [20]. 

Sebagaimana diketahui, para fuqaha pada awalnya menggunakan ide maslahah untuk 

membangun konsep maqâshid syarî'ah, yang akan menjadi landasan penetapan hukum Islam. 

Dalam pendekatan maqâshid syarî'ah yang lebih berfokus pada pencarian nilai-nilai 

kemaslahatan manusia dalam setiap taklîf (kewajiban) yang diturunkan Allah. Konsep maqâshid 

syarî'ah ini diartikan sebagai tujuan atau prinsip disyariatkannya hukum Islam, karena yang 

menjadi pokok bahasan adalah hikmah dan “illat hokum”.  Konsep ini berasal dari keyakinan 

bahwa setiap taklîf diciptakan untuk realisasi kemaslahatan seluruh umat manusia baik di dunia 

maupun akhirat, dan bahwa setiap talkîf yang dipikul setiap orang memiliki aspek kemaslahatan 

yang jelas dan tidak jelas. Selain itu, menurut imam Syatibi, hukum Tuhan tidak dapat 

memperoleh legitimasi sosial jika tidak bertujuan untuk kebaikan [21]. 

Dengan demikian, diperlukan upaya untuk mewujudkan fikih ekologi dengan memperkuat 

konsep maslahah mursalah dan maqâshid syarî'ah dan memperluas lingkupnya untuk mencakup 

kemaslahatan lingkungan sebagai daya dukung (dhoruri) yang penting bagi kehidupan manusia.  

Dalam pandangan al-Ghazali, maqâshid syarî'ah berfungsi sebagai perlindungan terhadap 

agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta (al-ushûlul khamsah) dengan mewujudkan maslahah dan 

menolak mudharat. Jadi memelihara alam (hifdz al-‘alam) adalah pesan moral universal yang 

diberikan Tuhan kepada manusia. Keimanan juga mencakup menjaga lingkungan hidup. 

Dalam proses penyusunan fikih ekologi, beberapa langkah yang harus diperhatikan adalah:  

1. Secara normative, dari sudut pandang fikih, pengelolaan dan pemeliharaan lingkungan 

dianggap sebagai bagian dari maqashid al-syari'ah. Menurut Yusuf al Qardhawi, terwujudnya 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
September 2024. Vol.11. No.4 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

405 
 

norma-norma tengah bergantung pada ketersediaan lingkungan hidup yang baik. Yusuf al-

Qardhawi mengangat  istilah: hifz al-bî’ah min al-muhâfazhah ‘ala ad-dîn (memelihara 

lingkungan adalah bagian dari memelihara agama), hifz al-bî’ah min almuhâfazhah ‘ala an-

nafs (memelihara lingkungan adalah bagian dari memelihara jiwa) , hifz al-bî’ah min al-

muhâfazhah ‘ala an-nasl (memelihara lingkungan adalah bagian dari memelihara keturunan), 

hifz al-bî’ah min al-muhâfazhah ‘ala al-‘aql (memelihara lingkungan adalah bagian dari 

memelihara akal), hifz al-bî’ah min al-muhâfazhah ‘ala al-mâl (memelihara lingkungan 

adalah bagian dari memelihara harta). Dengan demikian, kebutuhan dasar manusia tidak lagi 

terdiri dari lima hal pokok (al-kulliyatul al- khamsah) melainkan enam (al kulliyatul al-

sittah). Bisa dikatakan, al-kulliyatul al-khomsah sekarang terdiri dari enam hal pokok al-

kulliyatul al-sittah daripada lima hal pokok sebelumnya [22]. 

2. Tanpa merubah struktur al kulliyatul al-khamsah sebagaimana digagas al-syatibi, namun 

dapat digunakan kaidah ushul fiqh yang mengatakan  "واجب  ما فهو  به  إلا  الواجب  " لايتم   yaitu: 

“sesuatu yang menjadi mediator pelaksanaan sesuatu yang wajib maka ia termasuk wajib”. 

Dengan argumentasi ini dapat dijelaskan bahwa meskipun pemeliharaan alam semesta tidak 

termasuk dalam kategori al-kulliyat al-khamsah, tetapi alkulliyat al-khamsah itu tidak 

mungkin terlaksana dengan baik apabila pemeliharaan alam semesta diabaikan. Sebagaimana 

bunyi kaidah fikih lainnya:  "بوسائله أمر  بالشيء  " الأمر  , yaitu “perintah melaksanakan suatu 

perkara, adalah perintah mengusahakan sarananya pula.” 

3. Metode antisipatif sadd al-zarâ’i )الذرايع  yang berarti: melarang atau menghentikan )سد 

tindakan legal karena akan mengakibatkan tindakan yang melanggar hukum. Umat Islam 

harus memahami dan memahami istidlal menggunakan sadd al-zarâ'I ketika dalam teks Al-

Qur'an dan hadits tidak membicarakn hokum tersebut. Sadd al-Zara'i menggunakan 

pendekatan konsekuensilist, yang berarti "penggunaannya bergantung pada jenis akibat yang 

ditimbulkannya, sehingga penting kaitannya dengan menimbang pelestarian lingkungan dari 

aktifitas yang berpotensi merusaknya."  

Dapat disimpulkan, bahwa yang menjadi hal penting dan paling pokok untuk 

diperhatikan ketika melakukan sebuah tindakan yang berhukum mubah adalah efeknya. Jika 

efeknya baik maka dianjurkan, jika efeknya justru menimbulkan kerusakan maka hukumnya 

haram, dan dapat disimpulkan bahwa melihat efek tindakan dari hukum mubah adalah hal 

yang paling penting untuk diperhatikan. Jika baik efeknya, maka itu dianjurkan, tetapi jika 

justru menyebabkan kerusakan, maka itu diharam. Lebih tegas, Syekh Abdullah mengatakan: 

هُوَ مَشْرُوْعٌ، وَمَا أدََّى إلِىَ الْمَمْنُوْعِ فهوَ مَمْنُوْعٌأنََّ مَا أدََّى إلِىَ الْمَشْرُوْعِ فَ   Artinya, Sesungguhnya, setiap media 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
September 2024. Vol.11. No.4 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

406 
 

yang mengarah pada sesuatu yang dianjurkan maka juga dianjurkan, dan setiap media yang 

mengarah pada sesuatu yang dilarang maka juga dilarang  [23]. 

Ini sejalan dengan pendapat Jasser "Audah" yang mengatakan: salah satu tujuan 

maqashid al-syari'ah adalah membuka sarana fath al-zara'i dan memblokir sarana sadd al-

zarâ'i. Memblokir sarana sadd al-zarâ'i berarti melarang tindakan legal yang akan 

menghasilkan tindakan yang tidak legal. Sebaliknya, maqashid al-syari'ah bertujuan membuka 

sarana untuk tujuan mashlahah [24]. 

Seperti alih fungsi lahan atau pemanfaatan lingkungan jika lebih dominan 

mengandung kerusakan dan bahaya (yang tidak bertanggung jawab dan melanggar prosedur) 

maka hukumnya diharamkan. Seperti yang diungkapkan Syekh Wahbah:  "  ُيلُْحَق لِأنََّ الظَّنَّ الْغَالِبِ 

وَالْعدُْوَانِ  ثمِْ  الْاِ عَلىَ  التَّعَاوُنِ  مِنَ  فيِْهِ  وَلِمَا  لِرُجْحَانهِِ  " بِالْقَطْعِي  . Artinya, “karena dengan adanya prasangka 

yang mendominasi, bisa menempati posisi (hukum) yang final, disebabkan unggulnya 

kebiasaan itu (bahaya dan kerusakan). Juga dianggap menolong terhadap pekerjaan dosa dan 

permusuhan”. Analisis keuntungan inilah yang menentukan kebijakan untuk konversi 

lingkungan, kawasan industri, dan lainnya. 

4. Jika terdapat didalamnya kemaslahatan dan mafsadah secara bersamaan maka berlaku kaidah 

fikih yang berbunyi: المصالح جلب  على  مقدم  المفاسد   Mencegah kerusakan lebih diutamakan“ درء 

daripada menarik kemaslahatan”. Ini adalah kaidah pentarjihan antara maslahat dan mafsadat 

saat ditemukan bersamaan, bahwa jika ada manfaat maupun mafsadat di saat bersamaan, 

maka menghindarkan mafsadat lebih baik daripada mendapatkan manfaat. Semakna dengan 

akidah fikih ini berbunyi:  "الحرام غلب  والحرام  الحلال  اجتمع   Ketika perkara halal dan haram“ إذا 

berkumpul maka perjara haram yang dimenangkan”, lebih jelas kaidah fikih lain mengatakan 

يزال  kemudaratan harus dihilangkan”. Dalam fikih antropokosmis, mengutamakan“ الضرر 

menghindari kerusakan dan efek negatif daripada mengutamakan keuntungan dan nilai 

ekonomi tanpa mempertimbangkan kebaikan alam. 

5. Perlunya mempertahankan kelestarian alam, pentingnya mendirikan kawasan konservasi, atau 

dalam terminologi Islam al-harim [25]. Al harim ini merupakan areal konservasi. 

Sebagaimana hadis yang berasal dari Ibnu Abbas yang menegatakan bahwasanya Rasulullah 

telah menetapkan Naqi’ sebagai daerah konservasi, begitu juga Umar telah menetapkan Saraf 

dan Rabadah sebagai deerah konservasi (HR. Bukhari, No. 2370) [26]. Nabi saw bersabda 

dalam hadis yang diriwayatkan al-Bukhari sebagai berikut: “Dari sahabat Anas ra, 

Rasulullah saw bersabda, ‘Tiada seorang muslim yang menanam pohon atau menebar bibit 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
September 2024. Vol.11. No.4 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

407 
 

tanaman, lalu (hasilnya) dimakan oleh burung atau manusia, melainkan ia akan bernilai 

sedekah bagi penanamnya” (HR Bukhari, Muslim, dan At-Tirmidzi) [26]. 

Sebenarnya, perubahan atau pengelolaan ekologi seperti penebangan tumbuhan bukan 

sesuatu yang mutlak dilarang; namun, itu hanya boleh dilakukan selama menghasilkan 

manfaat [27]. Dalam hadis yang diriwayatkan oleh Imam Muslim, seseorang yang menebang 

pohon yang mengganggu pengguna jalan akan dimasukkan ke dalam surga. Rasulullah 

bersabda: “Aku melihat seorang pria yang mendapatkan kenikmatan di surga karena sebuah 

pohon yang dipotongnya di badan jalan karena akan mengganggu orang lain.” (HR Muslim 

no: 1914). 

 

Kesimpulan 

Hasil dari analisis dan diskusi menunjukkan bahwa melindungi lingkungan adalah sebuah 

kewajiban, memelihara kehidupan dengan setiap sistemnya merupakan salah satu tujuan dari 

syariah islam, karena manusia ditugaskan untuk menjaga kehidupan alam. Secara normatif, 

pengelolaan dan pemeliharaan lingkungan dianggap sebagai bagian dari maqashid al-syari'ah 

berupa hifz al-bî'ah. Dalam perspektif fikih, itu juga berfungsi sebagai mediator pelaksanaan 

sesuatu yang wajib (al-kulliyat al-khamsah) sehingga menjadi wajib untuk dilakukan, dan segala 

kemungkinan yang dapat mengakibatkan kerusakan wajib dilarang atau diblokir dengan pendekatan 

sadd al-zarâ'I. Oleh karena itu, sangat penting untuk mempertimbangkan pelestarian  

Terakhir, lokasi konservasi lingkungan harus ditetapkan untuk memelihara, melindungi, 

memanfaatkan secara lestari, rehabilitasi, dan meningkatkan kualitas lingkungan untuk memastikan 

kesejahteraan manusia dan makhluk hidup lainnya dalam jangka panjang. 

 

Daftar Pustaka 

[1] E. Fadilah, Edukasi Gerakan Pengelolaan Lingkungan. 2021. 

[2] K. A. RI, Al-Qur’an dan Terjemah. Jakarta: Kementerian Agama RI, 2000. 

[3] M. Syamsudin, “Krisis Ekologi Global dalam Perspektif Islam,” J. Sosiol. Reflektif , vol. 11, 

no. 2, pp. 83–106, 2017. 

[4] Ghufron dan Saharudin, “ISLAM DAN KONSERVASI LINGKUNGAN Telaah Pemikiran 

Fikih Lingkungan Yusuf al-Qaradhawi,” J. Millah , vol. 6, no. 2, Feb. 2007. 

[5] Dr.Agus Hermanto, Fikih Ekologi. malang: CV. Literasi Nusantara Abadi, 2021. 

[6] Nur Fauzan Ahmad, “Problematika Transliterasi Aksara Arab-Latin: Studi Kasus Buku 

Panduan Manasik Haji dan Umrah,” NUSA, vol. 1, no. 12, pp. 126–136, 2017, [Online]. 

Available: file:///C:/Users/Dr. Supandi/Downloads/15643-37809-1-SM.pdf. 

[7] Dwi Runjani Juwita, “Fiqh Lingkungan Hidup Dalam Perspektif Islam,” El-Wasathiya J. 

Stud. Agama , vol. 5, no. 1, 2017. 

[8] Dede Rodin, “Alquran Dan Konservasi Lingkungan: Telaah Ayat-Ayat Ekologis,” Al-Tahrir 

J. Pemikir. Islam , vol. 17, no. 2, 2017. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
September 2024. Vol.11. No.4 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

408 
 

[9] Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam, IX. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 2004. 

[10] Mujiono Adillah, Fikih Lingkungan Panduan Spiritual Hudup Berwawasan Lingkungan. 

Yogyakarta: Unit Penerbit dan Percetakan Akademi Manajemen Perusahaan YKPN, 2005. 

[11] Syazee, Theories of Islamic Law: The Methodology of Ijtihad. Islamabad: Islamic Reseach 

Institute, 1994. 

[12] Abdul Wahab Khallaf, Ilmu Usul Fikih. Kairo: al-Dar al-Quwaitiyyah , 1978. 

[13] Ahmad Hasan, Early Development of Islamic Law. Dalhi: Adam Publishers & Distributors, 

1994. 

[14] Zainudin Ali, Hukum Islam. Jakarta: Sinar Grafika, 2006. 

[15] A. Bestowed Trust, Islam and Ecology. Amerika: Harvard University Press, 2003. 

[16] Mohamad Subli, “Melestarikan Lingkungan Untuk Terwujudnya ‘Baldatun Thoyyibatun Wa 

Robbun Ghofur’ (Kajian Surah Al-Hijr: 19),” Al-Mutsla, vol. 5, no. 2, pp. 302–321, 2023, 

doi: 10.46870/jstain.v5i2.684. 

[17] Ahmad Khoirul Fata, “Teologi Lingkungan Hidup Dalam Perspektif Islam,” ULUL ALBAB 

J. Stud. Islam, vol. 15, no. 2, 2015. 

[18] Abd Aziz, “Konservasi Alam Dalam Perspektif Etika Islam,” Akad. J. Pemikir. Islam , vol. 

19, no. 2, 2014. 

[19] M. Dawam Rahardjo, Ensiklopedi Al-Qur’an: Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep-Konsep 

Kunci. Jakarta: Paramadina, 1996. 

[20] Muhammad Abu Zahrah, Usul al-Fiqh. Mesir: dar al-Fikr al- ‘Arabi, 2000. 

[21] M. H. Zuhdi, “Paradigma Fiqh Al-Bi’ah Berbasis Kecerdasan Naturalis: Tawaran Hukum 

Islam Terhadap Krisi Ekologi,” Al-’Adalah, vol. 12, no. 2, 2017. 

[22] Yusuf Al-Qaradhawi, Al-Ijtihad Al-Mu’ashir. Beirut: Al-maktab Al-Islami, 1998. 

[23] Syekh Abdullah al-Jadi’, Taisîri ‘Ilmi Ushûlil Fiqhi lil Jadi.’ Beirut: Dârul Minhâj, 2002. 

[24] Jaser ‘Audah terj. ‘Ali Abdelmon’im, al-Maqasid untuk Pemula. Yogyakarta: Suka-Press 

UIN Sunan Kalijaga, 2013. 

[25] Ulin Niam Masruri, “Pelestarian Lingkungan Dalam Perspektif Sunnah,” At-Taqaddum, vol. 

6, no. 2, 2016. 

[26] Muhammad bin Ismail bin Ibrahim Al-Mughirah Al-Bukhari, Sahih Al-Bukhari. kairo: Dar 

Al-Sya’ab, 1987. 

[27] Ahmad Thohari, “Epistemologi Fikih Lingkungan: Revitalisasi Konsep Masalahah,” Az 

Zarqa’ J. Huk. Bisnis Islam, vol. 5, no. 2, 2013. 

 


