
JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Mei 2024. Vol.11. No.2 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

118 
 

MODERATISME ISLAM MELALUI KURIKULUM PENDIDIKAN PESANTREN 
(Studi Perbandingan Pada Implementasi Kurikulum Pendidikan Pondok 

Pesantren Fadlillah dan Pondok Pesantren Jawaahirul Hikmah dalam 

Membentuk Sikap Moderat Beragama Santri) 
1Abid Rohman, 2Munir Mansyur, 3Imam Ibnu Hajar 

1,2,3Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, Indonesia 
1abid.rohman@uinsa.ac.id, 2munirmansyur1959@gmail.com, 

3imam.ibnuhajar@uinsa.ac.id 

 

Abstrak 

Moderatisme Islam Melalui Kurikulum Pendidikan di Pesantren Fadllillah dan Pesantren Jawaahirul 

Hikmah merupakan studi kualitatif dengan analisis perbandingan.  Pemilihan lokus pada Pesantren 

Fadllillah karena lembaga ini telah mengkolaburasikan kurikulum Pendidikan Madrasah MTs-MA 

dengan muatan kurikulum lokal pendidikan pesantren sistem Tarbiyatu al-Mu’allimin al-Islamiyyah 

serta ajaran tasawuf sang kiai pengasuh. Sementara pemilihan pada situs Pesantren Jawaahirul 

Hikmah merupakan pondok yang telah menerapkan sistem pendidikan sekolah umum/formal (SMP-

SMA) dengan memadukan nilai-nilai pendidikan karakter pesantren dan nilai-nilai ajaran tasawuf 

sang kiai pengasuh pondok antara lain; dzikir harian, ajaran ma’rifat, dan istighathah rutin malam 

jum’at. Berbagai data di dalam studi ini dikumpulkan dengan teknik observasi, wawancara dan 

dokumentasi. Hasil studi ini menyimpulkan bahwa; kedua Lembaga tersebut telah mendidik para 

santrinya dengan sikap moderat dalam beragama melalui disain kurikulum pendidikan pesantren 

sesuai dengan perkembangan zaman dan regulasi pemerintah dengan cara mengkolaburasikan 

muatan kurikulum Pendidikan Islam pesantren dan muatan kurikulum pendidikan sekolah 

formal/umum yang berjalan selaras dan saling melengkapi. Implikasi dari penelitian ini menegaskan 

bahwa; 1) Pemahaman moderatisme Islam sudah ditanamkan semenjak di pesantren; 2) 

pengembangan kurikulum pendidikan Islam di pesantren selalu dilakukan dengan fleksibel yang 

dipengaruhi oleh faktor kepemimpinan kiai.  

Kata kunci: moderatisme islam, kurikulum pesantren, pendidikan karakter 

 

Abstract 

Islamic moderation through the educational curriculum at the Fadllillah and the Jawaahirul Hikmah 

Islamic Boarding School is a qualitative study with comparative analysis.  The reason for choosing 

the Fadllillah Islamic Boarding School is because this institution has collaborated the Madrasah 

education curriculum with the local educational curriculum system of the Tarbiyatu al-Mu'allimin 

al-Islamiyyah and the Sufism teachings. Meanwhile, the selection of the Jawahirul Hikmah Islamic 

Boarding School cause this institution has implemented a formal school education system by 

collaborating the values of Islamic boarding school character education and the Sufism teachings of 

the kiai who cares for this institution too like; daily dhikr, ma'rifat teachings. All data in this study 

was collected using observation, interviews, and documentation. The results of this study conclude 

that; The two institutions above have educated their students with a moderate attitude in religion 

through Islamic boarding school education curriculum by adapting to government regulations. The 

implications of this research confirm that; 1) an Understanding of Islamic moderation has been 

instilled since at Islamic boarding school; 2) the development of the Islamic education curriculum in 

Islamic boarding schools is always carried out flexibly, which is influenced by the leadership of 

kiai.  

Keywords: Islamic moderation, Islamic boarding school curriculum, character education  

mailto:abid.rohman@uinsa.ac.id
mailto:munirmansyur1959@gmail.com
mailto:imam.ibnuhajar@uinsa.ac.id


JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Mei 2024. Vol.11. No.2 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

119 
 

Pendahuluan 

Keberadaan sikap yang ‘terlalu berlebihan’ dalam beragama (ekstrim) al- ghuluw fi al-din 

bukanlah hal yang baru di dalam sejarah Islam. Semenjak periode pertama umat islam, sejarah 

telah mencatat bahwa terdapat kelompok masyarakat yang terlalu berlebih-lebihan dalam 

beragama, atau yang dikenal dengan sikap ektrim ini; hal inilah yang kemudian dikenal di dalam 

sejarah Islam sebagai cikal bakal munculnya firqoh Khawarij. Kelompok ini seringkali mengkafir-

kafirkan sebagian umat Islam lainnya yang berbeda faham dengannya baik dalam hal politik 

maupun dalam hal beragama. 

Pada pihak sisi yang berseberangan ternyata juga telah muncul sebuah kelompok lain di 

dalam masyarakat muslim pada saat itu yang tidak kalah radikal dan ekstreemnya dengan firqah 

Khawarij di atas di dalam memahami dan mengamalkan ajaran agama Islam; mereka dikenal 

dengan firqah Murji’ah. Kelompok masyarakat ini lebih dikenal dengan sikap liberalnya di dalam 

beragama. Kemunculan dua kelompok ini di zaman awal Islam telah menjadi embrio kemunculan 

sikap radikal atupun sikap ekstrim yang dilakukan oleh kelompok umat muslim dewasa ini. 

Sikap sebagaimana yang telah dilakukan oleh kelompok Khawarij ini kurang lebih hampir 

identik dengan pandangan atau sikap radikal dan ektreem yang telah dilakaukan oleh kaum 

radikalis ekstrismis Islam, dan sikap sebagaimana yang telah dilakukan oleh kelompok Murji’ah 

ini kurang lebih mirip dengan pandangan atau sikap liberal yang dipertontonkan oleh kelompok 

liberalis Islam.[1] Menurut Khalif Muammar sebagaimana dikutip oleh Iffah Zamimah di dalam 

tulisannya; “terdapat tiga hal yang bisa  membendung liberalisasi dalam beragama yakni antara 

lain; pertama, pengukuhan worldview Islam dan penguasaan tradisi keilmuan Islam, kedua, 

menghindari pemikiran dikotomi, dan yang ketiga, adalah pendekatan wasathiyyah”.[1] 

Selain fenomena munculnya pemahaman agama yang ekstrem yang dilakukan oleh kedua 

kelompok di atas semakin menyemarak, dewasa ini juga muncul beberapa kasus konflik yang 

bernuansa keagamaan, hal tersebut juga memicu ketegangan dalam hubungan antar kelompok 

masyarakat di Indonesia. Ketegangan tersebut sejatinya dipicu pada mulanya   oleh perbedaan 

pemahaman atau pandangan keagamaan antar kelompok dalam Islam, salah satu contoh dalam 

kasus ini adalah dihancurkannya tempat basis kelompok masyarakat yang menganut faham 

Ahmadiyyah dan lain-lain. Sejatinya konflik itu memang tidak berdiri  di atas perbedaan 

pandangan keagamaan semata, akan tetapi bila ditelusuri lebih jauh, hal itu merupakan akumulasi 

dari beberapa persoalan  dan kepentingan, baik kepentingan politik, ekonomi, sosial, dan 

lainnya”.[2] 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Mei 2024. Vol.11. No.2 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

120 
 

Bila mana ditelaah ke belakang, munculnya perbedaan pemahaman dalam memahami agama 

(islam) apakah itu disebabkan adanya tendensi tertentu ataupun tidak, ataukah adanya faktor 

kepentingan eksternal maupun internal di dalam masyarakat muslim perlu disikapi dengan lebih 

arif dan bijaksana. Sebuah perbedaan di masyarakat jika dapat dikelola dengan baik, maka tidak 

semua perbedaan itu akan berujung pada konflik dan kekerasan. Justru perbedaan itu akan 

mendatangkan berkah dan rahmat. 

Pondok pesantren sebagai salah satu lembaga pendidikan Islam yang sudah mengakar di 

masyarakat Indonesia memiliki peran yang cukup signifikan di dalam melakukan penguatan 

pemahaman beragama yang moderat. Dalam sejarah umat Islam Indonesia; Pondok pesantren 

menjadi pusat pendidikan Islam kultural telah memberikan wawasan tentang Islam yang kaaffah 

dan bahkan tidak sedikit lembaga ini juga menjadi basis perjuangan bangsa Indonesia melawan 

penjajah pada era kolonialisasi di Nusantara. 

Dewasa ini, di masyarakat kita juga didapati beberapa isu yang kurang sedap didengar, 

antara lain munculnya anggapan sebagian masyarakat yang ‘anti islam’ adanya pesantren yang 

disinyalir telah disalahfungsikan dari yang sebenarnya dalam kontek kultur masyarakat Islam 

nusantara, dimana kalangan kelompok radikal dalam Islam di Indonesia menggunakan institusi 

pesantren sebagai tempat penyebaran faham radikal dan ekstrim. Terlepas dari kebenaran isu 

tersebut tentu harus dibuktikan dengan penelitian yang mendalam ke depan. Namun yang patut 

menjadi perhatian di sini adalah adanya upaya pesantren untuk membuktikan diri bahwa lembaga 

ini dalam sejarah umat Islam di Indonesai tidak pernah menjadi basis ajara Islam radikal, ataupun 

basis dari ajaran Islam liberal. 

Studi ini bermaksud untuk menjelaskan kepada masyarakat Indonesia khususnya dan 

masyarakat dunia pada umumnya; bahwa institusi pendidikan Islam pesantren sesunguhnya telah 

berupaya maksimal untuk menanamkan budaya, sikap, karakter moderat dalam bergama ‘islam’ 

bagi para santrinya dengan disain kurkulum yang diterapkan sedemikan rupa. Salah satu contoh hal 

itu dilakukan oleh dua pesantren yakni         pesantren Fadllillah di Tambaksumur-Waru Sidoarjo dan 

Pesantren Jawaahriul Hikmah 3 Tulungagung. 

Penentuan dua lembaga pesantren ini dipilih sebagai obyek kajian dalam penelitian pada studi 

ini dengan alasan antara lain: Pertama; Pesantren Fadlillah di Sidoarjo sebagai salah satu lembaga 

pendidikan pondok yang menerapkan sistem kurikulum Madrasah (MTs-MA) di bawah 

pengawasan Kementrian Agama RI dengan mengkolaburasikan kurikulum Tarbiyatul Mu’allimin 

al-Islamiyyah dan muatan pendidikan tasawuf ajaran pengasuh pondok. Sementara pondok 

pesantren Jawaahirul Hikmah 3 di Tulungagung merupakan lembaga pondok pesantren yang 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Mei 2024. Vol.11. No.2 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

121 
 

mengimplementasikan sistem pendidikan sekolah formal (SMP-SMA) di bawah Kenentrian 

Pendidikan Nasional dengan mengkolaburasikan nilai-nilai pendidikan karakter (tasawuf) yang 

diajarkan oleh pengasuhnya. Kedua; dua pesantren ini dipilih karena merupakan pesantren yang 

muncul pada era modern yakni pada sekitar tahun 1990 yang tentunya telah menyesuaikan dengan 

regulasi pemerintah dewasa ini, terutama tentang sistem pendidikannya. Kedua hal tersebut di atas 

menjadi dasar untuk menemukan formula/model dalam pengembangan disain kurikulum 

pendidikan pesantren guna mewujudkan sikap moderat dalam beragama bagi para santri untuk 

hidup di masyarakat nantinya. 

 

Metode Penelitian 

Studi ini merupakan penelitian kualitatif,[3] dengan pendekatan studi kasus pada dua pondok 

pesantren yang mengkolaburasikan sistem pendidikan formal sekolah /madrasah dengan sistem 

pendidikan pesantren di era sekarang. Data yang digunakan dahasilkan dari observasi langsung di 

lapangan, wawancara dengan informan kunci dengan pihak-pihak yang terkait secara lagsung di 

lapangan, serta kajian pada dokumen yang terkait dengan tema. Studi ini bermaksud untuk 

melakukan kajian analisis perbandingan sehingga menemukan model implementasi kurikulum 

pendidikan pesantren yang mendidik, menanamkan para santri memiliki sikap yang moderat di 

dalam beragama dan toleran terhadap perbedaan untuk bekal hidup di masyarakat. 

Beberapa riset terdahulu terkait dengan tema ini sesungguhnya  telah dilakukan oleh para 

peneliti lainnya; seperti halnya yang dilakukan oleh Iffati Zamimah yang menegaskan bahwa 

moderasi Islam telah dikenal lama dalam tradisi Islam,[4]      lebih lanjut ia juga menegaskan bahwa 

terdapat banyak ayat  al-Qur’an yang telah menjelaskan prinsip moderat (washatiyah) dalam 

beragama sebagaimana dijelaskan oleh penafsir kontemporer Indonesia yakni Qurais Shihab”.[4] 

Penafsiran moderatisme Islam dapat diaplikasikan pada konteks kehidupan masyarakat di 

Indonesia. Pemikiran tesebut dapat di temui di dalam karya M. Quraisy Syihab pada beberapa 

buku karyanya.[4] 

Selaras dengan studi di atas juga dilakukan oleh Saibani yang menegaskan bahwa 

pelaksanaan pendidikan Islam moderat di pondok pesantren telah dilakukan denggan  

menggunakan media pembelajaran kajian kitab kuning, kajian seminar, diskusi umum, pengajian 

tabligh       akbar yang dihadiri oleh khalayak masyarakat serta upaya pengasuh di dalam menjalin 

kerjasama dengan berbagai pihak terkait di luar pesantren.[5]  Temuan di atas  juga dikuatkan oleh  

Fifi Nofiaturrahmah[6] di dalam studinya yang menjelaskan bahwa peran pengasuh yakni kyai dan 

ustadz/ah sangat penting menjadi sosok figur idaman bagi santri. Sikap dan perilaku pengasuh 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Mei 2024. Vol.11. No.2 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

122 
 

pesantren di dalam kehidupan sehari-hari menjadi contoh yang baik dan membekas di dalam jiwa 

para santri. 

Hal tersebut di atas juga relevan dengan yang disampaikan oleh Muhammad Munginudin 

Santoso,[7] yang menyatakan bahwa lembaga pondok pesantren telah memberikan penanamn 

karakter modat bagi santri dengan berbagai macam strategi antara lain; moral knowling,  modelling 

figur ustadz/kiai, moral felling and loving, moral acting, habituasi/pembiasaan.[7]  

Kajian tentang tema pengembangan kurikulum modersi beragama juga pernah dilakukan 

oleh Heni Listiana dan Supandi,[8] namun masih fokus  pada situs madrasah  tidak fokus pada 

kurikulum pendidikan pesantren dewasa ini. Dengan pertumbuhan pesantren yang semakin cepat 

dari hari ke-hari, terleih adanya isu negatif dari sebagian kelompok masyarakat yang 

mendiskreditkan pesantren, sebagai sarang terorisme dan lembaga tempat pendidikan faham 

radikal, maka dirasa sangat penting dan mendesak untuk dilakukan kajian dalam tema serupa yang 

difokuskan pada situs lembaga pendidikan pesantren di era kekinian untuk menemukan fakta yang 

sebenarnya. 

 

Pembahasan 

Di dalam kajian khazanah Islam klasik, sejatinya tidak dikenal diskurus/ istilah 

”moderatisme”. Walaupun demikian bila mana duruntut lebih jauh ke belakang; penggunaan dan 

pemahaman konsep ini  pada umumnya merujuk ke sejumlah kata dalam bahasa Arab, antara lain;  

al-wast, al-qist, al-tawazun, al-i’tidal, dan semacamnya.[9] Menurut sebagian tokoh / sarjana  

muslim,  beberapa istilah tersebut terakhir dipakai untuk merujuk konteks sikap keberagamaan 

yang tidak melegalkan kekerasan sebagai jalan keluar untuk mengatasi berbagai persoalan teologis 

dalam Islam.[10] 

Salah satu contoh mengenai hal tersebut sebagaimana ditegaskan oleh Masdar Hilmy bahwa 

kadar sikap moderatisme di dalam keberagamaan dapat dipahami secara berbeda-beda sesuai 

dengan konteks masing-masing lokalitas dan waktunya. Sekalipun secara generik konsep 

moderatisme memiliki kerangka pikir yang relatif sama, jika dikaitkan dengan konteks lokalitas 

tertentu hal itu berimplikasi pada pemaknaan yang beragam. “Secara generik, konsep moderatisme 

dimaknai sebagai jalan tengah, sebuah pilihan di antara dua kutub ekstremitas pemikiran 

keagamaan yang berhadap-hadapan”. Yusuf Qardhawi mengistilahkan --sebagaimana dikutip 

Kamran A. Bukhori-- bahwa tradisi pemikiran keagamaan, kutub ekstremitas seringkali 

didefinisikan sebagai al-ghuluww –atau identik dengan istilah  al-mutatarrif- atau berlebih-lebihan 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Mei 2024. Vol.11. No.2 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

123 
 

dan moderatisme sering disebut sebagai al-wast yang berarti jalan tengah (middle-path atau 

middle-way) atau pertengahan. 

Dalam konteks pemahaman teologis, moderatisme seringkali diasosiasikan dengan konsep 

”la-wa-la”, sebuah istilah yang berkonotasi pada konsep yang bermakna ”tidak-tidak”: tidak ke 

Barat atau Timur, tidak ekstrem kanan atau kiri, tidak literalis atau liberalis, dan seterusnya. 

Implementasinya di dalam kehidupan beragama di masyarakat seseorang yang bersikap moderat 

itu cenderung bersikap toleran, anti kekerasan, tidak berlebih-lebihan di dalam beragama, 

cenderung pemaaf dan bersikap terbuka menerima pendapat orang lain walaupun berbeda 

pandangan dengannya. 

Di dalam studi ini konsep moderatisme islam dimaknai sebagai sebuah prinsip sikap tengah 

dalam bermazab fiqh maupun aqidah. Moderatisme Islam secara umum dimaknai sebagai sebuah 

sikap yang direpresentasikan oleh kelompok moderat yang menempati titik tengah dalam spektrum 

pemikiran keislaman. Kelompok Islam moderat sebenarnya menempati ruang tengah di antara dua 

kelompok yakni radikal dan mutatarrif. Sikap modertat dalam bermazhab dalam aqidah, fiqh 

maupun pemikiran dalam Islam ini yang memungkinkan keleluasaan bergerak bagi mereka untuk 

dapat menerima Ideologi Pancasila dan UUD 1945 sebagai dasar negara kesatuan Republik 

Indonesia yang berbhineka tunggal ika.[10] 

Pesantren Sebagai Basis Pendidikan Karakter 

Konsep karakter sejatinya adalah  nilai-nilai yang khas  yang terpatri dalam diri dan jiwa 

manusia dan diwujudkan dalam bentuk perilaku dalam kesehariannya di dalam kehidupan 

sosial.[11] Konsep “karakter secara koheren sesungguhnya memancar dari hasil olahpikir, 

olahhati, olahraga, serta olahrasa dan karsa seseorang atau sekelompok orang di dalam kehidupan 

di masyarakat”.  

Menurut para ahli pendidikan; sejatinya karakter manusai itu bisa dibentuk dan dilatih 

melalui pendidikan. Thomas Lickon mejelas bahwa pendidikan karakter pada prinsipnya sebagai 

sebuah aktifitas pendidikan untuk bertujuan untuk membentuk kepribadian yang baik bagi para 

pelajar melalui pendidikan budi pekerti yang luhur; seperti halnya sikap jujur, adil, disiplin, 

bertanggung jawab, menghormati hak orang lain, mau kerja keras dan sebagainya.[12] 

Di dalam penjelasan pada pasal 1,  Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional tahun 2003 

juga telah disebutkan bahwa diantara tujuan pendidikan nasional adalah mengembangkan potensi 

peserta didik untuk memiliki kecerdasan dan akhlak  mulia.[13] Dari ketentuan undang–undang 

tersebut di atas dapat ditegaskan bahwa pendidikan karakter yang dikehendaki adalah sebuah 

pendidikan untuk menyiapkan               generasi bangsa Indonesia memiliki watak, karakter, sikap yang 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Mei 2024. Vol.11. No.2 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

124 
 

berdasarkan pada falsafah negara Republik Indonesia yakni nilai-nilai luhur ideiologi Pancasila. 

Sejatinya pendidikan karakter ini memiliki tugas untuk mengembangkan misi penanaman karakter 

peserta ddidik yang baik, memiliki moralitas yang terpuji seperti halnya kejujuran, keadilan, 

toleransi, kebijaksanaan, kedisiplinan diri dan rasa saling menolong. “Nilai-nilai yang harus 

dikembangkan dalam pendidikan karakter di Indonesia sedikitnya dapat diidentifikasikan berasal 

dari tiga hal pokok yakni; pertama, Agama, kedua, Idiologi Pancasila, ketiga; Budaya, yakni nilai-

nilai budaya yang diakui oleh masyarakat bangsa Indonesia”. 

Lebih lanjut, istilah moderasi bila dirujuk ke dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, 

memiliki pengertian; “sebagai sebuah upaya penghindaran kekerasan atau penghindaran 

keekstreman”. Kata moderasi adalah “serapan dari kata moderat, yang berarti sikap menuju  ke 

arah jalan tengah”.[14] Bila mana kata ‘moderasi’ itu digandengkan dengan kata ‘beragama’, 

menjadi ‘moderasi beragama’, maka istilah tersebut memiliki pengertian  menghindari 

keekstreman dalam praktik beragama. Sikap moderat ataupun moderasi di dalam beragama 

merupakan sebuah sikap yang menunjukkan kedewasaan dalam bertingkah laku di masyarakat. Hal 

tersebut sangatlah diperlukan dewasa ini, terlebih lagi di dalam kehidupan yang majmu’ 

multikultural sebagaimana yang ada di negara dan bangsa Indonesia saat ini. 

Dengan kenyataan beragamnya masyarakat Indonesia dewasa ini maka patut untuk 

diperhatikan akan munculnya beragam pendapat yang berbeda maupun keyakinan serta kepentingan 

masing-masing warga masyarakat indonesia termasuk dalam hal ini adalah perbedaan agama. 

Untuk mewujudkan kehidupan yang harmonis saling memahami berbagai pandangan masyarakat 

yang lain maka perlu upaya kedewasaan sikap dengan menghargai beragam perbedaan itu; 

termasuk perbedaan dalam hal beragama. Terlebih lagi perlu difahami bahwa kebebasan untuk 

menyampaikan pendapat ataupun kebebasan untuk beragama dan berkeyakinan telah di lindungi 

oleh konstitusi negara kita yakni UUD 1945. 

Implementasi Moderatisme Islam Melalui Kurikulum Pendidikan di Pesantren  

Lembaga pendidikan Pondok Pesantren Fadllillah  berada desa Tambak Sumur, Kecamatan 

Waru Kabupaten Sidoarjo, tepatnya di Jalan Kiai Ali 57-A D.[15]  Secara geografis desa 

Tambaksumur, kecamatan Waru kabupaten Sidoarjo berbatasan dengan wilayah kota Surabaya 

Selatan.  

Pondok Pesantren Fadllillah memiliki cita-cita: ingin menhadirkan santri dan alumni sebagai 

insan yang berbudi tinggi, berpengetahuan luas, berbadan sehat dan perfikiran bebas. Untuk 

mewujudkan hal tersebut di atas, Pondok Pesantren ini berupaya untuk membiasakan para santri 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Mei 2024. Vol.11. No.2 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

125 
 

berperilaku secara islami, mengasah cara berfikir yang kritis, rasional sebagai bekal meraih 

pendidikan yang lebih tinggi serta dapat mengimplementasikan dalam bermasyarakat. 

Di dalam implementasi pendidikannya, Pesantren Fadllillah di Tambak Sumur Waru 

Sidoarjo menghendaki agar para santrinya dapat menyelasaikan studinya selama  6 tahun yang 

merupakan gabungan jenjang pendidkan di Madrasah Tsanawiyah dan dilanjut pada jenjang 

pendidikan Madrasah Aliyah yang dikemas dalam bingkai pondok pesantren putra dan putri 

dengan system asrama (boarding school) selama 24 jam. 

Pesantren ini juga memberikan kesempatan bagi para alumninya yang sudah  menyelesaikan  

program studinya di Madrasah Aliyah untuk bisa menambah ilmu dengan mengikuti program 

pengabdian di Pondok. Tidak semua alumni mendapat kesempatan untuk mengambil program ini. 

Kebijakan tersebur ada di kebijakan pengasuh pondok. Alumni yang mengambil program 

pendidikan di pondok dapat meneruskan studinya di beberapa perguruan tinggi di  sekitar 

Surabaya dan Sidoarjo. 

Program pengabdian bagi alumni pondok dapat berupa membantu pengasuh pondok di 

dalam bidang pendidikan pnegajaran, bidang kepengasuhan santri, program pembangunan pondok 

maupun program usaha ekonomi, program kesehatan santri, pembangunan sarana dan prasarana 

pondok, pembangunan ruangan kelas dan asrama sampai pada penyiapan  logistik bagi para santri 

dan guru di pondok. 

Lain dari pada itu, para santri yang sudah lulus pada jenjang program MTs-MA atau yang 

elah lulus program Tarbiyatul Mu’allimin al-Islamiyyah (TMI) mereka dianjurkan untuk 

mengikuti program tambahan mengikuti kajian Tasawuf yang di asuh oleh pengasuh pondok 

dengan program majlis Dalaail al-Khairat yang diselenggarakan setiap satu bulan sekali. 

Di dalam kehidupan sehari-hari para santri di pondok pesantren ini wajib untuk mengikuti 

program kependidikan dan kepengasuhan selama 24 jam. Kegiatan sekolah dimulai pada pukul 

07.00 pagi sampai pukul 15.10 dengan kurikulum gabungan yakni kurikulum Pendidikan 

Madrasah dan Kurikulum Tarbiyatul Mu’allinin al-Islamiiyah (TMI), sementara  pada sore  hari, 

para santri wajib mengikuti kegiatan ekstrakurikuler dan kegiatan asrama  yang berlangsung 

sekitar pukul 15.10 sampai pagi hari sebelum pelaksanaan pembelajaran sekolah di pagi hari. 

Para santri senior di Fadllillah ini mendapat tugas menjadi pengurus asrama, dan pengurus 

organisasi santri OPPF, sementara para santri alumni mereka juga membantu pada bidang 

kepengasuhan santri sebagai ustad ustadzah muda yang bertugas membimbing para santri di 

asrama, sebgain dari mereka diberi tugas untuk mengusrus administrasi dan petugas piket jaga di 

kantor selama proses pendidikan formal di sekolah pagi hari.  



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Mei 2024. Vol.11. No.2 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

126 
 

Sebagian santri senior ini juga ada yang mendapat tugas sebagai pembimbing santri bidang 

kegiatan ekstra kurikuler seperti kegiatan pramuka, tartil / qira’ah al-Qur’an, pengenbangan dan 

penguatan bahas Arab dan Inggris, kegiatan tahfidz al-Qur’an, serta kegiatan ekstra lainnya. 

Adapun Komposisi Kurikulum Pondok Pesantren Fadllillah diselenggarakan  secara integrasi 

antara Muatan Kurikulum  Nasional (umum) : 40% = 100%  di bawah pengawasan Kemenag RI, 

dan  muatan TMI (Tarbiyatul Mu’allimin al Islamiyah) : 40 % = 100% ditambah dengan pelajaran  

muatan khusus Fadlillah :20% =100% (tasawuf) amaliyah yaumiyyah  tasawwuf dari pengasuh 

pondok. 

Sebagai Ilustrasi Kurikulum Fadllillah yang menerapkan sistem asrama  (Boardnig School) 

dapat dijelaskan sebagai berikut; yakni muatan pada (Core curriculum dan hidden curriculum) 

Pembelajaran 24 jam/hari/sistem boarding school dengan rincian : 9 jam belajar di kelas dan 15 

jam kegiatan di luar kelas/asrama. Dengan didirikannya Madrasah Tarbiyatul Mua’llimin Al-

Islamiyah (TMI) Fadllillah Sistem pendidikan di Pondok Pesantren Fadllillah menerapkan prinsip 

Tri Pusat Pendidikan dengan unsur; Asrama sebagai minatur keluarga, lingkungan pondok sebagai 

miniatur lingkungan masyarakat, dan kelas sebagai miniatur lingkungan sekolah dengan tetap 

memegang teguh nilai-nilai pesantren yang dibingkai  di dalam  motto kehidupan pondok yang 

utuh yakni;  berbudi tinggi; berbadan sehat; berpengetahuan luas dan berfikiran bebas; serta nilai-

nilai yang terkandung di dalam  Panca Jiwa Pondok  Fadllillah yang telah dirumuskan antara lain 

yakni a) jiwa  keikhlasan; b) Jiwa kesederhanaan, c) Jiwa berdikari, d) Jiwa ukhuwah Islamiyah; 5) 

Jiwa ‘kebebasan’. 

Sebagaimana pesantren  pada umumnya, dapat dimaklumi bersama bahwa lembaga Pondok 

Pesantren Fadlillah di desa Tambak Sumur Waru Sidoarjo yang berdiri sejak tahun 1997 diilhami 

dari keinginan para pendiri pondok yakni Al-Marhum KH. Abdul Ghoni untuk membuat pondok 

pesantren yang identik dengan pondok Modern Darussalam Gontor Ponorogo. Saat itu putra beliau 

yang bernama al-Marhum KH. Ja’far Shodiq telah menyelesaikan studinya sampai jemjang 

Sarjana strata satu di Institut Pendidikan Darussalam Gontor. 

Moderatisme Islam yang ditanamkan pada lembaga Pondok Pesantren Fadllillah ini merupakan 

bagian       dari pendidikan karakter yang mewujudkan dan membiasakan para santri/siswa untuk 

memiliki sikap moderat dalam beragama (islam), hal tersebut diwujudkan dengan segala aktifitas 

yang dilakukan oleh para guru/ustadz-ustaszah  melalui kurikulum pembelajaran di sekolahnya 

yang meliputi; kajian pelajaran Tauhid/Aqidah Ahlu Sunnah wa al-Jama’ah, Tarikh Islam, Tafsir 

al-Qur’an, Hadits, Fiqh, Bahasa Arab, al- Mahfudzat, Tasawuf kajian Kitab Bidayah wa al-

Nihayah, Perbandingan Agama (Muqaranah al-Adyan) dan muatan pelajaran umum lainnya 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Mei 2024. Vol.11. No.2 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

127 
 

sebagaimana diajarkan pada kurikulum MTs dan MA yang diajar oleh para guru /asatidz  alumni 

Pondok Modern Gontor, Alumni Universitas Islam Negeri Sunan Ampel, UNESA,  dan beberapa 

kampus luar negeri seperti Universitas al Azhar Cairo, dan Universitas ‘Ain Syams Mesir.   

Secara umum dapat ditegaskan bahwa lembaga pesantren Fadllillah yang ada di desa 

Tambaksumur-Waru-Sidoarjo telah menanamkan pendidikan karakter melalui segala aktifitas 

kegiatan  pondok baik melalui pendidikan formal yang berada di lembaga  Madrasah dengan 

kurikulum Kementrian Agama RI, maupun kurikulum TMI dibawah naungan pondok pesantren 

serta melalui hidden curriculum  segala aktifitas di asrama pesantren ini. 

Moderatisme Islam Pada Pendidikan Pesantren Jawaahirul Hikmah 3 Tulungagung. 

Pondok Pesantren Jawaahirul Hikmah 3 terletak di kabupaten Tulungagung, tepatnya di 

dusun Tumpuk desa Besuki Kecamatan Besuki Kabupaten. Tulungagung. Pesantren ini didirikan 

pada tahun 1992. Seiring dengan berjalannya waktu, pesantren ini berkembang tahap demi tahap, 

yang pada tahun 2000 dimulailah kegiatan ekstrakurikuler musik Marchingband yang sampai saat 

ini telah memperoleh berbagai prestasi baik di tingkat lokal, nasional maupun internasional. 

Pesantren ini menyelenggarakan pendidikan formal setingkat, TK, SMP dan SMA 

Jawaahirul Hikmah di bawah kurikulum Kementrian Pendidikan Nasional dan Pendidikan non 

formal keagamaan yakni Madrasah Diniah dan Majlis Ta’lim untuk santri dari golongan bapak-ibu 

jama’ah pondok.  Dewasa ini lembaga pesantren Jawaahirul Hikmah 3 telah memiliki ragam 

fasilitas pendidikan antara lain; satu buah komplek  bangunan masjid; komplek asrama santri puta 

dan putri, komplek gedung sekolah TK,  SMP dan SMA, gedung perpustakaan, gedung balai 

pengobatan, laboratorium komputer, laboratorium bahasa, ruang tamu, koperasi pesantren, klinik 

kesehatan, aula pertemuan, dan lapangan out door di dalam komplek pesantren. 

Pondok Pesantren Jawaahirul Hikmah, menyelenggarakan pendidikan secara terpadu antara 

pendidikan diniyah dan pendidikan reguler/umum. Adapun jenjang pendidikan non formal di 

Pondok Pesantren Jawaahirul Hikmah antara lain:  pertama; Madrasah Diniah Ula, kedua; jenjang 

madrasah Diniyyah Wustho dengan masa studi 6 tahun yang terbagi dalam 6 tingkatan kelas: 

- Kelas 1 setara dengan kelas 7 

- Kelas 2 setara dengan kelas 8 

- Kelas 3 setara dengan kelas 9 

- Kelas 4 setara dengan kelas 10 

- Kelas 5 setara dengan kelas 11 

- Kelas 6 setara dengan kelas 12 

- Pengabdian (1 tahun) 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Mei 2024. Vol.11. No.2 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

128 
 

Lebih dari pada itu, lembaga Ponpes Jawaahirul Hikmah 3 Tulungagung juga menerapkan 

kurikulum Pendidikan Formal TK, SMP dan SMA di bawah Kementrian Pendidikan Nasional. Di 

dalam implementasinya para santri (siswa-siswi) diwajibkan untuk mengikuti pendidikan formal 

SMP dan SMA di pagi hari mulai pukul 07.00 s/d pukul 13.00, dan sore hari pada pukul 14.00 s/d 

15.15 mereka mengikuti pendidikan madrasah diniyyah secara terpadu dengan materi pelajaran 

antara lain: a). Pendidikan tahfidh al-Qur’an,  b). Pendidikan diniyah:  dengan materi  1) 

Akhlaq/taswuf, 2)Tauhid, 3) Fiqih, 4) Hadits, 5) Tarikh Islam, 6) Bahasa Arab (Nahwu-Shorof) 

serta didukung dengan kegiatan ekstrakurikuler antara lain; Marchingband, Pramuka, dan seni 

Hadrah Banjari. seni musik band, dan seni campursari.  

Sebagai basis dasar  ajaran pesantren secara umum yang menjadi dasar nilai-nilai pendidikan 

karakter pondok pesantren Jawaahirul Hikmah, maka pengasuh telah merumuskan  Pancaran Jiwa 

Pondok yang harus dihayati oleh para santri dalam bersikap, bertutur dan berbuat di masyarakat 

antara lain; prinsip a). Beribadah secara alim ulama, b). Berdisiplin yang tinggi, c). Menjadi 

jutawan dan Ilmuan yang dermawan dalam segala hal, d). Rela berjuang dan berkorban dalam 

menggapai cita-cita, serta e). Berakhlaq mulia dalam segala tingkah laku.  

Dalam rangkaian kegiatan di pondok pesantren ini seperti; kegiatan rutinitas ibadah 

amaliyah  syar’iyyah, istighathah rutin malam Jum’at, tahlil, praktik makrifat dan dzikir khafi, 

dzikir  do’a amalan harian diharapkan semua didasari di dalam upaya untuk mencari ridha Allah 

swt. 

Sementara itu, untuk memberikan bekal wawasan kebangsaan dan ke-Indonesian, 

nasionalisme, patriotisme, serta menumbuhkan sikap yang penuh teloran kepada para santri dan 

keapada masyarakat sekitar pondok yang beragam, seringkali pengasuh pondok ini memberikan 

pengarahan kepada para santrinya untuk memiliki sikap yang terbuka, tidak gampang iri dengki, 

tidak gampang memiliki sikap hasut kepada sesama.  Untuk menopang hal tersebut, pengasuh 

pondok  telah menuangkan di dalam buku saku panduan (teks istighathah) yang wajib dibaca oleh 

para santri secara berjama’ah pada setiap hari kamis malam Jum’at.  

Lain dari itu semua, pesantren Jawaahirul Hikmah juga berupaya menerapkan prinsip 

Pendidikan Islam sepanjang hayat. Oleh karenanya pengasuh pondok menganjurkan para santri 

dan jama’ah pondok (santri bapak-bapak/ibu-ibu) untuk menyekolahkan putra-putrinya di pondok 

mulai jenjang pendidikan TK, SMP dan SMA Jawaahirul Hikmah, bahkan juga disediakan 

program pengabdian bagi santri yang sudah tamat di SMA untuk membantu proses pendidikan 

lingkungan pondok pesantren. Pengasuh pondok pesantren Jawaahirul Hikmah juga seringkali 

menekankan akan pentingnya sikap toleran dan lapang dada,  menerima semua perbedaan yang 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Mei 2024. Vol.11. No.2 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

129 
 

ada. Sikap ini seyogyanya dimiliki oleh setiap orang. Kesadaran ini diperlukan ketika hidup di 

tengah masyarakat  yang kompleks yang terdiri dari berbagai macam suku dan agama.     

Secara lebih singkat dapat ditegaskan bahwa, penanaman dan pengembangan sikap moderat 

beragama bagi para santri di Pesantren Jawaahirul Hikmah telah dilakukan dengan membiasakan 

para santri memiliki pandangan terbuka, berbaik sangka dan bersikap toleran baik kepada antar 

umat beragama maupun toleran terhadap umat yang seagama (islam). Umat Islam diperbolehkan 

bekerja sama dengan pemeluk agama lain dalam aspek ekonomi, sosial dan urusan duniawi 

lainnya, sebagaimana ajaran Rasul Muhammad saw yang merupakan sosok pribadi yang sangat 

toleran dengan pemeluk agama lain, beliau menyampaikan di dalam al-Qur’an bahwa tidak ada 

paksaan dalam memeluk agama, La Ikraha fii al-Diin, juga sesuai dengan firman Alloh dalam al-

Qur’an. Lakum dii nukum wa liya diinu.[16] Sementara itu toleransi seagama  dimaknai sebagai 

prinsip beragama yang tidak ektrim kanan, maupun ekstrim kiri, para santri hendaknya mampu  

menjalin  hubungan baik dengan masyarakat di lungkungan seagamanya.  

Implikasi Penerapan Kurikulum Pesantren Fadllillah dan Pesantren Jawaahirul Hikmah 3 

dalam Mewujudkan Sikap Moderasi Beragama bagi Para Santri. 

Berdasarkan kajian literatur, pada umumnya pesantren didirikan oleh kyai, tumbuh 

berkembang dari rumah kiai, mushalla, kamar panggung, kemudian dikembangkan bersama 

dengan masyarakat sekitar lingkungan pesantren, berbaur dengan masyarakat. Pola fikir kiayi 

awalnya sangat sederhana yakni mendidik para santri agar kelak memiliki akhlaq yang mulia. Kiai 

berusaha mengajari masyarakat tentang tatanilai hidup berumah tangga, bermasyarakat dan 

bernegara dengan baik.  

Pada awalnya, kiai sebagai pendiri pesantren tidak pernah berfikir bagaimana pengelolaan 

kurikulum formal atau hidden curriculum di pesantrennya, akan tetapi hanya berfikir mengajarkan 

al-Qur’an dan kitab kuning (ajaran Islam) serta berfikir bagaimana merubah akhlaq masyarakat 

yang kurang baik sehingga sesuai dengan nilai-nilai islam. Karakter pendidikan pesantren di 

Indonesai pada mulanya adalah pendidikan alamiah, berjalan dengan prinsip membawa misi nilai-

nilai kesederhanaan, tradisional dan didominasi oleh ajaran, aqidah, tasawwuf, fiqih yang telah 

dikompromikan dengan budaya lokal.   

Hal tersebut juga terjadi pada kedua pesantren di dalam studi ini. Pondok Pesantren 

Fadllillah di desa Tambak Sumur Waru Sidoarjo, diinisiasi oleh seorang Tokoh al-Marhum Kiai 

Abdul Ghani yang merupakan salah seorang ulama dan toloh panutan masyarakat di desa ini, 

berawal dari keinginan beliau untuk mendidik masyarakat dengan majlis ta’limnya, dilanjutkan 

oleh putranya al-Marhum KH. Ja’far Shodiq  dan cucunya KH. Khifni Najih Yasa’ yang 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Mei 2024. Vol.11. No.2 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

130 
 

merupakan alumni Pondok Modern Darussalam Gontor serta dibantu oleh para guru senior yang 

merupakan alumni Pondok Modern Gontor lainnya antara lain KH. Zuhdi Ismail, KH. Agus 

Rohman Iskandar,  dan beberapa guru  lainnya. 

Hal senada juga terjadi pada Pondok Pesantren Jawaahirul Hikmah 3 di desa Tumpuk Besuki 

Tulungagung, yang diawali dari inisiasi al-Marhum KH. Moch Zaki, yang pada mulanya beliau 

merupakan tokoh masyarakat yang membimbing para generasi muda di Tulungaung dengan 

membentuk kelompok seni bela diri Fa-firruu ila Allah al-Zaki, (FZ), kemudian hijrah/pindah ke 

kota Surabaya untuk pengembangan usaha bisnis produsen sabun cuci merek Dewa Ruci yang 

pada akhirnya berinisiasi untuk mendirikan pesantren di desa Berbek-Waru-Sidoarjo, dan pada 

masa selanjutnya berkembang dengan membuka pesantren cabang yang menyelenggarakan  

lembaga pendidikan formal di desa Tumpuk-Besuki-Tulungagung.  

Pada awalnya para kiai di pesantren ini tentu tidak memikirkan apa itu kurikulum, apalagi 

istilah hidden curriculum. Pengertian hidden curriculum dimaknai sebagai “'kurikulum yang tidak 

dipelajari atau tersembunyi (the unstudied curriculum), atau kurikulum implisit” (the implicit 

curriculum). Apa yang telah dilakukan oleh para kiai di kedua lembaga pesantren ini; yakni 

Ponpes Fadllillah dan Ponpes Jawaahirul Hikmah 3 Tulungagung di dalam menanamkan karakter 

moderat dalam beragama telah dilakukan dengan serangkaian sistem pendidikan dan 

pembelajarannya. Pada situs Pondok Pesantren Fadllillah di Tambaksumur-Waru-Sidoarjo, 

pelaksanaan pendidikannya  telah dirancang oleh pengasuh podok dengan mengimplementasikan  

kurikulum ajaran tasawuf yang dibina kiai dengan  menggabungkan muatan kurikulum 

Kementrian Agama RI setingkat MTs dan Madrasah Aliyah serta muatan kurikulum Tarbiyatul 

Mu’allimin al-Islamiyyah yang dikembangkan oleh tim kurikulum pesantren pondok. 

Upaya kompromi di dalam implementasi kurikulum pendidikan pesantren Fadllillah  yang 

terpusat pada tiga kurikulum yang dijalankan serta dilakasanakan dalam sistem pendidikan asrama 

(boarding school) telah memberikan dampat yang cukup signifikan di dalam penanaman karakter 

bagi santri. Karakter moderat bagi santri dalam bergama telah dapat dilakukan dengan baik, karena 

adanya figur ketokohan kiai dan para asatidznya yang mendidik para santri dengan sikap moderat 

dan penuh keikhlasan, ketulusan sehingga  memberikan wawasaan yang luas tentang pengetahuan 

agama yang baik. Khususnya pada mata pelajaraan yang diajarkan  di dalam kelas maupun di luar 

kelas.  

Hal senada juga terjadi pada pesantren Jawaahirul Hikmah 3 Tulungagung, dimana para 

pengasuh santri di pondok tersebut yang pada awalnya diinisiasi oleh al-marhum KH. Moch. Zaky 

telah menanamkan kepada para santrinya untuk memiliki sikap moderat dalam beragama, hal ini 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Mei 2024. Vol.11. No.2 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

131 
 

dibuktikan dari isi ceramah dan pidato beliau yang sering disampaikan pada malam jum’at ataupun 

yang telah tertulis di dalam naskah buku panduan Istighotah pondok pesantren Jawaahirul 

Hikmah. 

Selain dari pada itu, salah satu pesan dan nasehat pengasuh pondok Pesantren Jawaahirul 

Hikmah  yang utama adalah agar para santri dapat hidup bermanfaat bagi orang lain disekitarnya. 

Terutama bagi bangsa dan negara. Dalam hal ini, salah satu tindakan kongkrit yang telah 

dilakukan oleh Pondok Jawaahirul Hikmah adalah, menghimbau para santri untuk ikut terlibat di 

dalam program pelatihan Marchingband dan memberikan kontribusi positif untuk masyarakat 

sekitar pondok, khususnya pada lembaga pendidikan di lingkungan kabupaten Tulungagung dan 

sekitarnya dengan memberikan pelatihan marchingband di lembaga masing-masing. Sebagaimana 

yang telah dilakukan oleh pondok dewasa ini, seringkali marchingband pondok menghadiri 

undangan dari dinas Kepolisian Sektor Besuki dan Dandim TNI untuk ikut serta dalam upacara 

bendera 17 Agustus serta meramaikan kegiatan karnaval pada tiap tahunnya. 

Selain kegiatan di atas, pondok Pesantren Jawaahirul Hikmah 3 di Tulungagung ini juga 

memberikan kegiatan bagi santri dengan ekstrakurikuler lainnya seperti halnya; Tahfidz al-Qur’an, 

pengajian kitab kuning, musyawarah ma’hadiyah, diskusi ilmiah, hadrah/rebana, pengembangan 

berbagai olahraga, keterampilan wirausaha, kemampuan bahasa asing (Arab dan Inggris), 

pramuka, latihan berpidato, kaligrafi dan  seni campursari. 

Implikasi dari penerapan kurikulum pendidikan sebagaimana yang dilakukan oleh Lembaga 

Pondok Pesantren Fadllillah Tambaksumur-Waru-Sidoarjo dan Pondok Pesantren Jawaahirul 

Hikmah 3 Tulungagung terhadap penanaman prilaku moderat santri dalam beragama di 

masyarakat dapat dipetakan dalam lima sikap yang dikonstruksikan sebagai berikut;   

Pertama, sikap toleran (tasamuh).  Toleransi adalah sebuah karakter sikap yang mana 

sesorang itu bisa berlapang dada, dapat menerima semua perbedaan yang ada antara mereka. 

Karakter ini hendaknya dimiliki oleh setiap pribadi manusia muslim. Kesadaran akan sikap ini 

sangat  diperlukan ketika hidup di tengah-tengah  masyarakat majmu’  yang kompleks.  Salah satu 

agenda besar  kehidupan berbangsa dan bernegara di Indonesia dewasa ini yang juga harus 

disupport oleh Lembaga pesantrean adalah  menjaga persatuan dan kesatuan bangsa demi  

membangun kesejahteraan hidup bersama seluruh warga negara dan umat beragama.   

Kedua, sikap keseimbangan (Tawa>zun).  Sikap ini memiliki pengertian sebagai prilaku yang 

dapat mewujudkan keseimbangan dalam pola hubungan atau relasi baik antar individu dan antar 

struktur sosial. Keseimbangan dalam hal ini adalah bentuk hubungan yang tidak berat sebelah, 

tidak menguntungkan pihak tertentu dan tidak merugikan pihak yang lain. Tidak ada dominasi dan 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Mei 2024. Vol.11. No.2 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

132 
 

eksploitasi seseorang kepada orang lain, termasuk laki-laki terhadap perempuan.  Dalam praktinya 

di lapangan seorang muslim harus dapat menyeimbangkan antara urusan agama dan urusan dunia, 

seorang muslim harus mampu berbuat demi kepentingan bersama, tidak berupaya 

mengeksploitasi saudaranya atau sesama manusia lainnya demi keuntungan pribadi dan 

golongannya. 

Ketiga; sikap adil (I’tidal).  Sikap i’tidal merupakan sikap yang konsisten terhadap hal-hal 

yang lurus, benar dan tepat. Bila seseorang mengambil haknya tanpa melewati batas, atau 

memberikan hak orang lain tanpa menguranginya itulah yang dinamakan adil. Prinsip keadilan 

dalam pembentukan karakter santri di Pondok Pesantren Fadllillah Tambaksumur-Waru-Sidoarjo 

dan Pondok Pesantren Jawaahirul Hikmah 3 Tulungagung diharapkan mampu dihadirkan oleh 

para santri dan alumninya di dalam kehidupan bermasyarakat.    

Keempat. Cinta Tanah Air (Hub a-l Watan). Cinta tanah air adalah salah satu bentuk 

nasionalisme. Cinta tanah air adalah perasaan yang timbul dari dalam hati sanubari   seorang warga 

negara, untuk mengabdi, memelihara, membela dan melindungi tanah airnya dari segala ancaman 

dan gangguan. Demikian juga yang diharapkan dapat muncul dari para santri dari kedua lembaga 

pesantren tersebut di atas; hal ini ditunjukkan dengan keterlibatan para santri dan peran pondok 

pesantren di dalam mensukseskan kegiatan di masyarakat seperti halnya; upacara bendera dalam 

peringatan kemerdekaan RI setiap tahun dan kegiatan kepemerintahan laainya seperti halnya 

keteribatan aktif di dalam mensukseskan agenda 5 tahunan pemilihan umum (PEMILU).    

Kelima; Open Minded. Sikap terbuka dan membuka diri terhadap diskursus dan wacana 

keagamaan dan keberagamaan dengan tetap memegang teguh aqidah Islam ahlu sunnah wa al-

jamaa’ah. Para santri di kedua pesantren tersebut dibiasakan dengan sikap open mind dengan 

diskursus wacana yang berbeda dengan kajian mata pelajaran diskusi, musyawarah, bahsu al-

masail al-Fiqhiyyah, dan kajian pemahaman fiqh madzahib al-Arba’ah. 

Adapun implikasi dari kegiatan penelitian ini diantaranya adalah: 

1) Peningkatan pemahaman moderatisme Islam, Penelitian ini dapat membantu dalam memperjelas 

konsep moderatisme Islam dan bagaimana hal itu diterapkan dalam konteks pendidikan. 

implikasinya adalah peningkatan pemahaman secara umum tentang pendidikan Pesantren dapat 

menjadikan Wahana untuk mempromosikan sikap moderat dalam beragama. 

2) Perkembangan kurikulum pesantren, hasil penelitian ini juga dapat memberikan masukan yang 

berharga untuk pengembangan kurikulum pendidikan Pesantren secara lebih efektif. sehingga ini 

memungkinkan termasuk penyesuaian materi ajar metode pengajaran dan aktivitas berat 

kurikuler untuk memperkuat pemahaman dan praktek moderatisme Islam di kalangan Santri. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Mei 2024. Vol.11. No.2 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

133 
 

3) Pengaruh lingkungan dan kepemimpinan, penelitian ini juga dapat mengungkap peran 

lingkungan pesantren dan kepemimpinan dalam membentuk sikap moderat beragama. 

implikasinya adalah bahwa faktor-faktor ini dapat dimanfaatkan atau dimodifikasi untuk 

meningkatkan efektivitas pendidikan moderatisme Islam di pesantren. 

4) Model untuk pesantren lain, hasil penelitian ini dapat menjadi model atau contoh bagi lembaga 

Pesantren lain untuk mengadopsi pendekatan yang sama dalam hal mempromosikan 

moderatisme Islam, Ini juga dapat membantu dalam upaya lebih luas untuk memperkuat 

toleransi pemahaman antara agama dan penerimaan perbedaan di tengah-tengah masyarakat. 

 

Kesimpulan 

Sebagai lembaga pendidikan Islam  Pondok Pesantren Faddlillah Tambak Sumur Waru 

Sidoarjo dan  Pondok Pesantren Jawaahirul Hikmah 3 Tulungagung memiliki kesamaan dalam 

menekankan pendidikan karakter yang menanamkan sikap moderat beragama dan toleran bagi para 

santrinya melalui seperangkat kurikulum pendidikannya masing-masing sesuai dengan karakter dan 

ciri khasnya.   

Implementasi kurikulum pesantren yang telah diagagas oleh Pengasuh Pondok, baik di 

Pesantren Fadllillah  Tambaksumur-Waru-Sidoarjo yakni al-marhum KH. Abdul Ghani, al-marhum 

KH. Jakfar Shodiq maupun  oleh al-marhum KH.  Mokh. Zaki di Pondok Pesantren Jawaahirul 

Hikmah 3 Tulungaung adalah merupakan bentuk kurikulum pendidikan Islam  sepanjang hayat. 

Para pengasuh pesantren di kedua lembaga ini menekankan kepada para santrinya baik dari usia 

anak-anak maupun bapak-ibu jama’ah untuk mencari ilmu dan mencarai bekal guna kebahagiaan 

hidupnya di dunia maupun di akhirat, serta dapat bermanfaat untuk masyarakat bangsa Indonesai 

dalam menuju ridha Allah SWT. 

Para pengasuh pondok pada kedua lembaga pesantren tersebut di atas, juga telah memberikan 

wejangan bagi para santrinya untuk tidak ikut larut di dalam kehidupan dunia yang glamur. 

Pengasuh pondok juga memberikan wejangan kepada para santri untuk menjadi pribadi yang 

toleran dan menghormati segala perbedaan--baik perbedaan dalam masalah agama, maupun 

perbedaan dalam hal pilihan politik praktis di masyarakat. Moderatisme Islam melalui kurikulum 

pendidikan pesantren pada kedua lembaga pondok tersebut telah memberikan hasil positif dengan 

terwujudnya santri dan alumni pesantren yang memiliki karakter atau sikap antara lain; toleran, 

seimbang, adil, nasionalisme dan terbuka. 

 

 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Mei 2024. Vol.11. No.2 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

134 
 

Daftar Pustaka 

[1] MUI, Fatwa MUI dalam MUNAS VII, vol. 19-22 Juma. 2005, p. 1. 

[2] H. Muklis M, Moderasi Islam. Ciputat: Ikatan Alumni al-Azhar dan Pusat Studi al-Qur’an. 

[3] S. Mohammad Subhan, Metodologi Penelitian Kualitatif, Pertama. Malang: PT Literasi 

Nusantara Abadi Grup, 2023. 

[4] Iffati Zamimah, “Moderatisme Islam dalam Konteks Keindonesiaan (Studi penafsiran Islam 

Moderat M Quraish Shihab),” E J. IIQ, vol. 1, no. 1, pp. 2622–4658, 2018. 

[5] Saibani, “Penerapan Pendidikan Islam Moderat di Pondok Pesantren Al Hikmah Bandar 

Lampung,” Lampung, 2019. 

[6] Fifi Nofiaturrohmah, “Metode Pendidikan Karakter di Pesantren,” J. Pendidik. Agama Islam, 

vol. XI, no. 2, 2014. 

[7] Muhammad Munginudin Santoso, “Strategi Pendidikan Karakter di Pondok Pesantren As-

Salaffiyah Ali Ar-Ridho Ngaglik Sleman Yogyakarta,” Yogyakarta, 2020. 

[8] S. Heni Listiana, “Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam Moderat di Madrasah,” J. al-

Ulum, vol. 7, no. 2, p. 20, 2020. 

[9] Achmad Muhibbin Zuhri, Teologi Kebhinekaan: Membangun Harmoni Antar Umat 

Beragama dengan Pendekatan Teologis. Yogyakarta: Bildung, 2023. 

[10] Masdar Hilmy, “Eksemplar Moderatisme Islam Indonesia : Refleksi Dan Retrospeksi Atas 

Moderatisme Nu Dan Muhammadiyah,” Kompas, Surabaya, p. 1, 2023. 

[11] S. Sahibudin, S. Supandi, M. Mujiburrohman, S. Rijal, and A. Atnawi, “Multicultural 

Education as a Supported for the Formation on Environment of Islamic Communities in 

Pamekasan Regency,” in IOP Conference Series: Earth and Environmental Science, 2020, 

vol. 469, no. 1, doi: 10.1088/1755-1315/469/1/012100. 

[12] Thomas Lickona, Education of Caracter. Bandung: Alfabeta, 1991. 

[13] U. R. I. No, S. P. Nasional, P. M. Pendidikan, K. Republik, I. Nomor, and T. I. Kurikulum, 

“No Title,” no. 20, pp. 1–11, 2003. 

[14] Depdikbud, Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka, 2015. 

[15] P. Bahasa, Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Pusat Bahasa, 2010. 

[16] Al-Qur’an dan Terjemah Kementerian Republik Indonesia. . 

 


