Mei 2024. Vol.11. No.2

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&)
N

ISSN. 2300-0104 pjs.uim.ac.id E-ISSN. 2343-3833

MODERATISME ISLAM MELALUI KURIKULUM PENDIDIKAN PESANTREN
(Studi Perbandingan Pada Implementasi Kurikulum Pendidikan Pondok
Pesantren Fadlillah dan Pondok Pesantren Jawaahirul Hikmah dalam
Membentuk Sikap Moderat Beragama Santri)
1Abid Rohman, 2Munir Mansyur, 3Imam Ibnu Hajar
L;2,3Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya, Indonesia
labid.rohman@uinsa.ac.id, Zmunirmansyurl1959@gmail.com,

3imam.ibnuhajarQuinsa.ac.id

Abstrak

Moderatisme Islam Melalui Kurikulum Pendidikan di Pesantren Fadllillah dan Pesantren Jawaahirul
Hikmah merupakan studi kualitatif dengan analisis perbandingan. Pemilihan lokus pada Pesantren
Fadllillah karena lembaga ini telah mengkolaburasikan kurikulum Pendidikan Madrasah MTs-MA
dengan muatan kurikulum lokal pendidikan pesantren sistem Tarbiyatu al-Mu’allimin al-Islamiyyah
serta ajaran tasawuf sang kiai pengasuh. Sementara pemilihan pada situs Pesantren Jawaahirul
Hikmah merupakan pondok yang telah menerapkan sistem pendidikan sekolah umum/formal (SMP-
SMA) dengan memadukan nilai-nilai pendidikan karakter pesantren dan nilai-nilai ajaran tasawuf
sang kiai pengasuh pondok antara lain; dzikir harian, ajaran ma’rifat, dan istighathah rutin malam
jum’at. Berbagai data di dalam studi ini dikumpulkan dengan teknik observasi, wawancara dan
dokumentasi. Hasil studi ini menyimpulkan bahwa; kedua Lembaga tersebut telah mendidik para
santrinya dengan sikap moderat dalam beragama melalui disain kurikulum pendidikan pesantren
sesuai dengan perkembangan zaman dan regulasi pemerintah dengan cara mengkolaburasikan
muatan kurikulum Pendidikan Islam pesantren dan muatan kurikulum pendidikan sekolah
formal/umum yang berjalan selaras dan saling melengkapi. Implikasi dari penelitian ini menegaskan
bahwa; 1) Pemahaman moderatisme Islam sudah ditanamkan semenjak di pesantren; 2)
pengembangan kurikulum pendidikan Islam di pesantren selalu dilakukan dengan fleksibel yang
dipengaruhi oleh faktor kepemimpinan Kiai.

Kata kunci: moderatisme islam, kurikulum pesantren, pendidikan karakter

Abstract

Islamic moderation through the educational curriculum at the Fadllillah and the Jawaahirul Hikmah
Islamic Boarding School is a qualitative study with comparative analysis. The reason for choosing
the Fadllillah Islamic Boarding School is because this institution has collaborated the Madrasah
education curriculum with the local educational curriculum system of the Tarbiyatu al-Mu'allimin
al-Islamiyyah and the Sufism teachings. Meanwhile, the selection of the Jawahirul Hikmah Islamic
Boarding School cause this institution has implemented a formal school education system by
collaborating the values of Islamic boarding school character education and the Sufism teachings of
the kiai who cares for this institution too like; daily dhikr, ma'rifat teachings. All data in this study
was collected using observation, interviews, and documentation. The results of this study conclude
that; The two institutions above have educated their students with a moderate attitude in religion
through Islamic boarding school education curriculum by adapting to government regulations. The
implications of this research confirm that; 1) an Understanding of Islamic moderation has been
instilled since at Islamic boarding school; 2) the development of the Islamic education curriculum in
Islamic boarding schools is always carried out flexibly, which is influenced by the leadership of
kiai.

Keywords: Islamic moderation, Islamic boarding school curriculum, character education

118


mailto:abid.rohman@uinsa.ac.id
mailto:munirmansyur1959@gmail.com
mailto:imam.ibnuhajar@uinsa.ac.id

Mei 2024. Vol.11. No.2

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&)
¢

ISSN. 2300-0104 pjs.uim.ac.id E-ISSN. 2343-3833

Pendahuluan

Keberadaan sikap yang ‘terlalu berlebihan’ dalam beragama (ekstrim) al- ghuluw fi al-din
bukanlah hal yang baru di dalam sejarah Islam. Semenjak periode pertama umat islam, sejarah
telah mencatat bahwa terdapat kelompok masyarakat yang terlalu berlebih-lebihan dalam
beragama, atau yang dikenal dengan sikap ektrim ini; hal inilah yang kemudian dikenal didalam
sejarah Islam sebagai cikal bakal munculnya firgoh Khawarij. Kelompok ini seringkali mengkafir-
kafirkan sebagian umat Islam lainnya yang berbeda faham dengannya baik dalam hal politik
maupun dalam hal beragama.

Pada pihak sisi yang berseberangan ternyata juga telah muncul sebuah kelompok lain di
dalam masyarakat muslim pada saat itu yang tidak kalah radikal dan ekstreemnya dengan firgah
Khawarij di atas di dalam memahami dan mengamalkan ajaran agama Islam; mereka dikenal
dengan firgah Murji’ah. Kelompok masyarakat ini lebih dikenal dengan sikap liberalnya di dalam
beragama. Kemunculan dua kelompok ini di zaman awal Islam telah menjadi embrio kemunculan
sikap radikal atupun sikap ekstrim yang dilakukan oleh kelompok umat muslim dewasa ini.

Sikap sebagaimana yang telah dilakukan oleh kelompok Khawarij ini kurang lebih hampir
identik dengan pandangan atau sikap radikal dan ektreem yang telah dilakaukan oleh kaum
radikalis ekstrismis Islam, dan sikap sebagaimana yang telah dilakukan oleh kelompok Murji’ah
ini kurang lebih mirip dengan pandangan atau sikap liberal yang dipertontonkan oleh kelompok
liberalis Islam.[1] Menurut Khalif Muammar sebagaimana dikutip oleh Iffah Zamimah di dalam
tulisannya; “terdapat tiga hal yang bisa membendung liberalisasi dalam beragama yakni antara
lain; pertama, pengukuhan worldview Islam dan penguasaan tradisi keilmuan Islam, kedua,
menghindari pemikiran dikotomi, dan yang ketiga, adalah pendekatan wasathiyyah”.[1]

Selain fenomena munculnya pemahaman agama yang ekstrem yang dilakukan oleh kedua
kelompok di atas semakin menyemarak, dewasa ini juga muncul beberapa kasus konflik yang
bernuansa keagamaan, hal tersebut juga memicu ketegangan dalam hubungan antar kelompok
masyarakat di Indonesia. Ketegangan tersebut sejatinya dipicu pada mulanya oleh perbedaan
pemahaman atau pandangan keagamaan antar kelompok dalam Islam, salah satu contoh dalam
kasus ini adalah dihancurkannya tempat basis kelompok masyarakat yang menganut faham
Ahmadiyyah dan lain-lain. Sejatinya konflik itu memang tidak berdiri di atas perbedaan
pandangan keagamaan semata, akan tetapi bila ditelusuri lebih jauh, hal itu merupakan akumulasi
dari beberapa persoalan dan kepentingan, baik kepentingan politik, ekonomi, sosial, dan

lainnya”.[2]

119



Mei 2024. Vol.11. No.2

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&)
N

ISSN. 2300-0104 pjs.uim.ac.id E-ISSN. 2343-3833

Bila mana ditelaah ke belakang, munculnya perbedaan pemahaman dalam memahami agama
(islam) apakah itu disebabkan adanya tendensi tertentu ataupun tidak, ataukah adanya faktor
kepentingan eksternal maupun internal di dalam masyarakat muslim perlu disikapi dengan lebih
arif dan bijaksana. Sebuah perbedaan di masyarakat jika dapat dikelola dengan baik, maka tidak
semua perbedaan itu akan berujung pada konflik dan kekerasan. Justru perbedaan itu akan
mendatangkan berkah dan rahmat.

Pondok pesantren sebagai salah satu lembaga pendidikan Islam yang sudah mengakar di
masyarakat Indonesia memiliki peran yang cukup signifikan di dalam melakukan penguatan
pemahaman beragama yang moderat. Dalam sejarah umat Islam Indonesia; Pondok pesantren
menjadi pusat pendidikan Islam kultural telah memberikan wawasan tentang Islam yang kaaffah
dan bahkan tidak sedikit lembaga ini juga menjadi basis perjuangan bangsa Indonesia melawan
penjajah pada era kolonialisasi di Nusantara.

Dewasa ini, di masyarakat Kkita juga didapati beberapa isu yang kurang sedap didengar,
antara lain munculnya anggapan sebagian masyarakat yang ‘anti islam’ adanya pesantren yang
disinyalir telah disalahfungsikan dari yang sebenarnya dalam kontek kultur masyarakat Islam
nusantara, dimana kalangan kelompok radikal dalam Islam di Indonesia menggunakan institusi
pesantren sebagai tempat penyebaran faham radikal dan ekstrim. Terlepas dari kebenaran isu
tersebut tentu harus dibuktikan dengan penelitian yang mendalam ke depan. Namun yang patut
menjadi perhatian di sini adalah adanya upaya pesantren untuk membuktikan diri bahwa lembaga
ini dalam sejarah umat Islam di Indonesai tidak pernah menjadi basis ajara Islam radikal, ataupun
basis dari ajaran Islam liberal.

Studi ini bermaksud untuk menjelaskan kepada masyarakat Indonesia khususnya dan
masyarakat dunia pada umumnya; bahwa institusi pendidikan Islam pesantren sesunguhnya telah
berupaya maksimal untuk menanamkan budaya, sikap, karakter moderat dalam bergama ‘islam’
bagi para santrinya dengan disain kurkulum yangditerapkan sedemikan rupa. Salah satu contoh hal
itu dilakukan oleh dua pesantren yakni pesantren Fadllillah di Tambaksumur-Waru Sidoarjo dan
Pesantren Jawaahriul Hikmah 3Tulungagung.

Penentuan dua lembaga pesantren ini dipilih sebagai obyek kajian dalam penelitianpada studi
ini dengan alasan antara lain: Pertama; Pesantren Fadlillah di Sidoarjo sebagai salah satu lembaga
pendidikan pondok yang menerapkan sistem kurikulum Madrasah (MTs-MA) di bawah
pengawasan Kementrian Agama RI dengan mengkolaburasikan kurikulum Tarbiyatul Mu’allimin
al-Islamiyyah dan muatan pendidikan tasawuf ajaran pengasuh pondok. Sementara pondok

pesantren Jawaahirul Hikmah 3 di Tulungagung merupakan lembaga pondok pesantren yang

120



Mei 2024. Vol.11. No.2

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&)
N

ISSN. 2300-0104 pjs.uim.ac.id E-ISSN. 2343-3833

mengimplementasikan sistem pendidikan sekolah formal (SMP-SMA) di bawah Kenentrian
Pendidikan Nasional dengan mengkolaburasikan nilai-nilai pendidikan karakter (tasawuf) yang
diajarkan oleh pengasuhnya. Kedua; dua pesantren ini dipilih karena merupakan pesantren yang
muncul pada era modern yakni pada sekitar tahun 1990 yang tentunya telah menyesuaikan dengan
regulasi pemerintah dewasa ini, terutama tentang sistem pendidikannya. Kedua hal tersebut di atas
menjadi dasar untuk menemukan formula/model dalam pengembangan disain kurikulum
pendidikan pesantren guna mewujudkan sikap moderat dalam beragama bagi para santri untuk
hidup di masyarakat nantinya.

Metode Penelitian

Studi ini merupakan penelitian kualitatif,[3] dengan pendekatan studi kasus pada dua pondok
pesantren yang mengkolaburasikan sistem pendidikan formal sekolah /madrasah dengan sistem
pendidikan pesantren di era sekarang. Data yang digunakan dahasilkan dari observasi langsung di
lapangan, wawancara dengan informan kunci dengan pihak-pihak yang terkait secara lagsung di
lapangan, serta kajian pada dokumen yang terkait dengan tema. Studi ini bermaksud untuk
melakukan kajian analisis perbandingan sehingga menemukan model implementasi kurikulum
pendidikan pesantren yang mendidik, menanamkan para santri memiliki sikap yang moderat di
dalam beragama dan toleran terhadap perbedaan untuk bekal hidup di masyarakat.

Beberapa riset terdahulu terkait dengan tema ini sesungguhnya telah dilakukan oleh para
peneliti lainnya; seperti halnya yang dilakukan oleh Iffati Zamimah yang menegaskan bahwa
moderasi Islam telah dikenal lama dalam tradisi Islam,[4] lebih lanjut ia juga menegaskan bahwa
terdapat banyak ayat al-Qur’an yang telah menjelaskan prinsip moderat (washatiyah) dalam
beragama sebagaimana dijelaskan oleh penafsir kontemporer Indonesia yakni Qurais Shihab”.[4]
Penafsiran moderatisme Islam dapat diaplikasikan pada konteks kehidupan masyarakat di
Indonesia. Pemikiran tesebut dapat di temui di dalam karya M. Quraisy Syihab pada beberapa
buku karyanya.[4]

Selaras dengan studi di atas juga dilakukan oleh Saibani yang menegaskan bahwa
pelaksanaan pendidikan Islam moderat di pondok pesantren telah dilakukan denggan
menggunakan media pembelajaran kajian kitab kuning, kajian seminar, diskusi umum, pengajian
tabligh akbar yang dihadiri oleh khalayak masyarakat serta upaya pengasuh di dalam menjalin
kerjasama dengan berbagai pihak terkait di luar pesantren.[5] Temuan di atas juga dikuatkan oleh
Fifi Nofiaturrahmah[6] di dalam studinya yang menjelaskan bahwa peran pengasuh yakni kyai dan

ustadz/ah sangat penting menjadi sosok figur idaman bagi santri. Sikap dan perilaku pengasuh

121



Mei 2024. Vol.11. No.2

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&)
¢

ISSN. 2300-0104 pjs.uim.ac.id E-ISSN. 2343-3833

pesantren di dalam kehidupan sehari-hari menjadi contoh yang baik dan membekas di dalam jiwa
para santri.

Hal tersebut di atas juga relevan dengan yang disampaikan oleh Muhammad Munginudin
Santoso,[7] yang menyatakan bahwa lembaga pondok pesantren telah memberikan penanamn
karakter modat bagi santri dengan berbagai macam strategi antara lain; moral knowling, modelling
figur ustadz/kiai, moral felling and loving, moral acting, habituasi/pembiasaan.[7]

Kajian tentang tema pengembangan kurikulum modersi beragama juga pernah dilakukan
oleh Heni Listiana dan Supandi,[8] namun masih fokus pada situs madrasah tidak fokus pada
kurikulum pendidikan pesantren dewasa ini. Dengan pertumbuhan pesantren yang semakin cepat
dari hari ke-hari, terleih adanya isu negatif dari sebagian kelompok masyarakat yang
mendiskreditkan pesantren, sebagai sarang terorisme dan lembaga tempat pendidikan faham
radikal, maka dirasa sangat penting dan mendesak untuk dilakukan kajian dalam tema serupa yang
difokuskan pada situs lembaga pendidikan pesantren di era kekinian untuk menemukan fakta yang

sebenarnya.

Pembahasan

Di dalam kajian khazanah Islam Kklasik, sejatinya tidak dikenal diskurus/ istilah
“moderatisme”. Walaupun demikian bila mana duruntut lebih jauh ke belakang; penggunaan dan
pemahaman konsep ini pada umumnya merujuk ke sejumlah kata dalam bahasa Arab, antara lain;
al-wast, al-qist, al-tawazun, al-i tidal, dan semacamnya.[9] Menurut sebagian tokoh / sarjana
muslim, beberapa istilah tersebut terakhir dipakai untuk merujuk konteks sikap keberagamaan
yang tidak melegalkan kekerasan sebagai jalan keluar untuk mengatasi berbagai persoalan teologis
dalam Islam.[10]

Salah satu contoh mengenai hal tersebut sebagaimana ditegaskan oleh Masdar Hilmy bahwa
kadar sikap moderatisme di dalam keberagamaan dapat dipahami secara berbeda-beda sesuai
dengan konteks masing-masing lokalitas dan waktunya. Sekalipun secara generik konsep
moderatisme memiliki kerangka pikir yang relatif sama, jika dikaitkan dengan konteks lokalitas
tertentu hal itu berimplikasi pada pemaknaan yang beragam. “Secara generik, konsep moderatisme
dimaknai sebagai jalan tengah, sebuah pilihan di antara dua kutub ekstremitas pemikiran
keagamaan yang berhadap-hadapan”. Yusuf Qardhawi mengistilahkan --sebagaimana dikutip
Kamran A. Bukhori-- bahwa tradisi pemikiran keagamaan, kutub ekstremitas seringkali

didefinisikan sebagai al-ghuluww —atau identik dengan istilah al-mutatarrif- atau berlebih-lebihan

122



Mei 2024. Vol.11. No.2

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&)
N

ISSN. 2300-0104 pjs.uim.ac.id E-ISSN. 2343-3833

dan moderatisme sering disebut sebagai al-wast yang berarti jalan tengah (middle-path atau
middle-way) atau pertengahan.

Dalam konteks pemahaman teologis, moderatisme seringkali diasosiasikan dengan konsep
’la-wa-la”, sebuah istilah yang berkonotasi pada konsep yang bermakna “tidak-tidak™: tidak ke
Barat atau Timur, tidak ekstrem kanan atau kiri, tidak literalis atau liberalis, dan seterusnya.
Implementasinya di dalam kehidupan beragama di masyarakat seseorang yang bersikap moderat
itu cenderung bersikap toleran, anti kekerasan, tidak berlebih-lebihan di dalam beragama,
cenderung pemaaf dan bersikap terbuka menerima pendapat orang lain walaupun berbeda
pandangan dengannya.

Di dalam studi ini konsep moderatisme islam dimaknai sebagai sebuah prinsip sikap tengah
dalam bermazab figh maupun agidah. Moderatisme Islam secara umum dimaknai sebagai sebuah
sikap yang direpresentasikan oleh kelompok moderat yang menempati titik tengah dalam spektrum
pemikiran keislaman. Kelompok Islam moderat sebenarnya menempati ruang tengah di antara dua
kelompok yakni radikal dan mutatarrif. Sikap modertat dalam bermazhab dalam agidah, figh
maupun pemikiran dalam Islam ini yang memungkinkan keleluasaan bergerak bagi mereka untuk
dapat menerima ldeologi Pancasila dan UUD 1945 sebagai dasar negara kesatuan Republik
Indonesia yang berbhineka tunggal ika.[10]

Pesantren Sebagai Basis Pendidikan Karakter

Konsep karakter sejatinya adalah nilai-nilai yang khas yang terpatri dalam diri dan jiwa
manusia dan diwujudkan dalam bentuk perilaku dalam kesehariannya di dalam kehidupan
sosial.[11] Konsep “karakter secara koheren sesungguhnya memancar dari hasil olahpikir,
olahhati, olahraga, serta olahrasa dan karsa seseorang atau sekelompok orang di dalam kehidupan
di masyarakat”.

Menurut para ahli pendidikan; sejatinya karakter manusai itu bisa dibentuk dan dilatih
melalui pendidikan. Thomas Lickon mejelas bahwa pendidikan karakter pada prinsipnya sebagai
sebuah aktifitas pendidikan untuk bertujuan untuk membentuk kepribadian yang baik bagi para
pelajar melalui pendidikan budi pekerti yang luhur; seperti halnya sikap jujur, adil, disiplin,
bertanggung jawab, menghormati hak orang lain, mau kerja keras dan sebagainya.[12]

Di dalam penjelasan pada pasal 1, Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasionaltahun 2003
juga telah disebutkan bahwa diantara tujuan pendidikan nasional adalah mengembangkan potensi
peserta didik untuk memiliki kecerdasan dan akhlak mulia.[13] Dari ketentuan undang—undang
tersebut di atas dapat ditegaskan bahwa pendidikan karakter yang dikehendaki adalah sebuah

pendidikan untuk menyiapkan  generasi bangsa Indonesia memiliki watak, karakter, sikap yang

123



Mei 2024. Vol.11. No.2

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&)
¢

ISSN. 2300-0104 pjs.uim.ac.id E-ISSN. 2343-3833

berdasarkan padafalsafah negara Republik Indonesia yakni nilai-nilai luhur ideiologi Pancasila.
Sejatinya pendidikan karakter ini memiliki tugas untuk mengembangkan misi penanaman karakter
peserta ddidik yang baik, memiliki moralitas yang terpuji seperti halnya kejujuran, keadilan,
toleransi, kebijaksanaan, kedisiplinan diri dan rasa saling menolong. “Nilai-nilai yang harus
dikembangkan dalam pendidikan karakter di Indonesia sedikitnya dapat diidentifikasikan berasal
dari tiga hal pokokyakni; pertama, Agama, kedua, Idiologi Pancasila, ketiga; Budaya, yakni nilai-
nilaibudaya yang diakui oleh masyarakat bangsa Indonesia”.

Lebih lanjut, istilah moderasi bila dirujuk ke dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia,
memiliki pengertian; “sebagai sebuah upaya penghindaran kekerasan atau penghindaran
keekstreman”. Kata moderasi adalah “serapan dari kata moderat, yang berarti sikap menuju ke
arah jalan tengah”.[14] Bila mana kata ‘moderasi’ itu digandengkan dengan kata ‘beragama’,
menjadi ‘moderasi beragama’, maka istilah tersebut memiliki pengertian  menghindari
keekstreman dalam praktik beragama. Sikap moderat ataupun moderasi di dalam beragama
merupakan sebuah sikap yang menunjukkan kedewasaan dalam bertingkah laku di masyarakat. Hal
tersebut sangatlah diperlukan dewasa ini, terlebih lagi di dalam kehidupan yang majmu’
multikultural sebagaimana yang ada di negara dan bangsa Indonesia saat ini.

Dengan kenyataan beragamnya masyarakat Indonesia dewasa ini maka patut untuk
diperhatikan akan munculnya beragam pendapat yang berbeda maupunkeyakinan serta kepentingan
masing-masing warga masyarakat indonesia termasuk dalam hal ini adalah perbedaan agama.
Untuk mewujudkan kehidupan yang harmonis saling memahami berbagai pandangan masyarakat
yang lain maka perlu upaya kedewasaan sikap dengan menghargai beragam perbedaan itu;
termasuk perbedaan dalam hal beragama. Terlebih lagi perlu difahami bahwa kebebasan untuk
menyampaikan pendapat ataupun kebebasan untuk beragama dan berkeyakinan telah di lindungi
oleh konstitusi negara kita yakni UUD 1945.

Implementasi Moderatisme Islam Melalui Kurikulum Pendidikan di Pesantren

Lembaga pendidikan Pondok Pesantren Fadllillah berada desa Tambak Sumur, Kecamatan
Waru Kabupaten Sidoarjo, tepatnya di Jalan Kiai Ali 57-A D.[15] Secara geografis desa
Tambaksumur, kecamatan Waru kabupaten Sidoarjo berbatasan dengan wilayah kota Surabaya
Selatan.

Pondok Pesantren Fadllillah memiliki cita-cita: ingin menhadirkan santri dan alumni sebagai
insan yang berbudi tinggi, berpengetahuan luas, berbadan sehat dan perfikiran bebas. Untuk

mewujudkan hal tersebut di atas, Pondok Pesantren ini berupaya untuk membiasakan para santri

124



Mei 2024. Vol.11. No.2

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&)
N

ISSN. 2300-0104 pjs.uim.ac.id E-ISSN. 2343-3833

berperilaku secara islami, mengasah cara berfikir yang Kkritis, rasional sebagai bekal meraih
pendidikan yang lebih tinggi serta dapat mengimplementasikan dalam bermasyarakat.

Di dalam implementasi pendidikannya, Pesantren Fadllillah di Tambak Sumur Waru
Sidoarjo menghendaki agar para santrinya dapat menyelasaikan studinya selama 6 tahun yang
merupakan gabungan jenjang pendidkan di Madrasah Tsanawiyah dan dilanjut pada jenjang
pendidikan Madrasah Aliyah yang dikemas dalam bingkai pondok pesantren putra dan putri
dengan system asrama (boarding school) selama 24 jam.

Pesantren ini juga memberikan kesempatan bagi para alumninya yang sudah menyelesaikan
program studinya di Madrasah Aliyah untuk bisa menambah ilmu dengan mengikuti program
pengabdian di Pondok. Tidak semua alumni mendapat kesempatan untuk mengambil program ini.
Kebijakan tersebur ada di kebijakan pengasuh pondok. Alumni yang mengambil program
pendidikan di pondok dapat meneruskan studinya di beberapa perguruan tinggi di sekitar
Surabaya dan Sidoarjo.

Program pengabdian bagi alumni pondok dapat berupa membantu pengasuh pondok di
dalam bidang pendidikan pnegajaran, bidang kepengasuhan santri, program pembangunan pondok
maupun program usaha ekonomi, program kesehatan santri, pembangunan sarana dan prasarana
pondok, pembangunan ruangan kelas dan asrama sampai pada penyiapan logistik bagi para santri
dan guru di pondok.

Lain dari pada itu, para santri yang sudah lulus pada jenjang program MTs-MA atau yang
elah lulus program Tarbiyatul Mu’allimin al-Islamiyyah (TMI) mereka dianjurkan untuk
mengikuti program tambahan mengikuti kajian Tasawuf yang di asuh oleh pengasuh pondok
dengan program majlis Dalaail al-Khairat yang diselenggarakan setiap satu bulan sekali.

Di dalam kehidupan sehari-hari para santri di pondok pesantren ini wajib untuk mengikuti
program kependidikan dan kepengasuhan selama 24 jam. Kegiatan sekolah dimulai pada pukul
07.00 pagi sampai pukul 15.10 dengan kurikulum gabungan yakni kurikulum Pendidikan
Madrasah dan Kurikulum Tarbiyatul Mu’allinin al-1slamiiyah (TMI), sementara pada sore hari,
para santri wajib mengikuti kegiatan ekstrakurikuler dan kegiatan asrama yang berlangsung
sekitar pukul 15.10 sampai pagi hari sebelum pelaksanaan pembelajaran sekolah di pagi hari.

Para santri senior di Fadllillah ini mendapat tugas menjadi pengurus asrama, dan pengurus
organisasi santri OPPF, sementara para santri alumni mereka juga membantu pada bidang
kepengasuhan santri sebagai ustad ustadzah muda yang bertugas membimbing para santri di
asrama, sebgain dari mereka diberi tugas untuk mengusrus administrasi dan petugas piket jaga di

kantor selama proses pendidikan formal di sekolah pagi hari.

125



Mei 2024. Vol.11. No.2

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&)
N

ISSN. 2300-0104 pjs.uim.ac.id E-ISSN. 2343-3833

Sebagian santri senior ini juga ada yang mendapat tugas sebagai pembimbing santri bidang
kegiatan ekstra kurikuler seperti kegiatan pramuka, tartil / gira’ah al-Qur’an, pengenbangan dan
penguatan bahas Arab dan Inggris, kegiatan tahfidz al-Qur’an, serta kegiatan ekstra lainnya.
Adapun Komposisi Kurikulum Pondok Pesantren Fadllillah diselenggarakan secara integrasi
antara Muatan Kurikulum Nasional (umum) : 40% = 100% di bawah pengawasan Kemenag R,
dan muatan TMI (Tarbiyatul Mu’allimin al 1slamiyah) : 40 % = 100% ditambah dengan pelajaran
muatan khusus Fadlillah :20% =100% (tasawuf) amaliyah yaumiyyah tasawwuf dari pengasuh
pondok.

Sebagai llustrasi Kurikulum Fadllillah yang menerapkan sistem asrama (Boardnig School)
dapat dijelaskan sebagai berikut; yakni muatan pada (Core curriculum dan hidden curriculum)
Pembelajaran 24 jam/hari/sistem boarding school dengan rincian : 9 jam belajar di kelas dan 15
jam kegiatan di luar kelas/asrama. Dengan didirikannya Madrasah Tarbiyatul Mua’llimin Al-
Islamiyah (TMI) Fadllillah Sistem pendidikan di Pondok Pesantren Fadllillah menerapkan prinsip
Tri Pusat Pendidikan dengan unsur; Asrama sebagai minatur keluarga, lingkungan pondok sebagai
miniatur lingkungan masyarakat, dan kelas sebagai miniatur lingkungan sekolah dengan tetap
memegang teguh nilai-nilai pesantren yang dibingkai di dalam motto kehidupan pondok yang
utuh yakni; berbudi tinggi; berbadan sehat; berpengetahuan luas dan berfikiran bebas; serta nilai-
nilai yang terkandung di dalam Panca Jiwa Pondok Fadllillah yang telah dirumuskan antara lain
yakni a) jiwa keikhlasan; b) Jiwa kesederhanaan, c) Jiwa berdikari, d) Jiwa ukhuwah Islamiyah; 5)
Jiwa ‘kebebasan’.

Sebagaimana pesantren pada umumnya, dapat dimaklumi bersama bahwa lembaga Pondok
Pesantren Fadlillah di desa Tambak Sumur Waru Sidoarjo yang berdiri sejak tahun 1997 diilhami
dari keinginan para pendiri pondok yakni Al-Marhum KH. Abdul Ghoni untuk membuat pondok
pesantren yang identik dengan pondok Modern Darussalam Gontor Ponorogo. Saat itu putra beliau
yang bernama al-Marhum KH. Ja’far Shodiq telah menyelesaikan studinya sampai jemjang
Sarjana strata satu di Institut Pendidikan Darussalam Gontor.

Moderatisme Islam yang ditanamkan pada lembaga Pondok Pesantren Fadllillah ini merupakan
bagian  dari pendidikan karakter yang mewujudkan dan membiasakan para santri/siswa untuk
memiliki sikap moderat dalam beragama (islam), hal tersebut diwujudkan dengan segala aktifitas
yang dilakukan oleh para guru/ustadz-ustaszah melalui kurikulum pembelajaran di sekolahnya
yang meliputi; kajian pelajaran Tauhid/Agidah Ahlu Sunnah wa al-Jama’ah, Tarikh Islam, Tafsir
al-Qur’an, Hadits, Figh, Bahasa Arab, al- Mahfudzat, Tasawuf kajian Kitab Bidayah wa al-

Nihayah, Perbandingan Agama (Mugaranah al-Adyan) dan muatan pelajaran umum lainnya

126



Mei 2024. Vol.11. No.2

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&)
¢

ISSN. 2300-0104 pjs.uim.ac.id E-ISSN. 2343-3833

sebagaimana diajarkan pada kurikulum MTs dan MA yang diajar oleh para guru /asatidz alumni
Pondok Modern Gontor, Alumni Universitas Islam Negeri Sunan Ampel, UNESA, dan beberapa
kampus luar negeri seperti Universitas al Azhar Cairo, dan Universitas ‘Ain Syams Mesir.

Secara umum dapat ditegaskan bahwa lembaga pesantren Fadllillah yang ada di desa
Tambaksumur-Waru-Sidoarjo telah menanamkan pendidikan karakter melalui segala aktifitas
kegiatan pondok baik melalui pendidikan formal yang berada di lembaga Madrasah dengan
kurikulum Kementrian Agama RI, maupun kurikulum TMI dibawah naungan pondok pesantren
serta melalui hidden curriculum segala aktifitas di asrama pesantren ini.

Moderatisme Islam Pada Pendidikan Pesantren Jawaahirul Hikmah 3 Tulungagung.

Pondok Pesantren Jawaahirul Hikmah 3 terletak di kabupaten Tulungagung, tepatnya di
dusun Tumpuk desa Besuki Kecamatan Besuki Kabupaten. Tulungagung. Pesantren ini didirikan
pada tahun 1992. Seiring dengan berjalannya waktu, pesantren ini berkembang tahap demi tahap,
yang pada tahun 2000 dimulailah kegiatan ekstrakurikuler musik Marchingband yang sampai saat
ini telah memperoleh berbagai prestasi baik di tingkat lokal, nasional maupun internasional.

Pesantren ini menyelenggarakan pendidikan formal setingkat, TK, SMP dan SMA
Jawaahirul Hikmah di bawah kurikulum Kementrian Pendidikan Nasional dan Pendidikan non
formal keagamaan yakni Madrasah Diniah dan Majlis Ta’lim untuk santri dari golongan bapak-ibu
jama’ah pondok. Dewasa ini lembaga pesantren Jawaahirul Hikmah 3 telah memiliki ragam
fasilitas pendidikan antara lain; satu buah komplek bangunan masjid; komplek asrama santri puta
dan putri, komplek gedung sekolah TK, SMP dan SMA, gedung perpustakaan, gedung balai
pengobatan, laboratorium komputer, laboratorium bahasa, ruang tamu, koperasi pesantren, klinik
kesehatan, aula pertemuan, dan lapangan out door di dalam komplek pesantren.

Pondok Pesantren Jawaahirul Hikmah, menyelenggarakan pendidikan secara terpadu antara
pendidikan diniyah dan pendidikan reguler/umum. Adapun jenjang pendidikan non formal di
Pondok Pesantren Jawaahirul Hikmah antara lain: pertama; Madrasah Diniah Ula, kedua; jenjang
madrasah Diniyyah Wustho dengan masa studi 6 tahun yang terbagi dalam 6 tingkatan kelas:

- Kelas 1 setara dengan kelas 7
- Kelas 2 setara dengan kelas 8
- Kelas 3 setara dengan kelas 9
- Kelas 4 setara dengan kelas 10
- Kelas 5 setara dengan kelas 11
- Kelas 6 setara dengan kelas 12
- Pengabdian (1 tahun)

127



Mei 2024. Vol.11. No.2

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&)
¢

ISSN. 2300-0104 pjs.uim.ac.id E-ISSN. 2343-3833

Lebih dari pada itu, lembaga Ponpes Jawaahirul Hikmah 3 Tulungagung juga menerapkan
kurikulum Pendidikan Formal TK, SMP dan SMA di bawah Kementrian Pendidikan Nasional. Di
dalam implementasinya para santri (siswa-siswi) diwajibkan untuk mengikuti pendidikan formal
SMP dan SMA di pagi hari mulai pukul 07.00 s/d pukul 13.00, dan sore hari pada pukul 14.00 s/d
15.15 mereka mengikuti pendidikan madrasah diniyyah secara terpadu dengan materi pelajaran
antara lain: a). Pendidikan tahfidh al-Qur’an, b). Pendidikan diniyah: dengan materi 1)
Akhlag/taswuf, 2)Tauhid, 3) Fiqgih, 4) Hadits, 5) Tarikh Islam, 6) Bahasa Arab (Nahwu-Shorof)
serta didukung dengan kegiatan ekstrakurikuler antara lain; Marchingband, Pramuka, dan seni
Hadrah Banjari. seni musik band, dan seni campursari.

Sebagai basis dasar ajaran pesantren secara umum yang menjadi dasar nilai-nilai pendidikan
karakter pondok pesantren Jawaahirul Hikmah, maka pengasuh telah merumuskan Pancaran Jiwa
Pondok yang harus dihayati oleh para santri dalam bersikap, bertutur dan berbuat di masyarakat
antara lain; prinsip a). Beribadah secara alim ulama, b). Berdisiplin yang tinggi, c). Menjadi
jutawan dan llmuan yang dermawan dalam segala hal, d). Rela berjuang dan berkorban dalam
menggapai cita-cita, serta e). Berakhlag mulia dalam segala tingkah laku.

Dalam rangkaian kegiatan di pondok pesantren ini seperti; kegiatan rutinitas ibadah
amaliyah syar’iyyah, istighathah rutin malam Jum’at, tahlil, praktik makrifat dan dzikir khafi,
dzikir do’a amalan harian diharapkan semua didasari di dalam upaya untuk mencari ridha Allah
swit.

Sementara itu, untuk memberikan bekal wawasan kebangsaan dan ke-Indonesian,
nasionalisme, patriotisme, serta menumbuhkan sikap yang penuh teloran kepada para santri dan
keapada masyarakat sekitar pondok yang beragam, seringkali pengasuh pondok ini memberikan
pengarahan kepada para santrinya untuk memiliki sikap yang terbuka, tidak gampang iri dengki,
tidak gampang memiliki sikap hasut kepada sesama. Untuk menopang hal tersebut, pengasuh
pondok telah menuangkan di dalam buku saku panduan (teks istighathah) yang wajib dibaca oleh
para santri secara berjama’ah pada setiap hari kamis malam Jum’at.

Lain dari itu semua, pesantren Jawaahirul Hikmah juga berupaya menerapkan prinsip
Pendidikan Islam sepanjang hayat. Oleh karenanya pengasuh pondok menganjurkan para santri
dan jama’ah pondok (santri bapak-bapak/ibu-ibu) untuk menyekolahkan putra-putrinya di pondok
mulai jenjang pendidikan TK, SMP dan SMA Jawaahirul Hikmah, bahkan juga disediakan
program pengabdian bagi santri yang sudah tamat di SMA untuk membantu proses pendidikan
lingkungan pondok pesantren. Pengasuh pondok pesantren Jawaahirul Hikmah juga seringkali

menekankan akan pentingnya sikap toleran dan lapang dada, menerima semua perbedaan yang

128



Mei 2024. Vol.11. No.2

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&)
¢

ISSN. 2300-0104 pjs.uim.ac.id E-ISSN. 2343-3833

ada. Sikap ini seyogyanya dimiliki oleh setiap orang. Kesadaran ini diperlukan ketika hidup di
tengah masyarakat yang kompleks yang terdiri dari berbagai macam suku dan agama.

Secara lebih singkat dapat ditegaskan bahwa, penanaman dan pengembangan sikap moderat
beragama bagi para santri di Pesantren Jawaahirul Hikmah telah dilakukan dengan membiasakan
para santri memiliki pandangan terbuka, berbaik sangka dan bersikap toleran baik kepada antar
umat beragama maupun toleran terhadap umat yang seagama (islam). Umat Islam diperbolehkan
bekerja sama dengan pemeluk agama lain dalam aspek ekonomi, sosial dan urusan duniawi
lainnya, sebagaimana ajaran Rasul Muhammad saw yang merupakan sosok pribadi yang sangat
toleran dengan pemeluk agama lain, beliau menyampaikan di dalam al-Qur’an bahwa tidak ada
paksaan dalam memeluk agama, La Ikraha fii al-Diin, juga sesuai dengan firman Alloh dalam al-
Qur’an. Lakum dii nukum wa liya diinu.[16] Sementara itu toleransi seagama dimaknai sebagai
prinsip beragama yang tidak ektrim kanan, maupun ekstrim Kiri, para santri hendaknya mampu
menjalin hubungan baik dengan masyarakat di lungkungan seagamanya.

Implikasi Penerapan Kurikulum Pesantren Fadllillah dan Pesantren Jawaahirul Hikmah 3
dalam Mewujudkan Sikap Moderasi Beragama bagi Para Santri.

Berdasarkan kajian literatur, pada umumnya pesantren didirikan oleh kyai, tumbuh
berkembang dari rumah kiai, mushalla, kamar panggung, kemudian dikembangkan bersama
dengan masyarakat sekitar lingkungan pesantren, berbaur dengan masyarakat. Pola fikir kiayi
awalnya sangat sederhana yakni mendidik para santri agar kelak memiliki akhlag yang mulia. Kiai
berusaha mengajari masyarakat tentang tatanilai hidup berumah tangga, bermasyarakat dan
bernegara dengan baik.

Pada awalnya, kiai sebagai pendiri pesantren tidak pernah berfikir bagaimana pengelolaan
kurikulum formal atau hidden curriculum di pesantrennya, akan tetapi hanya berfikir mengajarkan
al-Qur’an dan kitab kuning (ajaran Islam) serta berfikir bagaimana merubah akhlag masyarakat
yang kurang baik sehingga sesuai dengan nilai-nilai islam. Karakter pendidikan pesantren di
Indonesai pada mulanya adalah pendidikan alamiah, berjalan dengan prinsip membawa misi nilai-
nilai kesederhanaan, tradisional dan didominasi oleh ajaran, agidah, tasawwuf, figih yang telah
dikompromikan dengan budaya lokal.

Hal tersebut juga terjadi pada kedua pesantren di dalam studi ini. Pondok Pesantren
Fadllillah di desa Tambak Sumur Waru Sidoarjo, diinisiasi oleh seorang Tokoh al-Marhum Kiai
Abdul Ghani yang merupakan salah seorang ulama dan toloh panutan masyarakat di desa ini,
berawal dari keinginan beliau untuk mendidik masyarakat dengan majlis ta’limnya, dilanjutkan

oleh putranya al-Marhum KH. Ja’far Shodiq dan cucunya KH. Khifni Najih Yasa’ yang

129



Mei 2024. Vol.11. No.2

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&)
N

ISSN. 2300-0104 pjs.uim.ac.id E-ISSN. 2343-3833

merupakan alumni Pondok Modern Darussalam Gontor serta dibantu oleh para guru senior yang
merupakan alumni Pondok Modern Gontor lainnya antara lain KH. Zuhdi Ismail, KH. Agus
Rohman Iskandar, dan beberapa guru lainnya.

Hal senada juga terjadi pada Pondok Pesantren Jawaahirul Hikmah 3 di desa Tumpuk Besuki
Tulungagung, yang diawali dari inisiasi al-Marhum KH. Moch Zaki, yang pada mulanya beliau
merupakan tokoh masyarakat yang membimbing para generasi muda di Tulungaung dengan
membentuk kelompok seni bela diri Fa-firruu ila Allah al-Zaki, (FZ), kemudian hijrah/pindah ke
kota Surabaya untuk pengembangan usaha bisnis produsen sabun cuci merek Dewa Ruci yang
pada akhirnya berinisiasi untuk mendirikan pesantren di desa Berbek-Waru-Sidoarjo, dan pada
masa selanjutnya berkembang dengan membuka pesantren cabang yang menyelenggarakan
lembaga pendidikan formal di desa Tumpuk-Besuki-Tulungagung.

Pada awalnya para kiai di pesantren ini tentu tidak memikirkan apa itu kurikulum, apalagi
istilah hidden curriculum. Pengertian hidden curriculum dimaknai sebagai “'kurikulum yang tidak
dipelajari atau tersembunyi (the unstudied curriculum), atau kurikulum implisit” (the implicit
curriculum). Apa yang telah dilakukan oleh para kiai di kedua lembaga pesantren ini; yakni
Ponpes Fadllillah dan Ponpes Jawaahirul Hikmah 3 Tulungagung di dalam menanamkan karakter
moderat dalam beragama telah dilakukan dengan serangkaian sistem pendidikan dan
pembelajarannya. Pada situs Pondok Pesantren Fadllillah di Tambaksumur-Waru-Sidoarjo,
pelaksanaan pendidikannya telah dirancang oleh pengasuh podok dengan mengimplementasikan
kurikulum ajaran tasawuf yang dibina kiai dengan  menggabungkan muatan kurikulum
Kementrian Agama RI setingkat MTs dan Madrasah Aliyah serta muatan kurikulum Tarbiyatul
Mu’allimin al-1slamiyyah yang dikembangkan oleh tim kurikulum pesantren pondok.

Upaya kompromi di dalam implementasi kurikulum pendidikan pesantren Fadllillah yang
terpusat pada tiga kurikulum yang dijalankan serta dilakasanakan dalam sistem pendidikan asrama
(boarding school) telah memberikan dampat yang cukup signifikan di dalam penanaman karakter
bagi santri. Karakter moderat bagi santri dalam bergama telah dapat dilakukan dengan baik, karena
adanya figur ketokohan kiai dan para asatidznya yang mendidik para santri dengan sikap moderat
dan penuh keikhlasan, ketulusan sehingga memberikan wawasaan yang luas tentang pengetahuan
agama yang baik. Khususnya pada mata pelajaraan yang diajarkan di dalam kelas maupun di luar
kelas.

Hal senada juga terjadi pada pesantren Jawaahirul Hikmah 3 Tulungagung, dimana para
pengasuh santri di pondok tersebut yang pada awalnya diinisiasi oleh al-marhum KH. Moch. Zaky

telah menanamkan kepada para santrinya untuk memiliki sikap moderat dalam beragama, hal ini

130



Mei 2024. Vol.11. No.2

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&)
¢

ISSN. 2300-0104 pjs.uim.ac.id E-ISSN. 2343-3833

dibuktikan dari isi ceramah dan pidato beliau yang sering disampaikan pada malam jum’at ataupun
yang telah tertulis di dalam naskah buku panduan Istighotah pondok pesantren Jawaahirul
Hikmah.

Selain dari pada itu, salah satu pesan dan nasehat pengasuh pondok Pesantren Jawaahirul
Hikmah yang utama adalah agar para santri dapat hidup bermanfaat bagi orang lain disekitarnya.
Terutama bagi bangsa dan negara. Dalam hal ini, salah satu tindakan kongkrit yang telah
dilakukan oleh Pondok Jawaahirul Hikmah adalah, menghimbau para santri untuk ikut terlibat di
dalam program pelatihan Marchingband dan memberikan kontribusi positif untuk masyarakat
sekitar pondok, khususnya pada lembaga pendidikan di lingkungan kabupaten Tulungagung dan
sekitarnya dengan memberikan pelatihan marchingband di lembaga masing-masing. Sebagaimana
yang telah dilakukan oleh pondok dewasa ini, seringkali marchingband pondok menghadiri
undangan dari dinas Kepolisian Sektor Besuki dan Dandim TNI untuk ikut serta dalam upacara
bendera 17 Agustus serta meramaikan kegiatan karnaval pada tiap tahunnya.

Selain kegiatan di atas, pondok Pesantren Jawaahirul Hikmah 3 di Tulungagung ini juga
memberikan kegiatan bagi santri dengan ekstrakurikuler lainnya seperti halnya; Tahfidz al-Qur’an,
pengajian kitab kuning, musyawarah ma’hadiyah, diskusi ilmiah, hadrah/rebana, pengembangan
berbagai olahraga, keterampilan wirausaha, kemampuan bahasa asing (Arab dan Inggris),
pramuka, latihan berpidato, kaligrafi dan seni campursari.

Implikasi dari penerapan kurikulum pendidikan sebagaimana yang dilakukan oleh Lembaga
Pondok Pesantren Fadllillah Tambaksumur-Waru-Sidoarjo dan Pondok Pesantren Jawaahirul
Hikmah 3 Tulungagung terhadap penanaman prilaku moderat santri dalam beragama di
masyarakat dapat dipetakan dalam lima sikap yang dikonstruksikan sebagai berikut;

Pertama, sikap toleran (tasamuh). Toleransi adalah sebuah karakter sikap yang mana
sesorang itu bisa berlapang dada, dapat menerima semua perbedaan yang ada antara mereka.
Karakter ini hendaknya dimiliki oleh setiap pribadi manusia muslim. Kesadaran akan sikap ini
sangat diperlukan ketika hidup di tengah-tengah masyarakat majmu’ yang kompleks. Salah satu
agenda besar kehidupan berbangsa dan bernegara di Indonesia dewasa ini yang juga harus
disupport oleh Lembaga pesantrean adalah menjaga persatuan dan kesatuan bangsa demi
membangun kesejahteraan hidup bersama seluruh warga negara dan umat beragama.

Kedua, sikap keseimbangan (Tawazun). Sikap ini memiliki pengertian sebagai prilaku yang
dapat mewujudkan keseimbangan dalam pola hubungan atau relasi baik antar individu dan antar
struktur sosial. Keseimbangan dalam hal ini adalah bentuk hubungan yang tidak berat sebelah,

tidak menguntungkan pihak tertentu dan tidak merugikan pihak yang lain. Tidak ada dominasi dan

131



Mei 2024. Vol.11. No.2

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&)
N

ISSN. 2300-0104 pjs.uim.ac.id E-ISSN. 2343-3833

eksploitasi seseorang kepada orang lain, termasuk laki-laki terhadap perempuan. Dalam praktinya
di lapangan seorang muslim harus dapat menyeimbangkan antara urusan agama dan urusan dunia,
seorang muslim harus mampu berbuat demi kepentingan bersama, tidak berupaya
mengeksploitasi saudaranya atau sesama manusia lainnya demi keuntungan pribadi dan

golongannya.

Ketiga; sikap adil (I'tidal). Sikap i tidal merupakan sikap yang konsisten terhadap hal-hal
yang lurus, benar dan tepat. Bila seseorang mengambil haknya tanpa melewati batas, atau
memberikan hak orang lain tanpa menguranginya itulah yang dinamakan adil. Prinsip keadilan
dalam pembentukan karakter santri di Pondok Pesantren Fadllillah Tambaksumur-Waru-Sidoarjo
dan Pondok Pesantren Jawaahirul Hikmah 3 Tulungagung diharapkan mampu dihadirkan oleh
para santri dan alumninya di dalam kehidupan bermasyarakat.

Keempat. Cinta Tanah Air (Hub a-l Watan). Cinta tanah air adalah salah satu bentuk
nasionalisme. Cinta tanah air adalah perasaan yang timbul dari dalam hati sanubari seorang warga
negara, untuk mengabdi, memelihara, membela dan melindungi tanah airnya dari segala ancaman
dan gangguan. Demikian juga yang diharapkan dapat muncul dari para santri dari kedua lembaga
pesantren tersebut di atas; hal ini ditunjukkan dengan keterlibatan para santri dan peran pondok
pesantren di dalam mensukseskan kegiatan di masyarakat seperti halnya; upacara bendera dalam
peringatan kemerdekaan RI setiap tahun dan kegiatan kepemerintahan laainya seperti halnya
keteribatan aktif di dalam mensukseskan agenda 5 tahunan pemilihan umum (PEMILU).

Kelima; Open Minded. Sikap terbuka dan membuka diri terhadap diskursus dan wacana
keagamaan dan keberagamaan dengan tetap memegang teguh agidah Islam ahlu sunnah wa al-
jamaa’ah. Para santri di kedua pesantren tersebut dibiasakan dengan sikap open mind dengan
diskursus wacana yang berbeda dengan kajian mata pelajaran diskusi, musyawarah, bahsu al-
masail al-Fighiyyah, dan kajian pemahaman figh madzahib al-Arba 'ah.

Adapun implikasi dari kegiatan penelitian ini diantaranya adalah:

1) Peningkatan pemahaman moderatisme Islam, Penelitian ini dapat membantu dalam memperjelas
konsep moderatisme Islam dan bagaimana hal itu diterapkan dalam konteks pendidikan.
implikasinya adalah peningkatan pemahaman secara umum tentang pendidikan Pesantren dapat
menjadikan Wahana untuk mempromosikan sikap moderat dalam beragama.

2) Perkembangan kurikulum pesantren, hasil penelitian ini juga dapat memberikan masukan yang
berharga untuk pengembangan kurikulum pendidikan Pesantren secara lebih efektif. sehingga ini
memungkinkan termasuk penyesuaian materi ajar metode pengajaran dan aktivitas berat

kurikuler untuk memperkuat pemahaman dan praktek moderatisme Islam di kalangan Santri.
R ————

132



Mei 2024. Vol.11. No.2

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&)
¢

ISSN. 2300-0104 pjs.uim.ac.id E-ISSN. 2343-3833

3) Pengaruh lingkungan dan kepemimpinan, penelitian ini juga dapat mengungkap peran
lingkungan pesantren dan kepemimpinan dalam membentuk sikap moderat beragama.
implikasinya adalah bahwa faktor-faktor ini dapat dimanfaatkan atau dimodifikasi untuk
meningkatkan efektivitas pendidikan moderatisme Islam di pesantren.

4) Model untuk pesantren lain, hasil penelitian ini dapat menjadi model atau contoh bagi lembaga
Pesantren lain untuk mengadopsi pendekatan yang sama dalam hal mempromosikan
moderatisme Islam, Ini juga dapat membantu dalam upaya lebih luas untuk memperkuat
toleransi pemahaman antara agama dan penerimaan perbedaan di tengah-tengah masyarakat.

Kesimpulan

Sebagai lembaga pendidikan Islam Pondok Pesantren Faddlillah Tambak Sumur Waru
Sidoarjo dan Pondok Pesantren Jawaahirul Hikmah 3 Tulungagung memiliki kesamaan dalam
menekankan pendidikan karakter yang menanamkan sikap moderat beragama dan toleran bagi para
santrinya melalui seperangkat kurikulum pendidikannya masing-masing sesuai dengan karakter dan
ciri khasnya.

Implementasi kurikulum pesantren yang telah diagagas oleh Pengasuh Pondok, baik di
Pesantren Fadllillah Tambaksumur-Waru-Sidoarjo yakni al-marhum KH. Abdul Ghani, al-marhum
KH. Jakfar Shodiq maupun oleh al-marhum KH. Mokh. Zaki di Pondok Pesantren Jawaahirul
Hikmah 3 Tulungaung adalah merupakan bentuk kurikulum pendidikan Islam sepanjang hayat.
Para pengasuh pesantren di kedua lembaga ini menekankan kepada para santrinya baik dari usia
anak-anak maupun bapak-ibu jama’ah untuk mencari ilmu dan mencarai bekal guna kebahagiaan
hidupnya di dunia maupun di akhirat, serta dapat bermanfaat untuk masyarakat bangsa Indonesai
dalam menuju ridha Allah SWT.

Para pengasuh pondok pada kedua lembaga pesantren tersebut di atas, juga telah memberikan
wejangan bagi para santrinya untuk tidak ikut larut di dalam kehidupan dunia yang glamur.
Pengasuh pondok juga memberikan wejangan kepada para santri untuk menjadi pribadi yang
toleran dan menghormati segala perbedaan--baik perbedaan dalam masalah agama, maupun
perbedaan dalam hal pilihan politik praktis di masyarakat. Moderatisme Islam melalui kurikulum
pendidikan pesantren pada kedua lembaga pondok tersebut telah memberikan hasil positif dengan
terwujudnya santri dan alumni pesantren yang memiliki karakter atau sikap antara lain; toleran,

seimbang, adil, nasionalisme dan terbuka.

133



Mei 2024. Vol.11. No.2

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&)
AN

ISSN. 2300-0104 pjs.uim.ac.id E-ISSN. 2343-3833

Daftar Pustaka

[1]
8
[4]
[5]
[6]
[7]
[8]
[9]
[10]

[11]

[12]
[13]

[14]
[15]
[16]

MUI, Fatwa MUI dalam MUNAS VII, vol. 19-22 Juma. 2005, p. 1.

H. Muklis M, Moderasi Islam. Ciputat: Ikatan Alumni al-Azhar dan Pusat Studi al-Qur’an.

S. Mohammad Subhan, Metodologi Penelitian Kualitatif, Pertama. Malang: PT Literasi
Nusantara Abadi Grup, 2023.

Iffati Zamimah, “Moderatisme Islam dalam Konteks Keindonesiaan (Studi penafsiran Islam
Moderat M Quraish Shihab),” E J. 11Q, vol. 1, no. 1, pp. 2622-4658, 2018.

Saibani, “Penerapan Pendidikan Islam Moderat di Pondok Pesantren Al Hikmah Bandar
Lampung,” Lampung, 2019.

Fifi Nofiaturrohmah, “Metode Pendidikan Karakter di Pesantren,” J. Pendidik. Agama Islam,
vol. XI, no. 2, 2014.

Muhammad Munginudin Santoso, “Strategi Pendidikan Karakter di Pondok Pesantren As-
Salaffiyah Ali Ar-Ridho Ngaglik Sleman Yogyakarta,” Yogyakarta, 2020.

S. Heni Listiana, “Pengembangan Kurikulum Pendidikan Islam Moderat di Madrasah,” J. al-
Ulum, vol. 7, no. 2, p. 20, 2020.

Achmad Muhibbin Zuhri, Teologi Kebhinekaan: Membangun Harmoni Antar Umat
Beragama dengan Pendekatan Teologis. Yogyakarta: Bildung, 2023.

Masdar Hilmy, “Eksemplar Moderatisme Islam Indonesia : Refleksi Dan Retrospeksi Atas
Moderatisme Nu Dan Muhammadiyah,” Kompas, Surabaya, p. 1, 2023.

S. Sahibudin, S. Supandi, M. Mujiburrohman, S. Rijal, and A. Atnawi, “Multicultural
Education as a Supported for the Formation on Environment of Islamic Communities in
Pamekasan Regency,” in IOP Conference Series: Earth and Environmental Science, 2020,
vol. 469, no. 1, doi: 10.1088/1755-1315/469/1/012100.

Thomas Lickona, Education of Caracter. Bandung: Alfabeta, 1991.

U. R. I. No, S. P. Nasional, P. M. Pendidikan, K. Republik, I. Nomor, and T. I. Kurikulum,
“No Title,” no. 20, pp. 1-11, 2003.

Depdikbud, Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka, 2015.

P. Bahasa, Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Pusat Bahasa, 2010.

Al-Qur’an dan Terjemah Kementerian Republik Indonesia. .

134



