Februari 2015. Vol.2. No.1
©O0H-201 jal-ulumall rights reserved

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id E-ISSN. 2549-3833

OTENTISITAS HADITS CARA SUJUD TANGAN DAHULU

Zainuddin MZ
Fakultas Ushuluddin Prodi Hadits dan Ulumul Hadits
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya

Abstrak

Tulisan ini juga akan lebih difokuskan telaah hadits-hadits yang telah dikaji oleh
majelis Nadwah Mudzakarah yang memaparkankan bahwa hadits-hadits cara gerak untuk
sujud dengan mendahulukan tangan dinilai dhaif (lemah). Dengan demikian diharapkan
umat mendapatkan pegangan yang meyakinkan untuk pengamalan shalatnya. Terlebih
dahulu perlu dipaparkan metodologi menentukan status perawi hadits apabila yang
bersangkutan dinilai al-jarh  (negatif) sementara itu dia juga dinilai al-ta’dil
(positif).kajian ini penulis berkaitan dengan turun sujud baik pendapat pertama maupun
kedua lemah berat, maka untuk sementara ini kami memutuskan bahwa ketika turun sujud
kita tidak boleh meletakkan tangan lebih dahulu dari pada lutut atau sebaliknya, artinya
tidak ada cara khusus yang mesti kita lakukan”. Tampaknya, fatwah ini disampaikan
karena Nadwah gagal mencari tuntunan yang shahih, tetapi kenapa memberikan solusi
mazhab al-tanwi’ atau hiyar. Seakan kita boleh pilih antara dua pendapat di depan. Padahal
solusi ini layak ditawarkan sekiranya semua tuntunan benar atau shahih. Seperti
mengangkat tangan sampai sejajar pundak atau diangkat lebih tinggi sedikit. Dalam
masalah ibadah apalagi ibadah taugifiyah tawaran yang layak diberikan semestinya
larangan berbuat tanpa ada tuntunan yang sah.

Abstract

This article will also be more focussed by study of hadits which have been studied by
ceremony of Nadwah Mudzakarah which presents hadits. It is way of motion for sujud by
prioritize hand assessed by dhaif (weak). Thereby, it is expected by people who get hold
assuring for its deed of him. Beforehand, need of methodologies clarified determine status
of deliverer of hadits if which is pertinent to be assessed by al-jarh (negative) meanwhile
he is also assessed by al-ta'dil (positive). this study of writer relate to go down good
bestowing (sujud) of first opinion and also second weakening weight, hence temporarily
we decide when going down we may not put down hand in advance from knee or on the
contrary, its meaning, no way special which we must do. It seems, this fatwah submitted
because Nadwah fail to look for manual which is shahih, but why giving sect solution of
al-tanwi' or hiyar. We may select; choose between two opinions in front. Though this
competent solution on the market predict all real correct manuals or shahih. Like parallel
hands up until shoulder or lifted higher a little. In problem of religious service more than
anything else religious service of taugifiyah bargain which is competent to be given its
prohibition without existence of unvalidible.

Kata kunci: Otentitas Hadis, cara bersujud

87



Februari 2015. Vol.2. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©O0H-201 jal-ulumall rights reserved

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id E-ISSN. 2549-3833

A. Pedahuluan

Hadits cara gerak untuk sujud
memang diperselisihkan oleh ulama,
apakah mendahulukan lutut sebelum
meletakkan tangan atau sebaliknya.
Hasil penelitian “Nadwah
Mudzakkarah al-Muslimun Bangil”
menyatakan  “tawaqquf”,  artinya
semua dalil baik yang mendahulukan
tangan maupun lutut sama-sama lemah
berat. Tuisanini dimaksudkan untuk
memberikan wacana, sehingga
pembaca mendapatkan bandingan yang
diharapkan  dapat  menyimpulkan
sendiri mana yang lebih dekat dengan
tuntunan Rasulullah saw.

Tulisan ini juga akan lebih
difokuskan telaah hadits-hadits’ yang
telah dikaji oleh majelis Nadwah
Mudzakarah yang memaparkankan
bahwa hadits-hadits cara gerak untuk
sujud dengan mendahulukan tangan
dinilai dhaif (lemah)
seluruhnya?.Dengan demikian
diharapkan umat mendapatkan
pegangan Yyang meyakinkan untuk

pengamalan shalatnya.

'Hadits yang menjelaskan cara gerak untuk sujud
sebenarnya bukan hanya diriwayatkan oleh Abu
Hurairah. “Nadwah” juga menghadirkan riwayat
ibn Umar. Yang dihadirkan hanya yang berstatus
al-marfu’ (sampainya sanad kepada Nabi), padahal
juga ada yang berstatus al-mauquf (terhenti sanad
kepada sahabat), di samping atsar lain yang
menunjukkan pemahaman ulama salaf terhadap
cara sujud.

Terlebih dahulu perlu dipaparkan
metodologi menentukan status perawi
hadits apabila yang bersangkutan
dinilai al-jarh (negatif) sementara itu

dia juga dinilai al-ta 'dil (positif).

B. Teori al-Jarh wa al-Ta’dil

Teori mengedepankan nilai al-
jarh (negatif) daripada nilai al-ta’dil
(positif) tidak selamanya diberlakukan
secara mutlak kepada semua perawi
yang memiliki nilai al-jarh dan al-
ta’'dil.Harus lebih dicermati apakah
cacat tersebut mempengaruhi dalam
periwayatannya?Apakah nilai al-jarh
rinci atau global dan bagaimana
bandingan dengan nilai al-ta’dil?
Apakah penilai al-jarh tergolong
kelompok al-mutasahhilin (ceroboh),
atau al-mutasyaddidin (aliran keras),
atau pada posisi keduanya? Penulis
melihat pada aspek inilah kelemahan
studi kritik hadits di Indonesia dalam
memposisikan perawi hadits, yang

berdampak pada melemahkan hadits.

C. Perawi Abdul Aziz ibn Muhammad

al-Darawardi

Nadwah Mudzakkarah menilai
kelemahan hadits-hadits yang
mendahulukan tangan dari pada lutut
sewaktu sujud berfokus kepada perawi
Abdul Aziz ibn Muhammad al-

88



Februari 2015. Vol.2. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©O0H-201 jal-ulumall rights reserved

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id E-ISSN. 2549-3833

Darawardi’  Berikut ini  penulis
nukilkan cara Nadwah Mudzakkarah
dalam menilai perawi tersebut: Pada
sanad di atas terdapat perawi Abdul
Aziz ibn Muhammad yang nama
lengkapnya adalah Abdul Aziz ibn
Muhammad ibn Ubaid ibn Abu Ubaid
al-Darawardi  Abu Muhammad al-
Juhani. Tentang perawi ini dinilai Abu
Hatim: Haditsnya tidak dapat dijadikan
hujjah. Dinilai Abu Zur’ah: Hafalannya
jelek. Dinilai Nasai: Hafalannya tidak
kuat. Dan dinilai Ibn Khuzaimah: la
sering membuat kesalahan.®

Dapat dicermati  bagaimana
“Nadwah Mudzakkarah” hanya
memaparkan nilai-nilai  negatifnya,
sehingga berkesimpulan: Hadits di atas
lemah dan tidak dapat dijadikan
hujjah.Seharusnya secara akademis
dipaparkan baik nilai al-jarh (nilai
negatif) maupun al-za 'dil (nilai positif)
secara transparan, kemudian dengan
berbagai  pendekatan,  diharapkan
mampu ditentukan statusnya dengan

seksama.

2Abdul Aziz ibn Muhammad al-Darawardi dalam
riwayat ini tidaklah menyendiri, melainkan telah
diikuti oleh Abdullah ibn Nafi’.Seperti ini bentuk
kelemahan lain  dari  metodologi  Nadwa
Mudzakkarah yang kurang jeli dalam memaparkan
al-syawahid dan al-zawabi’ suatu hadits.

*periksa: Tahdzib al-Tahdzib 6/354; Mizan al-
I'tidal 2/634; al-Kasyif 2/210; al-Tsigat 7/116;
al-Mughni fi al-Dhu’afa 2/339; dan al-Jarh wa al-
Ta’dil 5/396].

Berikut ini  penulis nukilkan
penilian tiga pakar dalam ilmu al-jarh
danal-ta'dil.  Pertama, Abdurrahman
ibn Abu Hatim (- 327 H) dalam
bukunya Al-Jarh wa al-Ta’dil (p. V-:
396). Kedua, Muhammad ibn Ahmad
ibn Usman al-Dzahabi (-748 H) dalam
bukunya Mizan al-/’tidal (p. 1l: 634).
Ketiga, Ahmad ibn Ali ibn Hajar al-
Asgalani (-852 H) dalam bukunya
Tahdzib al-Tahdzib (p. VI: 354).

Inilah tiga pakar kritikus perawi
hadits pada zamannya, abad ke-4, ke-8,
dan ke-9 dalam hal kepiawaian
memaparkan nilai-nilai positif maupun
negatif para perawi hadits.Menurut
hemat penulis selain itu hanya
berputar-putar kepada karya Kketiga
pakar di atas, kecuali sebagaian yang
tidak kita nafikan juga memiliki nilai
tambah.Dan buku-buku itu pula yang
dijadikan rujukan utama oleh Nadwah
Mudzakkarah, walaupun dilengkapi
dengan lainnya seperti al-Kasyif, al-
Tsigat dan lainnya.

1. Penilaian Abdurrahman ibn Abu
Hatim (-327 H), Abdurrahman ibn
Abu Hatim dalam bukunya Al-Jarh
wa al-Ta'dil,* mendeskripsikan

sebagai berikut. Mushab ibn al-

4Abdurrahman ibn Abu Hatim.Al-Jarh wa al-
Ta’dil, (Beirut: Dar al-Kutub al-l1imiah, 1271/1952
), p- V: 396.

89



Februari 2015. Vol.2. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©O0H-201 jal-ulumall rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id E-ISSN. 2549-3833

Zubairi: Malik ibn Anas menilai al-
Darawardi adalah perawi tsigat;
Ahmad ibn Hanbal: Semua yang
diriwayatkan dari Ubaidillah ibn
Umar hakekatnya adalah dari
Abdullah ibn Umar; Abu Thalib:
Ahmad ibn Hanbal ditanya perihal
Abdul Aziz al-Darawardi.
Jawabnya: la terkenal dengan al-
thalab, bilamana meriwayatkan dari
bukunya sendiri shahih, tetapi
apabila meriwayatkan dari kitab
orang lain dia salah, dia sering
meriwayatkan dari buku orang lain
dan salah, kadang meruba nama
Abdullah ibn Umar al-Umri dengan
nama Ubaidillah ibn Umar; Yahya
ibn Ma’in: Al-Darawardi lebih kuat
daripada Fulaih, putra Abu al-Zinad
dan Abu Uwais; Yahya ibn Ma’in:
Abdul Aziz al-Darawardi adalah
perawi saleh, laisa bihi ba’sun;
Abdurrahman:  Bapakku  (Abu
Hatim) ditanya perihal Abdul Aziz
ibn  Muhammad al-Darawardi dan
Yusuf ibn al-Majisyun. Jawabnya:
Abdul Aziz adalah muhaddits
(tokoh hadits) sedangkan Yusuf
statusnya adalah syaikh; Abu
Zur’ah: Abdul Aziz al-Darawardi
lemah hafalan, kadang
meriwayatkan hadits dari hafalannya

lalu salah.

2. Penilaian Muhammad ibn Ahmad
al-Dzahabi (-748 H), Muhammad
ibn Ahmad ibn Usman al-Dzahabi
dalam bukunya Mizan al-I’tidal °
mendeskripsikan sebagai berikut:
Ahmad ibn Hanbal: Apabila
meriwayatkan dari hafalannya ia
salah, laisa huwa bisya’in, namun
apabila meriwayatkan dari kitabnya
sangat akurat. Katanya pula:
Apabila meriwayatkan dari
hafalannya ia sering mendatangkan
riwayat-riwayat yang batil; ibn
Ma’in: Tsigatun tsabtun; Abu
Hatim: Tidak dapat dijadikan
hujjah; Yahya ibn Ma’in: Dia lebih
baik dari pada Fulaih; Abu Zur’ah:
Lemah hafalannya; Ma’an ibn Isa:
Al-Darawardi pantas menyandang
predikat amirul mukminin. Dan
kesimpulan penilaian al-Dzahabi
sendiri adalah shadug min ulama
Madinah, lainnya lebih kuat dari
pada dia.

3. Penilaian ibn Hajar al-Asgalani (-
852 H), Ahmad ibn Ali ibn Hajar al-
Asgalani dalam bukunya Tahdzib
al-Tahdzib® mendeskripsikan

sebagai berikut: Mushab al-Zubairi:

Muhammad ibn  Ahmad ibn Usman al-
Dzahabi.Mizan al-I’tidal, (Beirut: Dar al-Ma’rifah,
1382/1963), p. 1l: 633.

5Ahmad ibn Ali ibn Hajar al-Asqalani.Tahdzib al-
Tahdzib, (India: Dar al-Fikr al-Arabi, 1325), p. VI:
354,

90



Februari 2015. Vol.2. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©O0H-201 jal-ulumall rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

Imam Malik menilai al-Darawardi
adalah perawi tsigat (terpercaya);
Ahmad ibn Hanbal: la terkenal
dengan al-thalab, bilamana
meriwayatkan dari bukunya sendiri
shahih, tetapi apabila meriwayatkan
dari kitab orang lain dia salah, dia
sering meriwayatkan dari buku
orang lain dan salah, kadang meruba
nama Abdullah ibn Umar al-Umri
dengan nama Ubaidillah ibn Umar;
ibn Ma’in: Al-Darawardi lebih kuat
dari pada Fulaih, putra Abu al-
Zinad, dan Abu Uwais; Katanya
pula: Laisa bihi ba’sun; Katanya
pula: Tsigat hujjah; Abu Zur’ah:
Lemah hafalannya dan kadang
meriwayatkan dari hafalannya ia
salah; ibn Abi Hatim: Bapak saya
(Abu Hatim) ditanya perihal Yusuf
ibn al-Majisyun dan al-Darawardi,
jawabnya: Abdul Aziz seorang
perawi yang berpredikat muhaddits
(ahli  hadits), sedangkan Yusuf
berpredikat syaikh; Nasai: Laisa
bigawi; Katanya pula: Laisa bihi
ba’sun  dan periwayatannya dari
Ubaidillah ibn Umar adalah munkar
(yang benar adalah Abdullah ibn
Umar  al-Umri, pent.). Dan

kesimpulan penilaian ibn Hajar

sendiri adalah shadug.’

. Analisis Kredibilitas al-Darawardi,

Dari paparan al-jarh dan al-ta’dil
terhadap Abdul Aziz ibn
Muhammad al-Darawardi di atas
dapat disimpulkan sebagai
berikut:Pertama, nilai cacat al-
Darawardi hanya pada aspek
kedhabitan (kecermatan
hafalannya), bukan pada aspek
keadilannya. Harus difahami bahwa
setiap perawi hadits itu dinilai pada
dua aspek. Aspek keadilan dan
aspek  kedzabitan  (kecermatan).
Apabila cacat perawi pada aspek
keadilannya, maka periwayatannya
tertolak, namun apabila cacat pada
aspek kecermatannya, akan dirinci
apakah dia menyendiri dalam
pewriwayatannya atau ada kesaksian
periwayatan yang lain atau apakah
nilai negatifnya itu relevan dengan
periwayatan hadits?. Pada paparan
di atas terbukti Abdul Aziz ibn
Muhammad al-Darawardi
menyandang predikat ulama
Madinah, tsigat, muhaddits (ahli
hadits) bahkan ada yang memberi

predikat amirul mukminin. Kedua,

’Ahmad ibn Ali ibn Hajar al-Asgalani.Tagrib al-
Tahdzib, (Beirut: Dar al-Ma’rifah, 1395/1975), p.
I: 512,

91



Februari 2015. Vol.2. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©O0H-201 jal-ulumall rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

cacat ke-dhabitan al-Darawardi
apabila meriwayatkan dari
hafalannya atau kitab orang lain,
adapun periwayatan dari kitabnya
sendiri tidaklah disangsikan
kebenarannya. Itulah  sebabnya
imam Ahmad menyatakan: “la
terkenal dengan al-thalab, bilamana
meriwayatkan dari bukunya sendiri
shahih, tetapi apabila meriwayatkan
dari kitab orang lain dia salah, dia
sering meriwayatkan dari  buku
orang lain dan salah”. Terkait
dengan pokok masalah tata cara
sujud dapat diketahui bahwa al-
Darawardi dalam menerima hadits
dari gurunya Muhammad ibn
Abdullah ibn Hasan maupun ketika
menyampaikan  hadits  tersebut
kepada muridnya Sa’id ibn Mansur
dan Marwan ibn Muhammad (lihat
skema takhrij hadits) dengan lafaz
al-tahdits  (haddatsana), bukan
dengan lafaz al-ihbar (ahbarana).
Ini menunjukkan  bahwa al-
Darawardi ketika menerima hadits
dari gurunya maupun
menyampaikan  hadits  tersebut
kepada muridnya dengan
mengandalkan  bukunya  sendiri,
bukan dengan hafalan. Dengan
demikian cacat hafalannya tidak

pada tempatnya untuk melemahkan

hadits ini. Seperti inilah kejelian
yang tidak boleh  dilupakan,
sehingga nilai  negatif  tidak
selamanya  berdampak  kepada
lemahnya hadits bila ditemukan
pokok permasalahannya. Artinya
kalau al-Darawardi terbukti
menerima dan menyampaikan hadits
dengan hafalannya maka haditsnya
lemah, namun kalau dia
meriwayatkan  dengan  bukunya
sendiri maka haditsnya shahih.
Dalam hal ini  al-Darawardi
meriwayatkan  dengan  bukunya
sendiri, bukan dari
hafalannya.Ketiga, penilaian Nasai
bahwa al-Darawardi  haditsnya
munkar sekiranya ia meriwayatkan
kepada gurunya yang bernama
Abdullah ibn Umar yang dirubah
menjadi Ubaidillah ibn Umar, dalam
kasus ini  al-Darawardi tidak
meriwayatkan dari Abdullah ibn
Umar atau Ubaidillah ibn Umar
melainkan  dari gurunya yang
bernama Muhammad ibn Abdullah
ibn Hasan.

Dengan demikian penilaian
“munkar” dari Nasai tidak masuk
dalam kajian hadits ini dan tidak
boleh digeneralisir. Predikat inilah
yang paling keras, dan itu dapat

dimaklumi karena Nasai tergolong

92



Februari 2015. Vol.2. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©O0H-201 jal-ulumall rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

al-mutasyaddidin dalam
pengelompokan ulama  kritikus
hadits. Keempat, untuk hadits kedua
memang guru al-Darawardi adalah
Ubaidillah ibn Umar. Maka sesuai
dengan penilaian negative ulama
hadits ini dinilai munkar, karena al-
Darawardi sering mengganti
identitas gurunya. Yang semestinya
Abdullah ibn Umar perawi lemah
diganti dengan Ubadillah ibn Umar
perawi tsigah.

Disinilah letak kesalahan
al-Darawardi yang akhirnya divonis
Nasai: Munkarul hadits. Dengan
demikian sanad hadits ini memang
lemah dan haditsnya menjadi hasdits
dhaif.Kelima, dengan demikian
seluruh nilai negatif diberlakukan
apabila merujuk kepada hafalan al-
Darawardi atau periwayatan kepada
gurunya yang bernama Abdullah ibn
Umar al-Umri, atau periwayatannya
dari buku orang lain, dan semua
nilai jarh tersebut tidak terbukti
untuk melemahkan pariwayatan al-
Darawardi dalam tata cara sujud
dengan demikian tidaklah
berlebihan bila riwayat ini magbul
(dapat dijadikan hujjah).Keenam,
sebagaimana telah diuraiakan di

depan bahwa al-Darawardi tidaklah

menyendiri  dalam  periwayatan
hadits ini.

la  mempunyai saksi
periwayatan baik berupa syawahid
maupun  fawabi’ yang  akan
diuraikan lebih lanjut pada masalah
takhrij hadits. Bilamana hanya
periwayatan al-Darawardi sudah
dinilai sah, apalagi ketika diperkuat
dengan periwayatan
lainnya.Ketujuh, perlu diketahui
bahwa Abdul Aziz ibn Muhammad
al-Darawardi juga merupakan rijal
al-shahihaini. Artinya dia tercantum
dalam Shahih Bukhari dan Shahih
Muslim. Apabila penilaian dhaif itu
digeneralisir, maka ditemukan
sejumlah hadits dalam Shahih
Bukhari dan Shahih Muslim yang
dhaif, karena di dalam sanad (mata
rantai perawinya) terdapat Abdul
Aziz ibn Muhammad al-Darawardi.
Di Shahih Muslim saja ditemukan
73 buah hadits, yakni hadits nomor
135, 160, 189, 216, 325, 327, 566,
587, 608, 686, 780, 839, 960, 1014,
1883, 2064, 2163, 2172, 2224, 2293,
2296, 2340, 2667, 2747, 2768, 2827,
3379, 3401, 3418, 3435, 3555, 3834,
4062, 4329, 4338, 4496, 4575, 4584,
4585, 4586, 4876, 5069, 5335, 5441,
5499, 5669, 5686, 5775, 5789, 5818,
5828, 6356, 6400, 6440, 6453, 6579,

93



Februari 2015. Vol.2. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©O0H-201 jal-ulumall rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

6662, 6700, 6702, 6710, 6867, 6874,
6876, 6910, 6932, 7175, 7300, 7384,
7491, 7492, 7517, 7606, dan
7673.Kedelapan: Sebagai contoh
hadits dalam Shahih Muslim nomor:
135 dengan redaksi sebagai berikut:
N UrpAl ikl sie (AT s - 135
B35 ¢ oS g GalsllW 3 e
Gl e b S e 25 s
A J5ly G 350h ol Gl G sty
O 6 Syl (06 by adde 4 JLa
G o sbedds 1 9) 40 Y O 15k s
Bilay e lsalae SIS 1508 136 4y Eda
A e 2iay i Y) 2605l
Hadits di atas dikeluarkan oleh
Muslim dalam kitab al-Shahih
nomor: 135 dari Ahmad ibn Abdah
a ibn Zurai'l-Dhabbi dari Abdul
Aziz al-Darawardi dari al-Ala’ [h]
dan diriwayatkan Umaiyah ibn
Bistham dari Yazid ibn Zurai’ dari
Rauh dari al-Ala’ ibn Abdurrahman
ibn Yakqub dari bapaknya dari Abu
Hurairah ra, Rasulullah  saw.
bersabda: Saya diperintah
memerangi umat sampai mereka
mau berikrar tidak ada tuhan selain
Allah, percaya kepada saya dan apa
saja yang saya bawakan. Apabila
mereka telak melaksanakannya,
maka mereka itu terjaga darahnya,

hartanya dariku, kecuali dengan hak

keislamannya, adapun perhitungan
(konsistensi  syahadatnya) adalah
urusan Allah (apakah dia berikrar
karena ketulusan atau kemunafikan
belaka, hanya  Allah yang
mengetahui dan mengganjarnya).

Di dalam sanad (mata rantai
perawi) hadits di atas ada yang
bernama Abdul Aziz al-Darawardi,
sekiranya nilai kedhaifannya
digeneralisir maka contoh hadits
yang ada di Shahih Muslim itu pun
juga dhaif.Disinilah  kelemahan
metode “Nadwah Mudzakarah”.
Teks-teks hadits yang lain dapat
dilihat pada lampiran.

D. Takhrij Hadits

Dalam penelitian ini penulis
mengambil sampel dari teks yang
termaktub dalam Sunan Nasai, bukan
dari Sunan Abu Daud.Walaupun di
dalam takhrij hadits juga dikeluarkan
oleh Abu Daud dan lainnya.

& dshh Uyl g8 (1079) i 7oA
G5 S 08 4408 s P s i 2
A 06 aaas &3 Saall de W3S 08 aaas
ce U3 o Ge orall b B s Gy M
B Lia 1 O5L5 08 835106 o (6 222
i L L

el &5 & Y

HR. Nasai (Tatbig: 1079), dari
Harun ibn Muhammad dari Marwan
ibn Muhammad dari Abdul Aziz ibn

94



Februari 2015. Vol.2. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©O0H-201 jal-ulumall rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

Muhammad dari Muhammad ibn
Abdullah ibn Hasan dari Abu al-Zinad
dari al-A’raj dari Abu Hurairah ra.
Nabi saw. bersabda: “Apabila kalian
sujud supaya meletakkan kedua
tangannya ke bumi sebelum Kkalian
meletakkan kedua lututmu, dan jangan
melaksanakannya seperti berderumnya
seekor onta”. Hadits di atas juga
dikeluarkan Nasai (Tatbiq: 1078), dari
Qutaibah dari Abdullah ibn Nafi dari
Muhammad ibn Abdullah ... dengan
lafaz:
S E3a 08 458 U1 (1078) el £ A
o D5 Gl i e G AR G o 5
e b 880 L g e L
Dinarasikan Abu Hurairah ra.,
Nabi saw. bersabda: “Kenapa seorang
kalian  sengaja  berlutut  seperti
berderumnya onta dalam pelaksanaan
shalatnya”.Hadits di  atas  juga
dikeluarkan Turmudzi (Shalat: 249),
dari  Qutaibah dari Nafi’ dari
Muhammad ibn Abdullah ibn Hasan ...
dengan lafaz:

4 o 4

G A e A A5 WS (249) el z A

Y

5 o B pha o ) e o saah G il
f\;&: ) ;m/ Z;):J\ &\ 'é/);f):h u—," :)f: C’);‘—Yf\ :Jf:
el &5 453 3 87358 AT ks 08

Dinarasikan Abu Hurairah ra.,

Nabi saw. bersabda: “Kenapa seorang

kalian  sengaja  berlutut  seperti
berderumnya onta dalam pelaksanaan
shalatnya”.Hadits di  atas  juga
dikeluarkan Abu Daud (Shalat: 714),
dari Sa’id ibn Manshur dari Abdul
Aziz ibn Muhammad dari Muhammad
ibn Abdullah al-Hasan ... dengan lafaz:
slala 85 dal ER (714) s i gOA]
21yl e B e i 3405 08 0
U8 0 iy Dl 855 US &35 56 &4
Dinarasikan Abu Hurairah ra.
Nabi saw. bersabda: “Apabila kalian
sujud supaya meletakkan kedua
tangannya ke bumi sebelum kalian
meletakkan kedua lututmu, dan jangan
melaksanakannya seperti berderumnya
seekor onta”.Hadits di atas juga
dikeluarkan Abu Daud (Shalat: 715),
dari Qutaibah ibn Sa’id dari Abdullah
ibn Nafi’ dari Muhammad ibn
Abdullah al-Hasan ... dengan lafaz:
GRS sl (9 4088 WIS (715) agh sl A
Lo pha G A e o s (e U (5 S
J6 06 55056 o e z26W de U3
ERC R EC P
Dinarasikan Abu Hurairah ra.,
Nabi saw. bersabda: “Kenapa seorang
kalian  sengaja  berlutut  seperti

berderumnya onta dalam pelaksanaan

95



Februari 2015. Vol.2. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©O0H-201 jal-ulumall rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

shalatnya”.Hadits di  atas  juga
dikeluarkan oleh Ahmad (Bagi Musnad
Muktsirin:  8598); dari Sa’id ibn
Manshur dari  Abdul Aziz ibn
Muhammad dari Muhammad ibn
Abdullah al-Hasan ... dengan lafaz:
03 siala (5 et WS (8598) aeal £ OA]
e g A Ge 3 il BB pRall 0 ) e
Ay alle S e B0 0505 06 08 550
ey Jaad) &5 W& A5 Y AT aal 1)
Dinarasikan Abu Hurairah ra.
Nabi saw. bersabda: “Apabila kalian
sujud supaya meletakkan kedua
tangannya ke bumi sebelum kalian
meletakkan kedua lututmu, dan jangan
melaksanakannya seperti berderumnya
seekor onta”.Hadits di atas juga
dikeluarkan oleh Darimi (Shalat:
1287), dari Yahya ibn Hassan dari
Abdul Aziz ibn Muhammad dari
Muhammad ibn Abdullah ibn al-Hasan
dengan lafaz:
Oha (23 Ul (1287) el z0A]
e 13 08 s e B e ) 055 0
O3 35 adaly el 5% & &5 S &
Dinarasikan Abu Hurairah ra.
Nabi saw. bersabda: “Apabila kalian
sujud supaya meletakkan kedua

tangannya ke bumi sebelum Kkalian

meletakkan kedua lututmu, dan jangan
melaksanakannya seperti berderumnya
seekor onta”. Kepada Abdullah
dikatakan apa maksudmu semuanya
baik (yang mendahulukan tangan
maupun lutut). la menjawab: Penduduk
Kufah memilih cara yang pertama
(mendahulukan lutut).

Dengan demikian silsilah hadits
ini dapat digambarkan sebagai berikut:
Pertama, semua mata rantai perawi
bervokus pada Muhammad ibn
Abdullah ibn al-Hasan dari
Abdurrahman al-A’raj dari  Abu
Hurairah.Kedua, murid Muhammad ibn
Abdullah ibn al-Hasan adalah Abdul
Aziz ibn Muhammad al-Darawardi dan
Abdullah ibn Nafi’. Dengan penelitian
seperti ini ditemukan bahwa al-
Darawardi tidaklah menyendiri dapat
periwayatan  hadits cara  sujud
mendahulukan  tangan,  melainkan
diikuti oleh temannya (Abdullah ibn
Nafi).Ketiga, murid pertama Abdul
Aziz al-Darawardi adalah Marwan ibn
Muhammad yang haditsnya
dikeluarkan Nasai: 1079.

Murid kedua adalah Sa’id ibn
Manshur yang haditsnya dikeluarkan
oleh Abu Daud: 714 dan Ahmad: 8598.
Murid ketiga adalah Yahya ibn Hasan
yang haditsnya dikeluarkan oleh
Darimi: 1287.Keempat, murid

96



Februari 2015. Vol.2. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©O0H-201 jal-ulumall rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

Abdullah ibn Nafi’ (teman al-
Darawardi) haditsnya dikeluarkan Abu
Daud: 715, Turmudzi: 249 dan Nasai:
1078.Kelima, semua murid Abdul Aziz
ibn  Muhammad (Marwan ibn
Muhammad, Sa’id ibn Mashur dan
Yahya ibn Hasan) meriwayatkan
darinya dengan sighat “haddatsana”, ini
artinya sang guru mengandalkan
bukunya dan sang murid juga
mengandalkan  bukunya  sehingga
penilaian  kelemahan hafalan al-
Darawardi tidak menjadi masalah,
maka haditsnya shahih. Keenam,
apabila hadits cara sujud
mendahulukan tangan lewat jalur
Abdul Aziz ibn Muhammad al-
Darawardi adalah shahih, apalagi jika
diikutkan dengan kesaksian
periwayatannya dengan temannya,
yaitu Abdullah ibn Nafi’. Maka akan
lebih memperkokoh status keshahihan
hadits cara sujud mendahulukan

tangan.

. Kajian Perawi Hadits
Dari penelusuran hadits di atas
maka dapat dipaparkan nama-nama
perawi yang terlibat dalam periwayatan
hadits tersebut adalah sebagai berikut:
1. Harun ibn Muhammad, Harun ibn
Muhammad ibn Bakar al-Amili al-

Dimasqi. Gurunya: Abdul A’la ibn

Mashar ibn Abdul A’la ibn Muslim,
Muhammad ibn Bakar ibn Bilal,
Muhammad ibn Isa ibn Qasim ibn
Sami’, dan Marwan ibn Muhammad
ibn  Hisan. Muridnya:  Nasai.
Penilaiannya: Abu Hatim al-Razi:
Shaduq; Nasai: La ba’sa bihi,
Maslamah ibn Qasim: La ba’sa bihi;
dan Al-Zahabi: Tsigat. [shaduq]

. Marwan ibn Muhammad, Marwan

ibn . Muhammad ibn Hisan Abu
Bakar al-Asadi al-Thathari, wafat
pada tahun 210 H. Gurunya: Khalid
ibn Yazid ibn Salih ibn Shabih,
Sa’id ibn Abdul Aziz ibn Abu
Yahya, Abdul Aziz ibn Muhammad
ibn Abid ibn Abu Abid, Abdullah
ibn al-Ala” ibn Zabar, dan
Mu’awiyah ibn Salam ibn Abu
Salam Mamtur. Muridnya: Ahmad
ibn  Abdul Wahid ibn Waqid,
Ahmad ibn Nasih, Mahmud ibn
Khalid ibn Abdul Khalid, dan Harun
ibn Muhammad ibn  Bakar.
Penilaian: Ahmad ibn Hanbal: Atsna
‘alaihi; Yahya ibn Ma’in: La ba’sa
bihi wa kana murji’an; Saleh ibn
Jazrah: Tsigat; Abu Hatim al-Razi:
Tsigat; ibn Hibban: Tsigat; dan al-
Dara Qutni: Tsigat. [tsigah]

. Sa’id ibn Mansur, Sa’id ibn

Mansur ibn Syu’bah Abu Usman al-

Khurzsani al-Mirwazi, wafat pada

97



Februari 2015. Vol.2. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©O0H-201 jal-ulumall rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

tahun 227 H. Gurunya: Ismail ibn
Ibrahim ibn Mugsim, Ismail ibn
Zakaria ibn Murrah, Ismail ibn
Ayyasy ibn Salim, Jarir ibn Abdul
Hamid ibn Qarath, Al-Haris ibn
Abid, Sufyan ibn Uyainah ibn Abu
Imran Maimun, Salam ibn Salim,
Syihab ibn Hirasy ibn Hausyab,
Abdurrahman ibn Abu al-Zinad
Abdullah ibn Zakwan, Abdul Aziz
ibn Abu Hazim Salamah ibn Dinar,
Abdul Aziz ibn Muhammad ibn
Abid ibn Abu Abid, Abdullah ibn
al-Mubarak ibn Wadhih, Abdullah
ibn Muhammad ibn Abdullah ibn
Abu Farwah, Abdullah ibn Wahab
ibn Muslim, Abdurabbih ibn Nafi’,
Fulaih ibn Sulaiman ibn Abu al-
Mughirah, Muhammad ibn Khazim,
Al-Mughirah ibn Abdurrahman ibn
Abdullah ibn Khalid ibn Hizam,
Najih ibn Abdurrahman, Husyaim
ibn Basyir ibn al-Qasim ibn Dinar,
Wadhah ibn Abdullah maula Yazid
ibn Atha’, Yazid ibn Harun, Ya’qub
ibn Abdurrahman ibn Muhammad
ibn Abdullah ibn Abad. Murinya:
Ibrahim ibn Khalid ibn Abu al-
Yaman. Penilaian: ibn  Namir:
Tsigat; Muhammad ibn Sa’ad:
Tsigat; Abu Hatim al-Razi: Tsigat
tsabtun; Shaigah: Tsabtun; ibn

Hibban: Min al-mutgin al-atsbat;

dan Al-Khallal: Tsigat muttafak
‘alaihi. [tsiqah]

4. Yahya ibn Hassan, Yahya ibn

Hassan ibn Hayyan Abu Zakaria al-
Bakri al-Tanusi, wafat pada tahun
204 H. Gurunya: Ibrahim ibn Sa’ad
ibn Ibrahim ibn Abdurrahman ibn
Auf, Ismail ibn Ja’far ibn Abu
Katsir, Ismail ibn Zakaria ibn
Murrah, Hamad ibn Usamah ibn
Zaid, Hamad ibn Zaid ibn Dirham,
Hamad ibn Salamah ibn Dinar,
Khalid ibn Abdullah ibn
Abdurrahman ibn Yazid, Sa’id ibn
Zaid 1ibn Dirham, Sa’id ibn
Abdurrahman ibn  Abdullah ibn
Jamil, Sufyan ibn Uyainah ibn Abu
Imran Maimun, Salam ibn Salim,
Sulaiman ibn Bilal, Sulaiman ibn
Katsir, Abdur-rahman ibn Abu al-
Zinad Abdullah ibn Zakwan, Abdul
Aziz ibn Abu Hazim Salamah ibn
Dinar, Abdul Aziz ibn Abu Salamah
ibn Ubeidillah, Abdul Aziz ibn
Abdullah ibn Abu Salamah, Abdul
Aziz ibn Muhammad ibn Abid ibn
Abu Abid, Abdul Aziz ibn Muslim,
Abdullah ibn Idris ibn Yazid ibn
Abdurrahman ibn al-Aswad,
Abdullah ibn Lahi’ah ibn Ugbah,
Ugbah ibn Abdullah, Fulaih ibn
Sulaiman ibn Abu al-Mughirah,
Malik ibn Anas ibn Malik ibn Abu

98



Februari 2015. Vol.2. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©O0H-201 jal-ulumall rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

Amir, Muhammad ibn Fudhail ibn
Ghazwan ibn Jarir, Mu’awiyah ibn
Salam ibn Abu Salam Mamtur,
Husyaim ibn Basyir ibn al-Qasim
ibn Dinar, Wadhah ibn Abdullah
maula Yazid ibn Atha’, Wuhaib ibn
Khalid ibn Ajlan, Yahya ibn
Hamzah ibn Wagid, dan Yazid ibn
Atha’ ibn Yazid. Muridnya: Imam
al-Darimi. Penilaian: Ahmad ibn
Hanbal: Tsigat; Nasai: Tsigat; Abu
Hatim al-Razi: Shaleh al-hadits; Al-
Bazzar: Tsigat; Al-ljli:  Tsigat
makmun; dan ibn Yunus: Tsigat
hasan al-hadits. [tsigah]

. Qutaibah ibn Sa’id, Qutaibah ibn
Sa’id ibn Jamil ibn Tharif ibn
Abdullah Abu al-Raja’ al-Tsaqafi
al-Baghlani, wafat pada tahun 240
H. Gurunya: Ismail ibn Ja’far ibn
Abu Katsir, Basyar ibn Mufaddal
ibn Lahik, Bakar ibn Mudhar ibn
Muhammad ibn Hakim, Jarir ibn
Abdul Hamid ibn Qarath, Ja’far ibn
Sulaiman, Hajjaj ibn Muhammad,
Hafes ibn Ghiyats ibn Thalak,
Hamad ibn Zaid ibn Dirham, Hamid
ibn Abdurrahman ibn Hamid ibn
Abdurrahman, Khalid ibn Ziyad ibn
Jarwi, Khalaf ibn Khalifah ibn
Sha’id, Daud ibn Abdurrahman,
Rifa’ah ibn Yahya ibn Abdullah,
Sufyan ibn Uyainah ibn Abu Imran

Maimun, Salam ibn Salim, Ibad ibn
Ibad ibn Habib ibn al-Muhlib ibn
Abu Shufrah, Abtsar ibn al-Qasim,
Abdurrahman ibn Abu al-Rijal,
Abdurrahman ibn Abu al-Mawali
Zaid, Abdussalam ibn Hareb ibn
Salam, Abdul Aziz ibn Abu Hazim
Salamah ibn Dinar, Abdul Aziz ibn
Muhammad ibn Abid ibn Abu Abid,
Abdullah ibn Sa’id ibn Abdul Malik
ibn Marwan, Abdullah ibn Nafi’ ibn
Abu Nafi’, Abdullah ibn Wahab ibn
Muslim, Abdul Wahid ibn Ziyad,
Abdul Waris ibn Sa’id ibn Zakwan,
Abdul Wahab ibn Abdul Majid ibn
al-Shalt, Ubaidah ibn Hamid ibn
Shuhaib, Athaf ibn Khalid ibn
Abdullah ibn Fudhail ibn lyadh ibn
Mas’ud, Laits ibn Sa’ad ibn
Abdurrahman, Malik ibn Anas ibn
Malik ibn Abu Amir, Majma’ ibn
Yakqub ibn Majma’, Muhammad
ibn  Ibrahim ibn  Abu Adi,
Muhammad ibn Muslim ibn Abu
Fudaik, Muhammad ibn Ja’far,
Muhammad ibn Abid ibn Abu
Umaiyah, Muhammad ibn Musa ibn
Abu Abdullah, Mu’awiyah ibn
Amarah ibn Abu Mu’awiyah, Al-
Mughirah ibn  Abdurrahman ibn
Abdullah ibn Khalid ibn Hizam, Al-
Mufaddal ibn Fadhalah ibn Abid,
Nuh ibn Qasim ibn Rabah, Husyaim

99



Februari 2015. Vol.2. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©O0H-201 jal-ulumall rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

ibn Basyir ibn al-Qasim ibn Dinar,
Wadhah ibn Abdullah maula Yazid
ibn Atha’, Yahya ibn Zakaria ibn
Abu Zaidah, Yahya ibn Salim,
Yazid ibn Zurai’, Yazid ibn al-
Miqdam ibn Syuraih, dan Ya’qub
ibn Abdurrahman ibn Muhammad
ibn Abdullah ibn Abad. Muridnya:
Nasai. Penilaian: Yahya ibn Ma’in:
Tsigat; Abu Hatim al-Razi: Tsiqgat;
Nasai: Tsigat shadug; Ahmad ibn
Siyar: Tsabtun; ibn Hibban: Min al-
mutqin; dan Hakim: Tsigat ma 'mun.
[tsigah tsabtun].

. Abdul Aziz ibn Muhammad,
Abdul Aziz ibn Muhammad ibn
Abid ibn  Abu Abid Abu
Muhammad al-Daruwardi, wafat
pada tahun 187 H. Gurunya: Daud
ibn  Qais, Rabi’ah ibn Abu
Abdurrahman  Farukh, Zaid ibn
Aslam, Shafwan ibn  Salim,
Abdullah ibn Sulaiman ibn Abu
Salamah, Abdul Wahid ibn Hamzah
ibn Abdullah ibn al-Zubeir, Al-Ala’
ibn Abdurrahman ibn Ya’qub,
Algamah ibn Abu Algamah Bilal
maula Aisyah, Amarah ibn Ghazyah
ibn al-Haris, Amr ibn Abu Amr
Maisarah maula  Muthalib ibn
Hantab, Amr ibn Yahya ibn Amarah
ibn Abu Hisan, Malik ibn Anas ibn
Malik ibn Abu Amir, Muhammad

ibn Thahla’, Muhammad ibn
Abdullah ibn Hasan, Hisyam ibn
Urwah ibn al-Zubeir ibn al-Awwam,
Yahya ibn Sa’id ibn Qais, dan Yazid
ibn Abdullah ibn Usamah ibn al-
Had. Muridnya: lbrahim ibn Amr
ibn Mutharrif, Ishak ibn Ibrahim ibn
Mahlad, Sa’id ibn Mansur ibn
Syu’bah, Abdullah ibn Maslamah
ibn Qa’nab, Ali ibn Hajar ibn lyasy,
Al-Qasim ibn Yazid, Qutaibah ibn
Sa’id ibn Jamil ibn Tharif ibn
Abdullah, Muhammad ibn Mubarak
ibn Ya’la, Marwan ibn Muhammad
ibn Hisan, Al-Haistam ibn Ayub,
Yahya ibn  Muhammad ibn
Abdullah, dan Ya’qub ibn Ibrahim
ibn Katsir. Penilaian: Yahya ibn
Ma’in: Tsigat hujjah; Nasai: Laisa
bihi ba’sun; Muhammad ibn Sa’ad:
Tsigat yughlith; Malik ibn Anas:
Tsigat; ibn Hibban: Tsigat wa
yuhthi’;  dan  Al-ljli:  Tsiqgat.
[shadudq].

. Abdullah ibn Nafi’, Abdullah ibn

Nafi’ ibn Abu Nafi’ Abu
Muhammad al-Shaigh al-Mahzumi,
wafat pada tahun 206 H. Gurunya:
Daud ibn Qais, Laits ibn Sa’ad ibn
Abdurrahman, dan Muhammad ibn
Abdullah ibn Hasan. Muridnya:
Sulai-man ibn Daud ibn Hamad ibn

Sa’ad, Abdurrahman ibn Ibrahim

100



Februari 2015. Vol.2. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©O0H-201 jal-ulumall rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

ibn Amr ibn Maimun, Qutaibah ibn
Sa’id ibn Jamil ibn Tharif ibn
Abdullah, dan Muslim ibn Amr ibn
Muslim. Penilaian: Ahmad ibn
Hanbal: Kana yahfaz hadits Malik
kullahu tsumma dakhalahu  bi
akhirihi; Abu Zur’ah al-Razi: La
ba’sa bihi; Abu Daud al-Sujastani:
Kana aliman bi Malik; Ahmad ibn
Saleh al-Misri: A’lam al-nas bi
Malik wa haditsihi; Nasai: Laisa
bihi ba’sun; dan Al-ljli: Tsigat.
[tsigah]

. Muhammad ibn Abdullah,
Muhammad ibn  Abdullah ibn
Hassan Abu Abdul-lah al-Hasyimi,
wafat pada tahun (145 H). Gurunya:
Abdullah ibn Zakwan Abu al-Zinad.
Muridnya: ~ Abdul  Aziz  ibn
Muhammad ibn Abid ibn Abu Abid,
dan Abdullah ibn Nafi’ ibn Abu
Nafi’. Penilaian: Nasai: Tsigat; dan
ibn Hibban: Tsigat. [tsigah]

. Abu Al-Zinad (Abdullah ibn
Zakwan), Abdullah ibn Zakwan
Abu al-Zinad al-Qurasyi, wafat pada
tahun 130 H. Gurunya: Kharijah ibn
Zaid ibn Tsabit, Abdurrahman ibn
Hurmuz, Abdullah ibn Ubeidillah
ibn Umar ibn al-Khattab, Al-Qasim
ibn Muhammad ibn Abu Bakar al-
Shiddig, Mujalid ibn Auf, dan Musa
ibn Abu Usman. Muridnya: Ibrahim

ibn Ugbah ibn Abu Ayasy, Sa’id ibn
Abu Hilal, Sufyan ibn Uyainah ibn
Abu Imran Maimun, Syu’aib ibn
Abu Hamzah ibn Dinar,
Abdurrahman  ibn  Ishak ibn
Abdullah, Ubeidillah ibn Umar ibn
Hafes ibn Ashim, Malik ibn Anas
ibn  Malik ibn  Abu  Amir,
Muhammad ibn  Abdullah ibn
Hasan, Muhammad ibn Ajlan, Al-
Mughirah ibn Abdurrahman ibn
Abdullah ibn Khalid ibn Hizam, dan
Musa ibn Ugbah ibn Abu Ayasy.
Penilaian:  Ahmad ibn Hanbal:
Tsigat; Yahya ibn Ma’in: Tsigat
hujjah; Abu Hatim al-Razi: Tsigat;
Al-ljli:  Tsigat; Muhammad ibn
Sa’ad: Tsigat; dan Nasai: Tsigat.
[tsigah]

10. Al-A’raj (Abdurrahman ibn

Hurmuz), Abdurrahman ibn
Hurmuz al-A’raj Abu Daud al-
Madani, wafat pada tahun 117 H).
Gurunya: Asid ibn Rafi’ ibn Khadjij,
Abdurrahman ibn Shahar,
Abdurrahman ibn Abad, Abdullah
ibn Abdurrahman ibn Auf, Abdullah
ibn Ka’ab ibn Malik, Abdullah ibn
Malik ibn al-Qasyab, Ubeidillah ibn
Abu Rafi’ maula Nabi saw., Umeir
ibn  Abdullah maula Al-Fadhal,
Muhammad ibn Maslamah ibn
Salamah, Mu’awiyah ibn Abdullah

101



Februari 2015. Vol.2. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©O0H-201 jal-ulumall rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

11.

ibn Ja’far ibn Abu Thalib, dan Naim
ibn Ajil. Muridnya: Ja’far ibn
Rabi’ah ibn Syarahbil ibn Hasanah,
Daud ibn al-Husain, Zaid ibn
Aslam, Sa’ad ibn Ibrahim ibn
Abdurrahman ibn Auf, Sa’id ibn
Yazid, Abdullah ibn Zakwan Abu
al-Zinad, Abdullah ibn Sa’id ibn
Abu Hanad, Abdullah ibn al-Fadhal
ibn  al-Abbas  ibn  Rabi’ah,
Ubeidillah ibn Abu Ja’far, Algamah
ibn  Abu Algamah Bilal maula
Aisyah, Muhammad ibn Muslim ibn
Ubeidillah ibn Abdullah ibn Syihab,
Muham-mad  ibn  al-Munkadir,
Muhammad ibn Yahya ibn Hibban,
Yahya ibn Sa’id ibn Qais, dan
Ya’qub ibn Abu Salamah ibn Dinar.
Penilaian: Yahya ibn Ma’in: Tsiqgat;
Ali ibn al-Madini: Tsigat; Abu
Zur’ah al-Razi: Tsigat; Muhammad
ibn Sa’ad: Tsiqat; Al-ljli: Tsiqat;
dan ibn Hirasyi: Tsigat.  [tsigah
tsabtun]

Abu Hurairah (Abdurrahman ibn
Shahar), Abdurrahman ibn Shahar
Abu Hurairah al-Dausi al-Yamani,
wafat pada tahun 57 H. Dia adalah
salah seorang sahabat Nabi saw.Dari
paparan di atas dapatlah difahami
bahwa sanad hadits di atas adalah
sah, perawinya terpercaya dari rijal

shahih Muslim kecuali Muhammad

ibn Abdullah ibn Hassan. Walaupun
dia tidak tergolong rijal shahih
Muslim namun penilaian ulama
semuanya menyatakan positif. Dia
dikekanal ~manusia suci dan
terpercaya. Dengan demikian sanad
hadits ini tidak bermasalah. Untuk
itu sederetan ulama menyatakan
hadits ini sah, seperti: Al-Nawawi,
al-Zurgani, al-Munawi dan Abdul
Hak.Nampaknya hadits ini oleh
sebagian ulama dipermasalahkan
pada tiga hal: Pertama, Abdul Aziz
ibn  Muhammad  al-Darawardi
menyendiri  dalam  periwayat-an.
Kedua, Abu al-Zinad Abdullah ibn
Zakwan juga menyendiri dalam
periwayatan.  Ketiga, = komentar
imam Bukhari yang meragukan
apakah Muhammad ibn Abdullah
ibn Hassan pernah bertemu dengan
gurunya (Abdurrahman al-
A’raj)?Untuk kendala pertama dan
kedua jelas tidak bermasalah, karena
walaupun menyendiri namun dalam
penelitian ~ keduanya  ternyatan
perawi tsigat. Dalam kaidah
dikatakan  bahwa penyendirian
perawi tsigat hukumnya sah. Untuk
kendala ketiga sebenarnya juga
tidak bermasalah, karena itulah
ketatnya persyaratan Bukhari yang

menuntut tahaquk al-/iga’ antara

102



Februari 2015. Vol.2. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN ml

©O0H-201 jal-ulumall rights reserved

ISSN. 2355-0104

journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

murid dan guru. Namun jumhur
ulama tidak  mempersyaratkan
seperti itu, maka hadits itu sah
menurut visi selain Bukhari, karena
baik guru dan murid sama-sama
terpercaya. Dan antara keduanya
sangat dimungkinkan terpenuhinya
syarat al-liga’. Muridnya,
Muhammad ibn  Abdullah ibn
Hassan wafat pada tahun 145 H
sementara gurunya Abdurrahman al-
A’raj wafat pada tahun 130 H.
Padahal usia muridnya 53
tahun.Kemudian dalam penelitian di
atas telah terbukti bahwa Abdul
Aziz ibn Muhammad al-Darawardi
tidak pantas dituduh menyendiri
dalam periwayatan, karena telah
diikuti oleh Abdullah ibn Nafi’.
Yakni hadits yang dikeluarkan oleh
Nasai, Turmudzi dan Abu Daud
semuanya dari Qutaibah dari
Abdullah ibn Nafi dari Muhammad
ibn Abdullah ibn Hassan dari dari
al-A’raj Abdurrahman ibn Hurmuz
dari Abu Hurairah RA.Abdullah ibn
Nafi adalah perawi terpercaya
termasuk rijal shahih  Muslim,
dengan kesaksian ini maka status

hadits makin kuat.

G. Kata Penutup

Mengakhiri kajian ini penulis
justru  mempertanyakan kesimpulan
yang dipaparkan  oleh  Nadwah
Mudzakkarah ~ Al-Muslimun  Bangil
“Oleh karena semua hadits yang
berkaitan dengan turun sujud baik
pendapat pertama maupun kedua lemah
berat, maka untuk sementara ini kami
memutuskan bahwa ketika turun sujud
kita tidak boleh meletakkan tangan
lebih dahulu dari pada lutut atau
sebaliknya, artinya tidak ada cara
khusus yang mesti kita lakukan”.
Tampaknya, fatwah ini disampaikan
karena Nadwah gagal mencari tuntunan
yang shahih, tetapi kenapa memberikan
solusi mazhab al-fanwi’ atau hiyar.
Seakan kita boleh pilih antara dua
pendapat di depan. Padahal solusi ini
layak ditawarkan sekiranya semua
tuntunan benar atau shahih.Seperti
mengangkat tangan sampai sejajar
pundak atau diangkat lebih tinggi
sedikit.Dalam masalah ibadah apalagi
ibadah tauqgifiyah tawaran yang layak
diberikan semestinya larangan berbuat
tanpa ada tuntunan yang sah.Wallahu

a’lam.

103



Februari 2015. Vol.2. No.1

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN mj

©O0H-201 jal-ulumall rights reserved

ISSN. 2355-0104 journal.uim.ac.id

E-ISSN. 2549-3833

DAFTAR PUSTAKA

al- Asgalani, Ahmad ibn Ali ibn Hajar.
Tahdzib al-Tahdzaib, Beirut: Dar
al-Fikr al-Arabi, 1325 H.

al- Asgalani, Ahmad ibn Ali ibn Hajar .
Taqrib al-Tahdzib, Beirut: Dar al-
Ma’rifah, 1395/ 1975.

al- Dzahabi, Muhammad ibn Ahmad ibn
Usman . Mizan al-I’tidal, Beirut:
Dar al-Ma’rifah, 1382/ 1963.

Hatim, Abdurrahman ibn Abu. Al-Jarh wa
al-Ta 'dil, Beirut: Dar al-Kutub al-
lImiah, 1271/ 1952.

al- Jauziah, ibn Qayyim. Zad al-Ma ad,
Beirut: Dar al-Kitab al-limiah, tp.
th.

104



