
JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2024. Vol.11. No.1 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

103 
 

EKSISTENSI PENDIDIKAN PESANTREN DALAM SISTEM PENDIDIKAN 

NASIONAL BERDASARKAN UNDANG-UNDANG PESANTREN 
1Muhammad Zibbat, 2Achmad Hariri 

1,2Universitas Muhammadiyah Surabaya, Indonesia 
1zibbatmuhammad@gmail.com, 2achmadhariri@um-surabaya.ac.id 

 

Abstrak 

Pendidikan pesantran saat ini memiliki peran dan simpatik yang begitu tinggi dikalangan 

masyarakat, karena dinaggap memiliki kelebihan dibandingkan dengan Lembaga Pendidikan formal 

lainnya, namun dari sisi yang lain, peneliti penasaran bagaimana undang- undang pesantren 

memposisikannya dalam lingkup pendidikan dan sebagai bentuk upaya pengakuan Negara terhadap 

hadirnya pesantren dalam dunia pendidikan. Metode penelitian yang digunakan adalah pendekatan 

kualitatif dengan jenis kajian Pustaka. Sumber data adalah buku-buku refrensi, jurnal dan beberapa 

sumber yang memiliki keterkaitan dengan tema penelitian. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

pengakuan pendidikan pesantren mengacu pada pemberian keleluasaan untuk mengembangkan 

kurikulum, metode pengajaran pendidikan khas pesantren, dan pengakuan dalam hal pemberian 

ijazah yang diakui sama dengan pendidikan formal. Implikasi dari penelitian ini adalah: 1) 

penguatan Pendidikan pesantran dalam system Pendidikan nasional, 2) peningkatan kualitas 

Pendidikan pesantren, 3) pengembangan kurikulum berbasi pesantren, 4) pemberdayaan 

pengelolaan pesantren, 5) pengakuan terhadap implementasi Pendidikan alternatif, 6) penguatan 

Pendidikan pesantren, 7) pengembangan Pendidikan inklusif, 8) kolaborasi Pendidikan pesantren 

dan Lembaga lainnya. Beberapa imlikasi ini dapat dijadikan pandangan bagi peneliti lain dan 

pemegang kebijakan dalam perumusan kebijakan Pendidikan. 

Kata Kunci: Pesantren, Pendidikan, UU Pesantren 

 

Abstract 

Islamic boarding school education currently has a very high role and sympathy among society, 

because it is considered to have advantages compared to other formal educational institutions, but 

from the other side, researchers are curious about how the Islamic boarding school law positions it 

within the scope of education and as a form of state recognition of its presence. Islamic boarding 

schools in the world of education. The research method used is a qualitative approach with a 

literature review type. Data sources are reference books, journals and several sources that are 

related to the research theme. The research results show that recognition of Islamic boarding school 

education refers to providing freedom to develop the curriculum, teaching methods typical of 

Islamic boarding school education, and recognition in terms of awarding diplomas which are 

recognized as the same as formal education. The implications of this research are: 1) strengthening 

Islamic boarding school education in the national education system, 2) improving the quality of 

Islamic boarding school education, 3) developing Islamic boarding school-based curriculum, 4) 

empowering Islamic boarding school management, 5) recognizing the implementation of alternative 

education, 6) strengthening Islamic boarding school education, 7) development of inclusive 

education, 8) collaboration in Islamic boarding school education and other institutions. Some of 

these implications can be used as views for other researchers and policy holders in formulating 

education policies. 

Keywords: Islamic Boarding School, Education, Islamic Boarding School Law 

 

  

mailto:zibbatmuhammad@gmail.com
mailto:achmadhariri@um-surabaya.ac.id


JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2024. Vol.11. No.1 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

104 
 

Pendahuluan 

Pesantren telah lama menjadi salah satu pilar utama pendidikan agama di Indonesia. Sejak 

awal abad ke-18, pesantren telah memberikan kontribusi signifikan dalam memelihara dan 

menyebarkan nilai-nilai Islam di tengah masyarakat. Peran pesantren dalam pendidikan agama 

sangat penting, mengingat Indonesia memiliki mayoritas populasi yang beragama Islam. Maka dari 

itu, perlu pendalaman lebih lanjut mengenai pola pendidikan pesantren serta pengakuan eksistensi 

pendidikan pesantren perlu mendapatkan payung hukum yang jelas di hadapan sistem pendidikan 

Nasional.  

Kemudian dalam rangka penegas terkait hak pemenuhan pendidikan yang berkeadilan, 

pesantren sebagai lembaga keagamaan seringkali posisinya terpinggirkan karena sistem pendidikan 

di negara kita yang lebih dominan mempriotaskan sistem pendidikan umum. Pasal 28 C ayat (1) 

UUD 1945 membahas mengenai hak seluruh masyarakat memperoleh pendidikan dan 

meningkatkan pengembangan diri untuk memenuhi kebutuhan hidupnya. Hal ini mencakup hak 

untuk mengakses pendidikan dan memperoleh manfaat dari bidang-bidang seperti teknologi, ilmu 

pengetahuan, budaya, dan seni dengan tujuan akhir untuk meningkatkan kualitas hidup mereka. dan 

demi kesejahteraan masyarakat pada umumnya[1]. Menurut Pasal 28I ayat (4) UUD 1945, 

pemerintah berkewajiban melaksanakan, menjaga, memenuhi, serta memajukan hak asasi manusia. 

Dalam konteks pendidikan dengan adanya UU Pesantren bahwa pemerintah telah menjalankan 

amanat UUD untuk pemenuhan hak asasi manusia dengan memberikan rekognisi bagi pesantren 

atas eksistensi nya dalam sistem pendidikan nasional [2]. 

Undang- undang No. 18 Tahun 2019 Tentang Pesantren, telah memberikan kerangka hukum 

yang lebih jelas untuk regulasi dan pengembangan pesantren di Indonesia. Namun, dalam upaya 

untuk mencapai tujuan pendidikan agama yang lebih luas, pertanyaan mengenai pengakuan 

pendidikan pesantren yang secara spesifik yakni pendidikan non formal di lingkungan pesantren 

menjadi semakin penting [3]. Bagaimana pesantren menjalankan peran pendidikan agama mereka di 

bawah kerangka hukum ini dan sejauh mana independensi pesantren dipertahankan atau mungkin 

terpengaruh oleh regulasi pemerintah. 

Dengan diberlakukannya UU Pesantren, pemerintah Indonesia mencoba memberikan 

kerangka hukum yang lebih jelas untuk mengatur pesantren. Sebagai tujuan akhir undang- undang 

ini ialah guna meningkatkan kualitas pendidikan agama yang disediakan oleh pesantren. Meskipun 

tujuan ini sangat penting, namun perlu menjadi paradigma dasar bahwa pengembangan dan 

pengakuan sistem pendidikan di pesantren tidak boleh lepas dari tipologi (ciri khas) pendidikan 

pesantren [4]. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2024. Vol.11. No.1 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

105 
 

Kaitannya sebagai pertimbangan refrensi yang relevan UU No. 18 Tahun 2019 ini yakni UU 

No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional (UU Sisdiknas), dimana termuat pada UU 

Sisdiknas ini sebagai payung hukum bagi sistem pendidikan pesantren sebelum diberlakukannya 

UU Pesantren, namun dalam penyelenggaraan pendidikan pesantren hanya sekedar komponen 

peraturan perundang-undangan turunan. Di dalam UU Sisdiknas pada dasarnya lebih dominan 

mengatur pendidikan melalui jalur formal, padahal kenyataannya pendidikan di pesantren 

dilaksanakan secara formal maupun non formal. 

Menjadi bagian dari upaya pengakuan pendidikan pesantren dalam tatanan pendidikan 

nasional adalah dengan teritnya UU Pesantren No. 18 Tahun 2019. Maka dari itu, pada studi ini, 

akan dianalisis secara mendalam peraturan-peraturan yang terkait dengan pesantren dan pendidikan 

pesantren dalam konteks hukum nasional, serta sejumlah upaya yang telah dilaksanakan guna 

menaikkan pengakuan pendidikan pesantren di Indonesia dengan memberikan ijazah kepada 

pendidikan non formal di Pesantren sebagai upaya negara dalam memberikan kesataraan pengakuan 

pesantren dengan pendidikan di luar pesantren pada era modern ini.  

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan hukum normatif, yakni suatu metode yang bertujuan 

untuk mengidentifikasi asas hukum, doktrin hukum, serta norma hukum guna menyelesaikan 

persoalan hukum yang ada secara komprehensif [5]. Dalam konteks penulisan ini, sebagai bahan 

hukum utama yang digunakan yakni UU No. 18 Tahun 2019 dan aturan turunan dari Undang- 

Undang Pesantren. Serta berbagai sumber hukum yang berlaku yang sesuai dengan konteks 

penulisan ini. 

Dalam penulisannya penelitian ini menggunakan analisis deskriptif, yaitu mengkaji serta 

menelaah sumber refrensi yang relevan terhadap sejumlah pandangan hukum untuk dijadikan bahan 

kajian. Bahan hukum sekunder dalam penelitian ini merujuk pada data tertulis yang dapat diperoleh 

melalui perpustakaan (library reseach). Bahan-bahan tersebut meliputi publikasi ilmiah, buku,  

jurnal, tesis,  dokumen resmi, dan arsip [6]. 

 

Pembahasan 

Tinjauan Pengaturan Undang-Undang Pesantren Secara Umum. 

Pesantren sebagai sebuah lembaga pendidikan sudah ada dan berkembang jauh berabad- abad 

yang lalu, dan dinilai sebagai sebuah lembaga pendidikan asli Indonesia sebab lembaga yang secara 

prinsip sejak zaman Hindu-Budha. Sedangkan Islam melanjutkan dan mengembangkan secara 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2024. Vol.11. No.1 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

106 
 

kultur pengajaran Islam [7]. Sehingga sistem pendidikan pesantren mampu eksis dan berkembang 

hingga hari ini. 

Kata “pesantren” diambil maknanya dari istilah “santri”, yang secara khusus menunjukkan 

mereka yang fokus dalam menuntut ilmu agama Islam. Selain itu, istilah santri juga menggunakan 

awalan “pe” dan akhiran “an” yang menjelaskan suatu daerah tertentu, yaitu lokasi di mana santri 

tinggal. Sehingga secara sederhana, pesantren dapat diartikan sebagai tempat di mana orang 

berkumpul untuk menimba ilmu agama Islam [8]. 

Secara etimologi definisi pesantren sendiri mempunyai makna yang beragam dan multitafsir. 

Hal ini membuktikan bahwa secara bahasa pesantren pun di pahami secara kompleks sebagai istilah 

yang lahir dari keragaman budaya Nusantara. Akan tetapi untuk memudahkan pemahaman tentang 

definisi pesantren setidaknya ada pemahaman relevan dari ahli terkait.  

Mastuhu misalkan, mengungkapkan bahwasanya pesantren ialah institusi pendidikan Islam 

yang bersifat tradisional, yang dimaksudkan untuk memperoleh pemahaman, pengetahuan, 

kedalaman, penghayatan, dan pengamalan ajaran Islam. Pesantren menekankan pada aspek 

moralitas yang merupakan buah dari pembelajaran agama yang intens, muara nya dapat tuangkan 

menjadi perilaku kehidupan sehari- hari [9]. 

Penjelasan tentang pesantren menjadi relevan dalam konteks kearifan kultur nya ketika 

melihat dari definisi Gus Dur misalkan yang menyebut nya sebagai “sub kultur” pesantren, yaitu 

kultur sosial- agama yang membentuk pesantren dimana interaksi dari budaya masyarakat dengan 

segala kearifannya dan keberagaman model pesantren yang dihasilkan dari pengajaran kiai melalui 

kitab- kitab klasik [10]. 

Di dalam kaca mata UU No. 18 Tahun 2019 Bab 1 Pasal 1, pesantren diartikan sebagai 

instansi yang dibangun oleh yayasan, organisasi kemasyarakatan Islam, perseorangan, atau 

kelompok masyarakat dengan tujuan untuk meningkatkan ketaqwaan serta keimanan terhadap Allah 

SWT. Pondok pesantren berupaya mengajarkan nilai-nilai moral yang kuat dan menjunjung tinggi 

prinsip rahmatan lil'alamin yang meliputi toleransi, kerendahan hati, moderasi, nilai-nilai luhur 

bangsa Indonesia, serta keseimbangan. Hal ini dicapai lewat sarana dakwah, inisiatif pendidikan, 

pemberdayaan manusia, dan keteladanan yang seluruhnya dilaksanakan dalam struktur NKRI [11]. 

Apalagi Pasal 1 Ayat 2 memberikan penjelasan lebih rinci tentang pendidikan pesantren. 

Yang dimaksud dengan pendidikan yang diselenggarakan di lingkungan pesantren dan 

diselenggarakan oleh pesantren. Pendekatan pendidikan meliputi pengembangan kurikulum yang 

selaras dengan ciri khas pesantren dan memanfaatkan kitab kuning atau ajaran Islam dengan pola 

yang sistematis [11]. Penjelasan yang diberikan tentang pendidikan pesantren menunjukkan bahwa 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2024. Vol.11. No.1 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

107 
 

lembaga-lembaga tersebut didirikan atas dasar realitas sosial dan berkembang seiring dengan 

pertumbuhan masyarakat [12]. Pendirian pesantren dapat dimaknai sebagai upaya yang disengaja 

untuk mendorong kemajuan masyarakat, apalagi lembaga tersebut bermula dari keinginan dan 

kebutuhan masyarakat. 

Setiap Pondok pesantren wajib memenuhi kriteria yang tertuang dalam Bab III Pendirian dan 

Penyelenggaraan Pondok Pesantren, Pasal 5 Ayat (2). Diantaranya adalah memiliki seorang Kiai 

sebagai pemangku pondok yang memberi pengajaran bagi para santri, adanya bentuk bagunan 

mukim bagi para santri dalam bentuk pesantren atau rumah tinggal. Kemudian pesantren harus 

mempunyai masjid atau musala khusus yang berfungsi sebagai ruang riyadhah. Ia juga 

menyelenggarakan pendidikan Islam, khusus fokus pada kajian kuning atau Dirasah Islamiyah [11]. 

Suatu lembaga tidak dapat digolongkan sebagai pesantren jika tidak memenuhi semua kriteria yang 

sebagaimana tersebut. Misalnya, meski terdapat santri, pesantren, dan kiai namun tidak adanya 

kegiatan pengajian kitab kuning dan musala, maka dengan melihat hal itu bisa dikatakan tidak 

memenuhi syarat sebagai pesantren. Mungkin lebih tepat disebut dengan indekos. Alhasil, setiap 

lembaga baru akan disebut pesantren mana kala memenuhi sedikitnya rukun- rukun pesantren 

tersebut. 

Substansi Umum Pesantren Dalam UU Pesantren 

Secara keseluruhan, pemberlakuan UU Pesantren mengakui kehadiran pendidikan pesantren 

dalam sistem pendidikan nasional. Dengan berlakunya UU Pesantren, pesantren kini mempunyai 

posisi yang lebih kuat. Mereka telah mendapatkan pengakuan hukum formal melalui peraturan 

perundang-undangan yang menandakan pengakuan dan dukungan negara terhadap peran penting 

pesantren dalam mencerdaskan bangsa [13]. 

Pada titik mendasar di dalam UU No. 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional 

mengkategorikan pesantren sebagai bagian dari pendidikan keagamaan Islam, dan UU No. 18 

Tahun 2019 tentang Pesantren yang bukan lagi menganggap pesantren sebagai bagian dari 

Pendidikan Agama Islam. Pesantren ditempatkan sebagai lembaga tersendiri yang memiliki ciri 

khas dan disusun melalui jalur formal dan informal. Selain menyelenggarakan pendidikan formal, 

pesantren juga berperan sebagai wadah penyelenggaraan berbagai komponen pendidikan 

keagamaan lainnya [14]. 

Kaitannya dengan dengan sistem pendidikan nasional bahwa dalam pengaturannya terkait 

penyelenggaraan pendidikan hanya sebagai aturan turunan dari UU Sisdiknas. Di dalam UU 

Sisdiknas tersebut, pendidikan pesantren lebih banyak diatur melalui proses sistem pendidikan 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2024. Vol.11. No.1 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

108 
 

formal. Namun di pesantren pada faktanya pendidikan dilakukan melalui jalur formal dan 

nonformal [13]. 

Pasal-pasal pada UU Sisdiknas semuanya menunjukkan pentingnya pendidikan agama dalam 

sistem pendidikan nasional. Peraturan ini mengakui pendidikan agama sebagai contoh bentuk 

pendidikan yang diakui negara dan berdampingan dengan bentuk pendidikan lainnya. Tujuan utama 

pendidikan agama adalah untuk membina peserta didik yang secara aktif memupuk kemampuan 

ketabahan spiritual keagamaan dan komitmen yang tak tergoyahkan kepada Tuhan. 

Meski demikian, kriteria di atas tidak berarti bahwa pendidikan Islam telah berjalan efektif di 

Indonesia. Sebenarnya, masyarakat memandang sebelah mata pada pendidikan agama. Hal ini 

terlihat dari kecenderungan orang tua untuk memasukkan anaknya ke pesantren atau madrasah, 

serta lembaga pendidikan agama lainnya. Mereka cenderung mendaftarkan anak-anak mereka di 

sekolah umum, dan lembaga pendidikan agama dipandang sebagai pilihan terakhir setelah 

pendidikan umum. Pertama, orientasi yang lebih mengarah pada status lulusan nantinya 

memudahkan mereka mendapatkan pekerjaan. Kedua, adanya persepsi bahwa lembaga pendidikan 

agama tidak sebanding dengan kualitas sekolah negeri. Meski demikian, nyatanya banyak lembaga 

pendidikan agama Islam lain yang mampu dan tak kalah bersaing dengan menampilkan 

keunikannya untuk menarik minat masyarakat. 

Meski demikian, menurut UU Sisdiknas, pesantren salaf yang berjalan selama ini identik 

dengan ciri khas kitab kuningnya tidak terdapat pengaturannya secara mendetail sebagai sebuah 

tipologi. Hanya terdapat pengaturan madrasah yang dikategorikan sebagai sub sistem dari pendidika 

nasional. Hal ini tentu perlahan meminggirkan pendidikan agama dan lebih mendominasikan 

keilmuan umum secara lebih detail. Segingga keberadaan UU Pesantren diharapkan pendidikan 

formal dan non-formal di pesantren diberikan rekognisi yang sama dalam prinsip keadilan hukum. 

Bab II Pasal 3 UU Pesantren memberikan penjelasan konseptual tentang tujuan 

penyelenggaraan pesantren. Tujuan tersebut diantaranya adalah terbentuknya individu yang 

memiliki pemahaman mendalam dan aktif mengamalkan ajaran agamanya. Selain itu, tujuannya 

adalah untuk menghasilkan ahli agama yang berakhlak mulia, beriman, mandiri, berilmu luas, 

mandiri, ta’awun, tawazun. Lebih jauh lagi, mendorong kecintaan yang mendalam terhadap tanah 

air, berkembangnya pemahaman agama yang moderat, penanaman karakter negara yang 

berwawasan bermartabat, luas, dan berkemajuan, serta mampu menciptakan kerukunan umat 

beragama dalam keseharian. Ketiga, berkontribusi untuk meningkatkan kualitas hidup masyarakat 

dalam memenuhi kebutuhan pendidikan individu dan kesejahteraan rakyat pada aspek sosial secara 

keseluruhan [11]. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2024. Vol.11. No.1 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

109 
 

Menarik untuk dibahas bahwa di dalam UU Pesantren dalam tujuan penyelenggaraan 

pesantren menekankan diksi “moderat”, yang kalimat tersebut tidak ditemukan dalam peraturan 

perundang-undangan sebelumnya. Secara yuridis UU Sisdiknas menyebutka tujuannya guna 

menumbuhkan ketaatan siswa menjadi insan yang bertaqwa dan beriman kepada Allah, terpelihara 

kesehatannya, menunjukkan kreativitas dan kemandirian, berakhlak mulia, memiliki pengetahuan 

dan keterampilan, serta menjadi warga negara yang demokratis dan bertanggung jawab [15]. 

Sementara itu di dalam UU Pesantren terdapat pelebaran tujuan yang mengadopsi kalimat 

“moderat”.  

Hal ini bertujuan untuk menjamin lulusan pesantren tidak hanya memiliki pemahaman agama 

yang komprehensif, namun juga memiliki kecintaan yang mendalam terhadap negaranya serta 

memiliki cara pandang yang moderat dalam menghargai keberagaman. Akhir-akhir ini marak 

bermunculan organisasi-organisasi radikal yang memiliki pemahaman agama yang menyimpang, 

dengan tujuan utama mengganti Pancasila dan UUD 1945 dengan kerangka alternatif [16]. 

Berdasarkan statistik terkini BNPT, dilaporkan sedikitnya 198 pesantren terkena dampak 

ekstremisme [12]. Sehingga dari data tersebut setidaknya harapannya santri menjadi motor 

penggerak bagi pemberantasan paham radikalisme dan menyebarkan ajaran agama yang moderat. 

Sehingga mutlak tujuan pendidikan pesantren tidak boleh lepas dari nilai nasionalisme dan 

nilai dasar UUD 1945. Pasal 4 menguraikan bahwasanya pesantren meliputi dakwah, 

pengembangan masyarakat, dan pendidikan. Pasal 15 secara khusus menyebutkan bahwa pesantren 

berfungsi sebagai lembaga pendidikan sesuai dengan kebijakan pendidikan nasional. Hal ini 

menjadi landasan hukum untuk mengakui pentingnya pesantren dalam menjaga sistem pendidikan 

di negeri ini, dengan mempertimbangkan perbedaan pola dan adat istiadat akademik yang dimiliki 

oleh sejumlah lembaga tersebut. Keabsahan tipologi pesantren diakui pada Pasal 16 ayat 1 yang 

mengungkapkan bahwasanya pesantren memenuhi peran pendidikan yang berpijak pada tradisi, 

kurikulum pendidikan, serta kekhasan masing-masing individu pesantren [11]. 

Secara keseluruhan diskripsi UU No. 18 tahun 2019 tentang pesantren, yang isinya meliputi 

IX BAB dan 55 Pasal. Sebagai aturan turunan yang menjalankan regulasi fungsional UU No. 18 

Tahun 2019 tentang pesantren yakni Peraturan Menteri Agama No. 30 Tahun 2020 tentang 

Pendirian dan Penyelenggaraan Pesantren, Perpres No. 82 Tahun 2021 tentang Pendanaan 

Penyelenggaraan Pesantren, PMA No. 32 Tahun 2020 tentang Ma’had Aly, PMA No. 31 Tahun 

2020 tentang Pendidikan Pesantren, PP No. 111 Tahun 2021 tentang Dana Abadi Pesantren, serta 

KMA No. 1154 Tahun 2021 tentang Majelis Masyayikh. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2024. Vol.11. No.1 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

110 
 

Bentuk Upaya Konkret di Dalam UU Pesantren Dalam Mendorong Pengakuan Pendidikan 

Formal dan Non-Formal di Pesantren 

Setidaknya ada 5 substansi besar upaya konkret di dalam UU Pesantren ini dalam mendorong 

pengakuan Sisdiknas. 

1. Tradisi dan Kekhasan Akademik 

Ketahanan pesantren sebagai lembaga pendidikan tradisional dianggap paling mampu 

bertahan dengan segala dinamikanya. Banyak faktor yang mempengaruhi ketahanan pesantren 

dari berbagai teori, setidaknya menurut Prof. Azyumardi Azra terjadi, secara sederhana dapat di 

bagi menjadi dua, yakni internal dan eksternal. Faktor internal yang paling berpengaruh yakni 

pribadi kiai yang menonjol dengan keilmuan kitab kuning dan visi misinya, melembagakan 

pesantren yang sanggup berbaur dengan masyarakat melalui daya guna usaha dan sebagainya, 

sehingga kiai dinggap sosok yang kharismatik dan rujukan. Pondok pesantren memiliki kultur 

Jawa yang involutif dan membaur dengan budaya keseharian masyarakat serta memiliki sistem 

pendidikan yang unik, membedakannya dengan pendidikan umum. Alhasil, mereka mampu 

mengasimilasi budaya yang berbeda dengan tetap mempertahankan identitas mereka sendiri [17] 

Pesantren, sebagai subkultur yang berbeda, memiliki ciri-ciri melekat yang telah tertanam 

kuat di seluruh masyarakat, melayani tujuan dakwah, pemberdayaan masyarakat, serta 

pendidikan [11]. Secara tradisi pesantren dalam mengembangkan sistem pendidikan nya 

berbagai macam metodologi. Akan tetapi yang umum yakni metode pendidikan muadalah, 

muallimin muallimat, pendidikan diniyah dan semacamnya yang terdapat dalam Bab I Ketentuan 

Umum UU Pesantren tentang definisi pendidikan pesantren, dimana kekhasan pesantren 

didasarkan pada basis kajian kitab kuning. 

Kitab kuning sendiri menjadi basis paling penting dalam tradisi keilmuan pesantren, kitab 

kuning dijadikan refrensi utama pada aktivitas pengajaran serta pembelajaran santri, tradisi kitab 

kuning sendiri menjadi pembahasan menarik dalam UU No. 18 Tahun 2019 tentang Pesantren 

ini. Bab I Ketentuan Umum menjelaskan kitab kuning sebagai kitab Islam yang berbahasa Arab 

atau bahasa lain. Menjadi acuan tradisi keilmuan Islam di pesantren [11]. Negara perlu menjaga 

tradisi akademik kekhasan pesantren seperti kitab kuning ini, karena di luar sana dewasa ini 

kelompok yang menafsirkan ayat Al Quran atau Hadits secara serampangan dengan dalih 

kembali ke Al Quran dan Hadits tanpa melalui argumentasi Ulama’. Dan dalam catatan sejarah 

yang konsisten memperlajari dan manjaga tradisi kitab kuning sebagai tradisi akademik ulama 

dalam penafsiran hukum Islam adalah Pesantren. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2024. Vol.11. No.1 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

111 
 

Sistem pembelajaran di pesantren berakar pada sorogan dan blandongan yang dilaksanakan 

secara berkala atau sering di istilahkan sebagai weton di laksanakan setiap bakda sholat 

berjamaah dan sering di kenal dengan isitilah ngaji sistem weton. Selain itu juga ada beberapa 

metode pembelajaran seperti Halaqoh, Syawir, Tahfidz, atau Bathsul Masa’il. Seiring dengan 

perkembangan pesantren yang semakin kompleks dengan santri semakin bertambah dan Kiai 

yang terbatas, karena sistem sorogan yang mengharuskan santri intens maju satu persatu me-

nyorog-kan kitab ke Kiai nya [14]. Sehingga dengan segala dinamika dari pertumbuhan santri, 

sistem pembelajaran yang menyesuaikan, beberapa pesantren kemudian mengakomodasi sistem 

pembelajaran berjenjang secara klasikal, bahkan formal. 

Sehingga melalui banyak varian pembelajaran pendidikan pesantren itu kemudian UU 

Pesantren mengakomodir setiap tipologi yang ada untuk diberikan payung hukum yang sama 

dalam tata pendidikan nasional. Sebagaimana terdapat dalam penjelasan umum UU pesantren 

bahwa keberadaan beberapa jenis dan model pengelolaan pesantren yang diakui masyarakat 

berdasarkan ciri-cirinya yang khas. Peraturan terkait penjaminan mutu dan peran pendidik serta 

tenaga kependidikan dirancang khusus agar selaras dengan tradisi akademik unik pesantren. 

Pondok Pesantren membentuk Majelis Masyayikh yang diakui secara resmi oleh pemerintah dan 

beroperasi secara mandiri dalam memenuhi tanggung jawabnya dalam penjaminan mutu [11]. 

2. Integrasi Sistem Pendidikan 

Menurut Pasal I Bab I Ketentuan Umum UU Pesantren, pesantren menggunakan Kitab 

Kuning atau Islamiyah sebagai landasan kurikulumnya yang selaras dengan pola pendidikan 

umat Islam. Penatausahaan pondok pesantren dilaksanakan baik secara resmi maupun informal, 

sebagaimana diatur dalam Bab II Pasal 4 UU Pesantren. Dan dilanjutkan Pasal 5 diselenggarakan 

melalui jenjang dasar, menengah, dan pendidikan tinggi [11]. 

Hemat penulis bahwa penyelenggaraan pendidikan pesantren dalam UU Pesantren lebih 

terspesifikasi dengan baik dibandingkan UU Sisdiknas, integrasi pendidikan pesantren dilakukan 

melalui jalur resmi yaitu melalui pendidikan Mu’ilah, Ma’had Aly, dan pendidikan resmi 

Dinniyah. Pendidikan nonformal menggunakan formulir penilaian kuning dan formulir terpadu 

lainnya bersamaan dengan pendidikan umum. Selain itu, pesantren berfungsi sebagai wadah 

untuk mengkoordinasikan beberapa komponen pendidikan tambahan. 

Sebelum berlakunya UU Pesantren, pendidikan Diniyah Formal dan Ma'had Aly tergolong 

dalam kategori pendidikan formal, sedangkan pendidikan Mu’adalah ditempatkan secara dualism 

sistem antara kategori formal dan nonformal. Pasca berlakunya UU Pesantren, kategori 

pendidikan Diniyah Formal, pendidikan Mu’adalah, dan Ma’had Aly tidak lagi dikelompokkan 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2024. Vol.11. No.1 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

112 
 

pada pendidikan diniyah. Tetapi ketiganya, termasuk pendidikan formal khas pesantren, dan 

hanya boleh dirintis dan didirikan oleh pesantren [14]. Semua integrasi pendidikan jalur formal 

dan nonformal tersebut memiiliki legitimasi hukum yang sama terkait lulusan. Bahwasanya 

alumni pesantren yang telah menyelesaikan pendidikan nonformal diberikan pengakuan setara 

atas pendidikan formal setelah dinyatakan lulus pasca diuji [11].  

3. Melalui Pengakuan Ijazah 

Upaya rekognisi negara terhadap lulusan Pesantren di Dalam UU Pesantren ini jauh lebih 

terintegrasi lebih baik dari pada UU Sisdiknas. Dimana di dalam Pasal 23 dijelaskan bahwa tidak 

hanya pendidikan jalur formal saja yang mendapatkan legalitas dimata pendidikan nasional, akan 

tetapi juga disebutkan sebagai bukti kelulusan santrinya, pendidikan pesantren bisa 

mengeluarkan ijazah. Ini menjadi angin segar bagi santri, mengingat di beberapa pendidikan non 

formal ketika santri hendak meneruskan pendidikan ke tingkat selanjutnya seringkali harus 

mengikuti ujian Paket C misalnya, karena ijazah dari pesantren tidak dapat digunakan sebagai 

syarat masuk perguruan tinggi negeri atau melamar pekerjaan. [11]. 

Ijazah yang dimaksud tersebut ketika santri lulus ujian kompetensi untuk menilai 

berdasarkan kriteria yang ditetapkan sesuai jenjang, di sebutkan dalam Pasal 23 Ayat 4 ijazah 

dapat digunakan untuk meneruskan ke sekolah formal di atasnya, baik yang relevan atau tidak, 

dapat dapat juga digunakan untuk kesempatan kerja sebagaimana ijazah formal lainnya.  

Format ijazah atau syahadah ditetapkan dengan Keputusan Menteri sebagaimana terdapat 

dalam PMA No. 31 Tahun 2020 tentang Pendidikan Pesantren, hal itu juga sebagai dasar hukum 

bahwa lembaga terkait yang berhak mengeluarkan ijazah pendidikan pesantren yang terintegrasi 

dengan pendidikan umum yakni Kementrian Agama [18]. 

4. Melalui Dana Abadi  

Salah aspek yang menjadi pro kontra dalam UU Pesantren ini adalah kebijakan dana abadi 

Pesantren, sebagaimana diketahui bahwa pesantren selama ini dikenal menjadi lembaga yang 

independent secara ekonomi, seacara umum pesantren dapat mandiri karena pemasukan dari 

usaha internal yang dikelola pesantren, donator yang lebih banyak dari alumni dan wali santri, 

atau dari sumber keuangan pemangku pesantren sendiri. Sehingga ada dan tidak ada nya bantuan 

dari negara, pesantren secara historis dapat tumbuh dan bergerak. Bahkan di beberapa pesantren 

yang menjaga nilai tasawwuf yang ketat mereka tidak berkenan menerima bantuan dari negara, 

karena kehati- hatian menjaga dari perkara Syubhat.  

Di lain sisi merupakan kewajiban negara untuk memberikan jaminan askes pendidikan ke 

semua lembaga pendidikan, sebagaimana tertulis dalam Pasal 31 ayat (4) UUD 1945, berbunyi: 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2024. Vol.11. No.1 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

113 
 

“Negara mengalokasikan minimal 20% APBN, serta APBD, untuk memprioritaskan pendanaan 

penyelenggaraan pendidikan nasional” [19]. 

Di dalam Perpres No. 82 Tahun 2021 tentang Pendanaan Penyelenggaraan Pesantren di 

atur secara umum bahwa sumber pendanaan penyelenggaraan pesantren yang sumbernya dari: 

a. Pemerintah Daerah melalui APBD 

b. Masyarakat 

c. Pemerintah Pusat melalui APBN sesuai kemampuan dan ketentuan Negara. 

d. Sumber lain yang sah dan tidak mengikat, seperti Hibah badan usaha dan lainnya yang sesuai 

hukum yang berlaku  

e. Dan melalui Dana Abadi Pesantren [20]. 

Dana abadi pesantren sendiri dalam ketentuan umum Perpres No. 82 Tahun 2021, 

dijelaskan secara fungsional ditujukan khusus bagi pesantren, dan bersifat berkelanjutan bagi 

pengembangan fungsi pendidikan pesantren serta menjadi bagian dari dana abadi pendidikan 

[20]. 

Sehigga dengan lahirnya kebijakan dana abadi pesantren dapat meminimalisir ketimpangan 

pada dunia pendidikan, yang seringkali meninggalkan lembaga keagamaan termasuk pesantren. 

Selanjutnya menjadi tantangan tersendiri bagi pesantren dengan segala kemandirian mampu 

mengelola dana abadi pesantren ini tepat guna dan tepat sasaran, karena pada prinsipnya 

penyelenggaraan pesantren pada Bab II Pasal 2 salah satu asasnya yakni akuntabilitas. 

5. Melalui Sistem Penjaminan Mutu Pendidikan 

Pasal 25 UU Pesantren mengatur penerapan sistem penjaminan mutu untuk menjunjung 

tinggi tradisi pendidikan pesantren. Sistem penjaminan mutu, baik sistem penjaminan internal 

maupun eksternal, dirancang untuk meningkatkan mutu pendidikan, meningkatkan 

penyelenggaraan pendidikan pondok pesantren, serta menjaga otonomi dan individualitas 

pondok pesantren [11]. 

Aspek penjaminan mutu tersebut antara lain meningkatkan kualitas serta daya saing dari 

sumber daya manusia di pondok pesantren, memperkuat administrasi lembaga tersebut, dan 

memberikan bantuan pengembangan sarana dan prasarana untuk menjamin kemajuan yang 

berkelanjutan. 

Untuk menjaga mutu internal, pesantren membentuk Majelis Masyayikh yang mempunyai 

tugas yakni: 

a) Menyusun kurikulum pendidikan pesantren; 

b) Melakukan pelaksanaan kegiatan pembelajaran; 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2024. Vol.11. No.1 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

114 
 

c) Peningkatan kompetensi dan profesionalisme pendidikan serta tenaga kependidikan; 

d) Menyelenggarakan ujian sebagai penentu kelulusan santri sesuai dengan standar kualitas yang 

sudah diputuskan; dan 

e) Memberikan laporan data santri yang berhasil lulus kepada majelis masyayikh. 

Sedangkan untuk menjamin mutu eksternal, dibentuk majelis masyayikh sebagaimana 

diatur pada Peraturan Menteri Agama Nomor 31 Tahun 2020. 

Tugas dari majelis masyayikh adalah sebagai berikut:  

1) Menganalisis sistem berjalannya organisasi dan kerangka kurikulum yang digunakan di 

pondok pesantren;  

2) Menyampaikan pandangan kepada dewan masyayikh untuk membantu proses pengambilan 

keputusan terhadap kurikulum pesantren; 

3) Menetapkan kriteria standar mutu yang berlaku pada lembaga pesantren dan lulusannya; 

4) Meningkatkan kemahiran dan profesionalisme tenaga kependidikan; 

5) Melakukan penilaian, evaluasi, dan penjaminan mutu;  

6) Memverifikasi keaslian syahadat atau ijazah santri yang diterbitkan pondok pesantren [18]. 

Sistem penjaminan mutu di pondok pesantren berfungsi sebagai alat pengawas, alat ukur, 

dan evaluasi untuk mengelola pendidikan secara efektif dan tercapainya mutu unggul di lingkup 

pondok pesantren. Tentu saja sistem penjaminan mutu ini tidak akan sempurna seperti sistem 

penjaminan mutu pada pendidikan umum, karena banyak hal yang penulis anggap setidaknya 

ada beberapa kekurangannya. Dari mulai pesantren memiliki corak metodologi dan tipologi yang 

berbeda- beda dalam proses pendidikan nya. Kemudian pesantren adalah lembaga berbasis 

masyarakat dimana semuanya swasta yang tidak terikat pada afiliasi pemerintah. 

Beberapa pesantren yang tidak berorientasi pada ijazah, karena fokus utamanya adalah 

memperoleh ilmu yang barokah dengan bermuara pada tercapainya santri yang kuat pada aspek 

keimanan, ibadah, dan akhlak (I'tiqodiyah, 'Amaliyah, dan khuluqiyah). Implementasi dari nilai-

nilai tersebut ditentukan oleh internal pesantren yang dipimpin oleh Kiai dan segenap pengurus, 

sehingga seringkali mereka tidak mau menerima bantuan apa pun dan intervensi dari pemerintah 

[21]. Akan tetapi kehadiran sistem penjaminan mutu internal dan eksternal dalam wadah majelis 

masyayikh bernggotakan para kiai-kiai, memberikan angin segar terkait pemberian standart mutu 

dari mulai fasilitas, mutu pendidikan, dan manajemen sistem yang layak bagi perbaikan sistem 

pendidikan pesantren secara umum. 

Implikasi penelitian tentang eksistensi pendidikan pesantren dalam sistem pendidikan 

nasional berdasarkan Undang-Undang Pesantren: 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2024. Vol.11. No.1 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

115 
 

1. Penguatan Peran Pesantren dalam Sistem Pendidikan Nasional: Implikasi utama dari 

penelitian ini adalah memperkuat peran pesantren dalam sistem pendidikan nasional sesuai 

dengan amanat Undang-Undang Pesantren. Ini bisa berarti peningkatan dukungan pemerintah, 

pengakuan resmi, dan integrasi pesantren dalam kebijakan pendidikan nasional. 

2. Peningkatan Kualitas Pendidikan Pesantren: Penelitian ini dapat membantu dalam 

meningkatkan kualitas pendidikan yang diselenggarakan oleh pesantren, baik dari segi 

kurikulum, metode pembelajaran, kualifikasi guru, maupun sarana prasarana pendidikan. 

3. Pengembangan Kurikulum Berbasis Kompetensi: Implikasi dari penelitian ini dapat mengarah 

pada pengembangan kurikulum pesantren yang lebih berbasis kompetensi, yang tidak hanya 

menekankan pada aspek keagamaan, tetapi juga melibatkan pembelajaran keterampilan 

praktis yang relevan dengan tuntutan pasar kerja. 

4. Pemberdayaan Pengelola Pesantren: Penelitian ini dapat mendorong pemberdayaan pengelola 

pesantren dalam mengelola lembaga pendidikan mereka secara efektif dan efisien, termasuk 

dalam hal administrasi, manajemen, dan pengembangan sumber daya manusia. 

5. Pengakuan Terhadap Pendidikan Alternatif: Implikasi penelitian ini dapat memperkuat 

pengakuan terhadap pendidikan alternatif yang diselenggarakan oleh pesantren sebagai bagian 

dari sistem pendidikan nasional, sehingga dapat meningkatkan akses pendidikan bagi 

masyarakat yang beragam. 

6. Penguatan Budaya Pesantren: Penelitian ini dapat memberikan kontribusi dalam memperkuat 

budaya pesantren sebagai bagian dari kekayaan budaya bangsa, serta menjaga dan 

melestarikan warisan intelektual dan spiritual yang dimiliki oleh pesantren. 

7. Pengembangan Program Pendidikan Inklusif: Implikasi dari penelitian ini dapat mendukung 

pengembangan program-program pendidikan inklusif di pesantren, yang memperhatikan 

keberagaman peserta didik dalam hal latar belakang sosial, ekonomi, dan kebutuhan 

pendidikan khusus. 

8. Kolaborasi antara Pesantren dan Institusi Pendidikan Lainnya: Penelitian ini dapat mendorong 

kolaborasi antara pesantren dengan institusi pendidikan formal lainnya, seperti sekolah-

sekolah umum atau perguruan tinggi, untuk saling mendukung dan memperkaya pengalaman 

pendidikserta didik. 

Implikasi-implikasi tersebut dapat menjadi dasar untuk pengembangan kebijakan, program, 

dan inisiatif lainnya yang bertujuan untuk memperkuat eksistensi dan kontribusi pendidikan 

pesantren dalam sistem pendidikan nasional, sesuai dengan semangat Undang-Undang 

Pesantren. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2024. Vol.11. No.1 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

116 
 

Kesmipulan 

Undang- Undang Nomor 18 Tahun 2019 menjadi payung hukum secara kongkret bagi 

keberlangsungan sistem pendidikan pesantren. Dimana sebelumnya pesantren aturannya hanya 

menjadi bagian dari aturan turunan Undang- undang Sisdiknas. Sehingga berlakunya UU Pesantren 

ini menjadi harapan besar bagi bukti pengakuan, afirmasi, dan fasilitasi negara atas eksistensi 

pendidikan pondok pesantren. 

Substansi dari UU Pesantren sebagai bentuk pengakuan sistem pendidikan pesantren menjadi 

bagian dari pendidikan Nasional, setidaknya ada pada 5 faktor yakni rekognisi terhadap kekhasan 

tradisi akademik di dalam pesantren, pengakuan ijazah bagi lulusan pesantren, dana abadi 

pesantren, dan penjamin mutu pendidikan di pesantren.  

Implikasi dari penelitian ini adalah: 1) penguatan Pendidikan pesantran dalam system 

Pendidikan nasional, 2) peningkatan kualitas Pendidikan pesantren, 3) pengembangan kurikulum 

berbasi pesantren, 4) pemberdayaan pengelolaan pesantren, 5) pengakuan terhadap implementasi 

Pendidikan alternatif, 6) penguatan Pendidikan pesantren, 7) pengembangan Pendidikan inklusif, 8) 

kolaborasi Pendidikan pesantren dan Lembaga lainnya. Beberapa imlikasi ini dapat dijadikan 

pandangan bagi peneliti lain dan pemegang kebijakan dalam perumusan kebijakan Pendidikan. 

  

Daftar Pustaka 

[1] F. D. N. L. Yustitianingtyas, “Pelaksanaan Hak Pendidikan Anak Di LPKA Ditinjau Dari 

UndangUndang Nomor 35 Tahun 2014 Tentang Perlindungan Anak,” Univ. Wijaya Kusuma, 

vol. 22, no. 2, pp. 119–125, 2020. 

[2] T. J. Pamungkas and A. Hariri, “Tanggung Jawab Negara dalam Pemenuhan Jaminan Sosial 

Persepektif Welfare State,” Media Law Sharia, vol. 3, no. 4, pp. 270–283, 2022, doi: 

10.18196/mls.v3i4.15198. 

[3] H. Heriyadi and M. Iqbal, “Kebijakan Pendidikan Pesantren di Indonesia,” J. Prim. Educ., 

vol. 2, no. 1, p. 23, 2022, doi: 10.29300/jpe.v2i1.5913. 

[4] Erfan Gazali, “Pesantren Di Antara Generasi Alfa Dan Tantangan Dunia Pendidikan Era 

Revolusi Industri 4.0,” OASIS  J. Ilm. Kaji. Islam, vol. 2, no. 2, pp. 94–109, 2018. 

[5] Peter Mahmud Marzuki, Penelitian Hukum. jakarta: Kencana Prenada Group, 2007. 

[6] Irawan & Irsyad, “Perlindungan Hukum Bagi Konsumen Jual Beli Online Atas Barang Tidak 

Sesuai,” J. Educ. Dev., vol. 10, no. 3, p. 264, 2022. 

[7] M. Dawam Rahardjo, Pergulatan dunia pesantren: membangun dari bawah. jakarta: LP3ES, 

1985. 

[8] Hanun Asrohah, “Pelembagaan Pesantren : asal-usul dan perkembangan pesantren di 

Jawa,” Cet. 1. jakarta: Departemen Agama RI, Bagian Proyek Peningkatan Informasi 

Penelitian dan Diklat Keagamaan, 2004. 

[9] Mastuhu, Dinamika sistem pendidikan pesantren : suatu kajian tentang unsur dan nilai sistem 

pendidikan pesantren / Mastuhu. jakarta: INIS, 1994. 

[10] H. Asmad, Anam Nurul, Zainal Arifin, and Syaikhotin Sayyidah, “PENGEMBANGAN 

PONDOK PESANTREN SEBAGAI SUBKULTUR DI TENGAH ARUS GLOBALISASI 

(Studi Multikasus di Pondok Pesantren Raudlatul Ulum dan Nurul Islam I Jember),” pp. 186–



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2024. Vol.11. No.1 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

117 
 

200, 2016. 

[11] P. Pemerintah et al., “Undang-undang Pesantren Nomor 18 tahun 2019,” no. 42, 2019. 

[12] S. U. Wicaksana, S. Arifin, A. Hariri, A. B. Efendi, and N. R. Harris, “Patterns of Spreading 

Radicalism in Muhammadiyah Islamic Boarding Schools in East Java,” Petita J. Kaji. Ilmu 

Huk. Dan Syariah, vol. 6, no. 2, pp. 174–185, 2021, doi: 10.22373/petita.v6i2.120. 

[13] A. Zaini, “UU pesantren no 18 tahun 2019: kekuatan, kelemahan, peluang, ancaman bagi 

pesantren dan lembaga pendidikan keagamaan di kabupaten tuban,” Tadris, vol. 15, no. 2, pp. 

64–77, 2021. 

[14] M. Prof. Dr. H. Abd. Halim Soebahar, pesantren dan Negara: Perspektif Undang- Undang, 

Peraturan Presiden, Peraturan Menteri Agama, dan peraturan Daerah Provinsi Jawa Timur, 

1st ed. Yogyakarta: BILDUNG, 2022. 

[15] R. UU Sisdiknas, “Undang-undang (UU) tentang Sistem Pendidikan Nasional,” no. 

Pemerintah Pusat, p. LN.2003/NO.78, TLN NO.4301, LL SETNEG : 37 HLM, 2003. 

[16] AD Irawan & Tim Asosiasi Dosen Pancasila dan Kewarganegaraan (ADPK) Editor, “Sinergi 

Pancasila Dan Agama Dalam Penguatan Semangat Kebangsaan,” pp. 44–59, 2019. 

[17] M. A. Dr. Ali Anwar, Pembaruan Pendidikan di Pesantren Lirboyo Kediri, II. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2011. 

18] Kementerian Agama Republik Indonesia, “Peraturan menteri Agama No.31 Tahun 2020 

tentang Pendidikan Pesantren,” Jdih Bpk Ri, vol. 2507, no. February. pp. 1–9, 2020. 

[19] S. J. M. RI, “Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945 Dalam Satu 

Naskah,” Jdih.Bapeten.Go.Id, pp. 1–21, 1945, [Online]. Available: 

https://jdih.bapeten.go.id/en/dokumen/peraturan/undang-undang-dasar-negara-republik-

indonesia-tahun-1945 

[20] Presiden, “Peraturan Presiden Republik Indonesia No 82 Tahun 2021 Tentang Pendanaan 

Penyelenggara Pesantren,” Peratur. Pres. Republik Indones., pp. 1–13, 2021. 

[21] E. F. Fahyuni, Buku Ajar Konsep Pembiayaan Pendidikan Islam. 2020. doi: 

10.21070/2020/978-623-7578-66-6. 

 

 


