
JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2024. Vol.11. No.1 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

43 
 

KONSEP ADAB MENURUT SYED MUHAMMAD NAQUIB AL-ATTAS 
1Ahmad Nurjali, 2Undang Ruslan W 

1,2Universitas Singaperbangsa Karawang, Indonesia 
1ahmadnurjali27@gmail.com, 2Urwahyudin@gmail.com  

 

Abstrak 

Syed Muhammad Naquib al-Attas adalah salah satu pemikir besar dalam sejarah Muslim, pemikir 

Muslim Kontemporer terkemuka pada dunia internasional, dan banyak sekali memberikan perhatian 

terhadap masalah yang dihadapi kaum Muslimin di dunia modern, Terutama masalah pendidikan 

dan adab. Pendapat dan usahanya dalam memperbaiki pendidikan dan adab sangatlah luar biasa. 

Permasalahan yang dipaparkan tentang pendidikan diungkapkan dengan argumentasi yang hebat. 

Itulah alasan peneliti mau mendalami dan mengkaji tema tersebut. Metode penelitian yang 

digunakan dalam penelitian ini adalah library research dengan pendekatan kualitatif. Analisis yang 

digunakan adalah content analysis dan deskriptif analysis. Hasil pembahasan yang diungkap tentang 

konsep adab, konsep ini bisa dipahami dan diaplikasikan di setiap tempat dn waktu. Ada enam 

konsep adab, yaitu; Pertama, mensosialisasikan tujuan pendidikan sebagai proses menanamkan 

adab yang diawali dengan tazkiyatun nafs. Kedua, menyusun kurikulum pendidikan secara hierarki 

dengan Klasifikasi ilmu-ilmu fardhu ‘ain dan ilmu fardhu kifayah. Ketiga, membuat program dan 

metode berdasarkan prinsip al-taadub tsumma al-ta’allum melalui kajian, pembiasaan, keteladanan 

dan kedislipinan. Keempat, mengoptimalkan peran dosen sebagai muaddib yang peduli dan menjadi 

teladan. Kelima, meurumuskan sisitem evaluasi pendidikan berdasarkan adab dan ilmu. Keenam, 

menyiapkan sarana dan prasarana pendukung yang berkualitas. Implikasi penelitian ini diantaranya 

adalah 1) pembentukan karakter dan etika Pendidikan, 2) relevansi Pendidikan Islam, 3) 

pemahaman yang mendalam tentang keagamaan Islam, 4) pengembangan literatur dan penelitian, 5) 

reformasi Pendidikan, 6) terciptanya dialog antar budaya. 

Kata Kunci: Pendidikan Islam, Adab. 

 

Abstract 

Syed Muhammad Naquib al-Attas is one of the great thinkers in Muslim history, a leading 

contemporary Muslim thinker in the international world, and has paid a lot of attention to the 

problems faced by Muslims in the modern world, especially issues of education and manners. His 

opinions and efforts to improve education and manners were extraordinary. The problems presented 

regarding education are expressed with great arguments. That is the reason researchers want to 

explore and study this theme. The research method used in this research is library research with a 

qualitative approach. The analysis used is content analysis and descriptive analysis. The results of 

the discussion revealed about the concept of adab, this concept can be understood and applied in 

any place and time. There are six concepts of adab, namely; First, socializing the goals of education 

as a process of instilling manners that begins with tazkiyatun nafs. Second, arrange the educational 

curriculum hierarchically with the classification of fardhu 'ain sciences and fardhu kifayah sciences. 

Third, create programs and methods based on the principles of al-taadub tsumma al-ta'allum 

through study, habituation, example and discipline. Fourth, optimize the role of lecturers as 

muaddib who care and become role models. Fifth, formulate an education evaluation system based 

on etiquette and science. Sixth, prepare quality supporting facilities and infrastructure. The 

implications of this research include 1) character formation and educational ethics, 2) relevance of 

Islamic education, 3) in-depth understanding of Islamic religion, 4) development of literature and 

research, 5) educational reform, 6) creation of intercultural dialogue. 

Keywords: Islamic Education, Adab. 

 

 

mailto:ahmadnurjali27@gmail.com
mailto:Urwahyudin@gmail.com


JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2024. Vol.11. No.1 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

44 
 

Pendahuluan 

Adab merupakan bagian penting dalam sejarah dan kehidupan umat manusia. Semakin maju 

zaman, adab semakin ditinggalkan dalam kehidupan sehari-hari, contoh yang paling sering ditemui 

adalah bahasa kasar yang sekarang sangat biasa sekali baik, dan itu digunakan dalam kehidupan 

sehari-hari dari anak muda hingga orang dewasa. Maka dari itu, adab sangatlah dibutuhkan untuk 

memperbaiki kondisi zaman dan kualitas manusia. Ada salah satu diantara seorang ilmuan ilmuan 

Muslim Kontemporer yang hebat, yaitu Syed Muhammad Naquib Al-Attas. Beliau adalah sosok 

yang dikenal sebagai penggagas konsep adab di era modern berpendapat bahwa pendidikan yang 

ideal adalah pendidikan adab. Oleh karena itu, untuk memperbaiki masalah pendidikan yang terjadi 

pada saat ini, konsep adab Syed Muhammad Naqib al-Attas penting untuk dikaji lebih mendalam. 

Pada tahun 1977, sebanyak 330 sarjana Muslim hadir pada Konferensi Internasional Pertama 

tentang Pendidikan Islam, kota suci di Mekkah, Saudi Arabia. Para ilmuan menyadari bahwa sistem 

pendidikan Islam tradisional mendapat tantangan besar, khususnya dari Barat, yang terwujud dalam 

buku, kursus sampai metodologi pengajaran. Oleh karena itu, mereka berkumpul sampai Sembilan 

hari (31 Maret-8 April 1977 / 12-20 Rabi’ al-Tsani 1397 H) untuk membahas konsep-konsep Islam 

dan metodologinya yang sesuai untuk diaplikasikan dalam pendidikan.[1]  

Syed Muhammad Naquib al-Attas yang hadir ketika itu menyampaikan gagasan-gagasan 

penting dan fundamental untuk menyelesaikan masalah yang dihadapi dunia Islam. Terhadap 

problem umat Islam yang datang dari Barat al-Attas sepakat dengan para ilmuan yang hadir. Sejak 

lama al-Attas berpandangan bahwa umat Islam saat ini tengah menghadapi dua tantangan besar. 

Pertama, tantangan eksternal berupa tantangan religious kultural and sosio-politik yang datang dari 

Barat. Kedua, tantangan Internal yang terjadi di tengah umat Islam. Untuk tantangan internal ini ada 

tiga masalah yang saling terkait, yaitu kekeliruan ilmu dan hilangnya adab, dan munculnya 

pemimpin yang tidak layak memikul amanah di berbagai bidang.[2] Problema umat muslim yang 

muncul dizaman modern bisa diselesaikan dengan pendidikan dan pemimpin yang baik. Maka dari 

itu sosok Syed Muhammad Naquib al-Attas sangatlah luar biasa dalam berpendapat dan menangani 

masalah yang dihadapi kaum Muslim dimasa sekarang ini, sehingga hal ini menjadi dasar 

pelaksanaan kegiatan penelitian ini. 

 

Metode Penelitian 

Pendekatan yang digunakan dalam artikel ini adalah pendekatan kualitatif deskriptif dengan 

menggunakan teknik pengumpulan data melalui literature review  atau kajian Pustaka pada 

beberapa refrensi yang berupa jurnal nasional maupun internasional. Kajian dilakukan dengan 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2024. Vol.11. No.1 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

45 
 

mengidentifikasi permasalahan yang terjadi dalam kegiatan pembelajaran Pendidikan Agama Islam 

dan pola pemikiran Pendidikan yang berkaitan dengan konsep adab menurut syed muhammad 

naquib al-attas, kemudian data-data tersebut dikumpulkan, dianalisis, dan disimpulkan sesuai 

kebutuhan yang dapat menjadi solusi permasalahan tersebut berupa strategi pembelajaran dengan 

menggunakan studi pustaka. 

 

Pembahasan 

Biografi Syed Muhammad Naquib A-Attas 

Syed Muhammad Naquib Al-Attas kelahiran Bogor, 5 September 1931.[3] Lahir dari 

Ayahnya bernama Ali, sedangkan kakeknya bernama al-Habib ibn Muhsin al-Attaas. Seroang 

ulama besar dibogor yang sangat besar pengaruhnya di Indonesia. Dia akrab dengan sebutan Habib 

Empang Bogor.[4] 

Sumbangan Ilmiah Terhadap Peradaban Islam 

Satu hal yang tidak di pisahkan dalam sejara intelektual seorang tokoh adalah sumbangan 

pemikiran, baik yang tertuang dalam karya tulis atau bentuk lainnya. Sejarah mencatat para ulama 

maupun ilmuan Muslim di masa lalu telah meninggalkan banyak karya agung. Imam Syafi’I 

meninggalkan kitab al-Umm yang menjadi kitab induk dalam bidang fiqh madzhab Syafi’i. melalui 

karya-karya agung ini, Imam Syafi’I berhasil membangun madzhab fikih yang masih eksis hingga 

saat ini. Ia juga meninggalkann kitab ar-Risalah yang diakui sebagai kitab pertama dalam biadang 

ushul-fiqh.[3] Kitab ini adalah metodologi ijtihad yang menjadi panduan para ulama sesudahnya. 

Sebagai seorang ilmuan besar di era kontemporer ini, al-Attas melanjutkan tradisi keilmuan 

itu dengan meninggalkan sejulmah karya ilmiah yang berhaga dan menjadi sumbangan besar 

terhadap peradaban Islam. Sampai saat ini al-Attas telah menulis tiga puluh buku dan monograf 

dalam bahasa Inggris dan Melayu, yang kemudian diterjemahkan kedalam puluhan bahasa 

didunina. Beberapa karyanya sangat berpengaruh dan jika diklasifikasi, maka secara umum karya-

karya al-Attas itu terbagi menjadi lima bidang keilmuan: 

1. Filsafat 

2. Tasawuf 

3. Sejarah dan Kebudayaan 

4. Sastra 

5. Pendidikan. 

Kronologis terbitnya karya-karya ilmiah ini menunjukan bahwa al-Attas termasuk ilmuan 

Muslim yang cukup konsisten dan produktif berkarya. Sejak masih muda sampai usia lanjut al-Attas 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2024. Vol.11. No.1 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

46 
 

masih terus menghasilkan karya-karya ilmiah yang membahas masalah-masalah besar yang 

dihadapi umat Islam.  

Karya-karya al-Attas ini telah mendapat perhatian dari sarjana-sarjana di seluruh dunia dan 

telah diakui oleh mereka. Fazlur Rahman, seorang ilmuan dunia, mengakui bahwa al-Attas adalah 

seorang pemikir jenius yang dimilki oleh dunia Islam. Pengakuan Fazlar Rahman terlihat dari 

catatan-catatan yang dibuatnya ketika membaca buku al-Attas, The Concept of Education in Islam. 

Karya lainnya yang juga memberi pencerahan untuk ilmuan dunia Islam and Secularis. Syekh 

Hamzah Yusuf, cendekiawan Muslim Amerika Serikat, pendiri Zaytuna Institute di California, 

Memberikan testimoninya setelah membaca karya al-Attas itu berulang kali. Kesan dari dua orang 

tokoh duia di era kontemporer ini cukup menjadi bukti kebesaran al-Attas dan karya-karyanya. 

Kalau bukan karena bobot kandungannya yang tinggi dan manfaatnya yang besar bagi peradaban 

Islam, maka para sarjana dunia itu tidak perlu menghabiskan waktu untuk membacanya. Apalagi 

memberikan kesan yang positif setelah membacanya. 

Makna Adab 

Kata adab sudah dikenal dalam bahasa Arab sejak zaman pra-Islam. Menurut orientalis asal 

Italia, F.Gabrieli, maknanya berevolusi seirin perjalanan sejarah kebudayaan bahasa Arab.[5] 

Pemaknaan tertua dari kata adab merujuk pada kebiasaan norma tingkah laku praktis dengan 

konotasi ganda, pertama, nilai tersebut dipandang terpuji, dan kedua, nilai tersebut diwariskan dari 

generasi ke generasi. Hanya saja, nilai-nilai kebaikan yang diwariskan pada masa pra-Islam 

merujuk pada realitas kesukuan dan kehidupan sosial masyarakat Arab ketika itu, baik yang sifatnya 

universal maupun yang dipandang baik oleh masyarakat tertentu.[6] 

Setelah masa Islam, bahasa Arab mengalami penambahan unsur-unsur spiritual dan 

intelektual dalam maknanya. Oleh karena itu makna adab menjadi bermacam-macam. merujuk 

papada awal Islam adab berarti pendidikan (al-tahdzih) dan budi pekerti (al-khuluq) sebagaimana 

banyak disebutkan dalam Hadits. Lalu pada masa Bani Umayyah adab juga bermakna pengajaran 

(al-ta’lim). Oleh karena itu orang yang mengejar syair, khutbah dan sejarah orang-orang Arab 

disebut muaddib.  Kemudian pada masa Bani Abbasiyah adab berarti pendidikan sekaligus 

pengajaran (al-tahzib wa al-ta’lim ma’an). Setelah itu adab lebih dikenal sebagai sebuah disiplin 

ilmu tentang kesusasteraan.[7] Dari perubahaan makna yang terjadi hubungan antara makna itu 

tetap ada. Adab yang awalnya berarti norma atau etika yang harus dilakukan, diajarkan secara turun 

menurun. Namun unsur kebaikan dalam adab bukan berdasarkan kesepakatan suku tertentu, tapi 

berdasarkan nilai dan aturan Islam. Proses inilah yang kemudian dikatakan sebagai pendidikan atau 

pengajaran. Tata cara perilaku dan etika itu kemudian ditulis dalam karya sastra yang indah, baik 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2024. Vol.11. No.1 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

47 
 

syair puisi, anekdot, dan sebagainya. Akhirnya adab menjadi dikenal sebagai ilmu tentang sastra 

yang indah. 

Perubahan makna adab dari pra Islam sampai zaman Islam boleh dikatakan sebagai Islamisasi 

bahasa Arab. Menurut al-Attas, Islamisasi bahasa Arab ini terkandung dalam reorganisasi dan 

reformasi al-Qur’an terhadap struktur konseptual bidang-bidang semantic dan kosakata-kosakata 

dasar yang pernah mewakili pandangan jahiliyah tentang dunia dan kehidupan serta eksistensi 

manusia.[8] Dengan kata lain, ada nilai-nilai baru yang baru yang dibawa oleh Islam dalam 

memaknai bahasa Arab sekaligus mengakomodir nilai lama yang sejalan dengan Islam. Kata adab 

termasuk salah satu istilah yang mengalami Islamisasi bahasa Arab. 

Dalam masalah ini, al-Attas nampaknya sepakat dengan Toshihiko Izutsu. Pakar bahasa dan 

kebudayaan dari Institut Kebudayaan dan Bahasa Universitas Keio, Tokyo, ini menyebutnya 

dengan istilah transformasi semantik. Artinya istilah-istilah etik prinsip dalam bahasa Arab 

mengalami transformasi itu selama periode penting dalam sejarahnya, yang bukan hanya ada 

semnagat membimbing dalam peraturan moral Islamik, namun juga memberikan kejelasan pada 

masalah-masalah teoritik yang lebih umum mengenai pembicaraan tentang etika dan peran yang 

dimainkannya dalam kebudayaan manusia. 

Oleh karena itu, meski para ahli bahasa Arab (lughwiyyun) Muslmim sepakat tentang makna 

asal kata adab yang berarti undangan, namun mereka tidak memakai adab sebatas makna asalnya. 

Mereka mereformasi makna adab dan menyempurnakannya dengan kata yang Islami.[5] Ibn 

Manzhur misalnya, ketika menyebut asal kata adab berarti undangan, maka maksudnya adalah 

menyeru, mengajak dan mengundang seseoran kepada setiap perbuatan terpuji dan mencegah dari 

segala yang buruk.[9] 

Ahmad ibn Muhammad ‘Ali al-Fayyumi, coba mengaitkan kata adab dengan kondisi jiwa 

manusia. Al-Fayyumi menyatakan bahwa adab dibentuk dari pola a-da-ba seperti dha-ra-ba. 

Menurutnya, kata adab berarti latihan jiwa dan akhlak yangb baik (riyadhat al-nafs wa mabasin al-

akhlaq).[10] Pemaknaan adab al-Fayyumi ini disepakati oleh Abu Zaid al-Anshari. Menurutnya, 

adab mencakup semua latihan terpuji, yang membuat seseorang mencakup semua latihan yang 

terpuji, yang membuat seseorang mencapai keutamaan (kullu riyadhatin mahmudatin, yatakharraju 

biba al-insan fi fadhilatin min al-fadha’il). 

Dari pandangan ahli bahasa terlihat bahwa kata adab sudah mengalami pergeseran makna, 

yang dalam bahasa Izutsu sudah mengalami transformasi semantik, atau sudah mengalami 

Islamisasi bahasa menurut al-Attas. Sehingga, di dalam kata adab sudah terkandung unsur-unsur 

Islami dan nilai-nilai kebaikan yang mendatangkan kebahagiaan jiwa. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2024. Vol.11. No.1 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

48 
 

Adapun secara terminologis, makna adab telah disampaikan oleh banyak ulama. Abu al-

Qasim al-Qusyairy (w 465 H) menyatakan bahwa esensi adab adalah gabungan semua sikap yang 

baik (ijtima jami khisal al-khair). Oleh karena itu orang yang beradab adalah orang yang terhimpun 

sikap yang baik di dalam dirinya. 

Pandangan al-Qusayairi ini mendapat tanggapanS dari Ibn al-Qayyim al-Jauziyah. 

Menurutnya, adab lebih dari sekedar sikap. Substansi adab adalah aplikasi atau pengamalan akhlak 

yang baik (isti’mal al-khuluq al-jamil). Karena itu, adab merupakan upaya aktualiasi kesempurnaan 

karakter dari potensi menuju aplikasi (istikhraju ma fi al-thabi ah min al-kamal min al-quwwah ila 

al-fil).[11] Hujjatul Islam al-Imam al-Ghazali (450-505 H) memberikan makna yang berbeda untuk 

adab. Menurutnya, adab adalah pendidikan dari lahir dan batin (wa al-adab ta’dib al-zahir wa al-

bathin). Yang mengandung empat perkara: perkataan, perbuatan, keyakinan dan niat seseorang.[12] 

Pemaknaan adab oleh al-Ghazali ini lebih lengkap dari yang disampaikan al-Qusyairi. Karena 

dalam peandangan Islam, meski aspek eksoteris dan esoteric manusia, namun saling terikat satu 

dengan yang lainnya. Sehingga, aspek batin yang baik akan melahirkan perilaku yang terpuji, baik 

berupa ucapan ataupun perbuatan. 

Dalam hal ini al-Ghazali tampaknya sepkat dengan Abu Hafs yang menyatakan bahwa 

baiknya adab pada aspek eksoterik menjadi tanda baiknya adab pada aspek-aspek eksoterik (husnu 

al-adab fi al-zhahir’unwanu husni al-adab fi a;-bathin).[11] Pandangan Abu Hafs ini sesusai 

dengan pernyataan Sa’id Ibn al-Musayyab ketika melihat seorang yang mian-main dengan 

sholatnya “seandainya hatinya khusyu’ pasti khusyu’ juga anggota tubuhnya” (law khasyi’a 

qalbuhu lakhasyi’at at jawaribuhu). 

Al-Syarif ‘Ali ibn Muhammad al-Jurjani (740-816) menyampaikan definisi lain tentang adab. 

Dia mendefinisikan adab dengan pengetahuan yang menjaga pemiliknya dari berbagai kesalahan 

(ma’rifatu ma yuhtarazu bihi an jami’I anwa al-khata’).[13] Dalam definisinya ini al-Jurjani 

memposisikan adab sebagai pengenalan (ma’rifat). Berbeda dengan al-Qusyairi dan al-Ghazali 

yang berpandangan bahwa inti adab adalaj perilaku yang baik. 

Dari definisi ulama terlihat bahwa adab bukan lagi istilah yang berdiri sendiri, tapi terikat erat 

dengan konsep lain dalam Islam sepereti ilmu, sikap, pengamalan, kebaikan, dan keutamaan. Oleh 

karena itu tidak salah jika adab disebut sebagai kata yang singkat tapi padat (lafzhunqalil wa 

ma’nan jalil). Pada bab selanjutnya, definisi para ulama ini akan dibandingkan dengan definisi al-

Attas tentang adab. Dengan demikian bisa terlihat jelas posisi dan definisi adab yang dirumuskan 

al-Attas.  



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2024. Vol.11. No.1 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

49 
 

Kedudukan adab lebih tinggi dari pada ilmu (walaupun tetaplah bahwa ilmu adalah bagian 

penting yang sangat diperlukan dalam kehidupan). Oleh karena itu disebutkan negara yang 

berperadaban tinggi ialah bukan sekedar dilihat dari ’banyaknya ilmu’ yang berkembang di sana, 

tapi patokan utama peradaban ialah bagaimana orang-orang yang ada didalamnya ‘memperlakukan 

ilmu’ dengan sebaik-baiknya. 

Imam Malik pernah berkata kepada muridnya, “Pelajarilah adab sebelum mempelajari ilmu”, 

dan demikian pula dengan ulama-ulama lainnya yang memerintahkan para muridnya agar 

mengutamakan adab sebelum ilmu. Mengapa demikian? Karena dengan beradab maka ilmu akan 

mudah diserap. Islam lebih meninggikan dan memuliakan orang-orang yang mengiasi dirinya 

dengan adab/akhlak yang mulia ketimbang mereka yang berilmu. Sebab ini adalah misi kenabian 

Rasullah Muhammad. “Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlakul karimah” (H.R 

Bukhari). Mengapa harus akhlak? Ketika manusia sudah berakhlak/beradab, segala hal mudah 

untuk diperbaiki dan diraih. 

Gambaran sederhana seperti ini, jika kamu punya banyak ilmu, tapi kamu tidak/beradab, 

maka ilmu yang kamu kuasai itu akan kesulitan menemukan rel-rel yang semestinya, dengan kata 

lain akan rentan untuk disalahgunakan. Sebab akhlaklah yang menjadi pembatas dan yang 

memberikan arahan bagaiman menyikapi ilmu itu. 

Jadi, sekali lagi, bahwa kemajuan itu bukan dilihat dari seberapa banyak ilmu yang dimiliki, 

tapi seberapa mampukah kamu berakhlakdan memperlakukan ilmu itu. Dalam suatu hadis yang 

diriwayatkan oleh Imam Bukhari disebutkan bahwa Rosullah pernah bersabda, “Sebaik-baik kalian 

adalah yang mulia akhlaknya.” 

Adab atau akhlak sangat penting dalam kehidupan manusia Karena adab; seseorang akan 

dimuliakan oleh Allah dan secara tak langsung pula akan dihormati oleh sesame manusia. Bukan 

hanya itu, dengan akhlak maka sebenernya kita sedang berbuat kebaikan dan menanam benih 

pahala yang akan memperberat timbangan kelak diakhirat.  

Ada orang yang menganggap bahwa adab dan akhlak itu berbeda, namun ada pula yang 

berkesimpulan bahwa keduanya pada esensinya adalah sama, yakni mengajarkan keluhuran, hanya 

berbeda istilah saja. M. Abdul Mujieb, misal, dalam bukunya yang berjudul Enslikopedia Tasawuf 

Imam Al-Ghazali, menyebutkan bahwa adab ialah tata kerama, moral, atau nilai-nilai yang dianggap 

baik oleh sekelompok masyarakat. Keberhasilan seseorang, dalam segala hal hamper ditentukan 

oleh sejauh mana seseorang itu menjaga adabnya, adab adalah semua kandungan agama Islam. 

Menutup aurat adalah adab, bersuci dari kotoran adalah adab, termasuk berdiri di hadapan Allah 

dalam keadaan suci. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2024. Vol.11. No.1 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

50 
 

Istilah Akhlak sudah sangat akrab di tengah kehidupan kita. Mungkin hampir semua orang 

mengetahui arti kata akhlak karena perkataan akhlak selalu dikaitkan dengan tingkah laku manusia. 

Ibn Miskawaih, yang dikenal sebagai pakar bidang akhlak terkemuka mangatakan bahwa akhlak 

adalah sifat yang tertanaman dalam jiwa yang mendorongnya untuk melakukan perbuatan tanpa 

memerlukan pemikiran dan pertimbangan. Sementara itu, Imam Al-Ghazali, dikenal sebagai 

sebagai hujjatul Islam (pembela Islam) karena kepawaiannya dalam membela Islam dari berbagai 

paham yang dianggap menyesatkan, dengan agak lebih luas daripada Ibn Miskawaih, mengatakan 

bahwa akhlak adalah sifat yang tertanam dalam jiwa yang menimbulkan macam-macam perbuatan 

dengan gambling dan mudah, tanpa memerlukan pemikiran dan pertimbangan. 

Sementara pengertian akhlak menurut Imam Al-Ghazali ialah suatu sifat yang tertanam dalam 

jiwa, yang kemudian dari jiwa timbul perbuatan yang mudah tanpa menimbulkan pertimbangan 

akal pikiran. Senada dengan hal tersebut, Ibnu Maskawih berpandangan bahwa akhlak ialah sifat 

tertanam dalam jiwa yang mendorong untuk melakukan perbuatan-perbuatan tanpa melalui 

pemikiran dan pertimbangan. 

Dalam hal ini saya berpandangan bahwa adab dan akhlak pada hakikatnya sama, hanya saja 

berbeda dalam pengistilahan. Meskipun tak bisa dipungkiri seandainya ada pandangan lain yang 

menyatakan bahwa keduanya adalah beda, maka perbedaan itu tidaklah signifikan dalam 

mempengaruhi esensinya. 

Makna beradab dalam pandangan saya sendiri berarti memperlakukan sesuatu dengan 

seluhur-luhurnya, melatih jiwa dengan budi pekerti yang baik, menghiasi diri dengan perbuatan 

mulia, dan menjalankan segala sesuatu sesuai tuntunan yang berlaku; baik dalam nilai-nilai 

religious maupun nilai-nilai positif dalam masyarakat. Dalam buku ini saya. Menyamakan 

penggunaan akhlak dan adab, seperti penggunaan kata fakir dan miskin; qada’ dan qadar, walau 

pada rinciannya adalah sama, sama-sama bertujuan untuk keluhuran sikap dan sifat. 

Seperti kehidupan kaum sufi yang mengamalkan ilmu tasawufnya, maka adab bagi mereka 

adalah bagian utama. Adab merupakan buah ihsan (kebaikan), kedudukan ihsan sendiri lebih tinggi 

dari iman. Oleh karena itu bisa dikatakan bahwa orang yang beradab adalah mereka yang telah 

berderajat tinggi tak sekedar mengimani keberadaan Allah, namun sudah mampu ‘menghadirkan’ 

kebesaran Allah dalam hidupnya. 

Adab adalah batang dari iman seseorang. Ibarat sebuah pohon, iman adalah akarnya, 

sementara adab adalah batangnya. Batang inilah yang banyak dicari, banyak dililhat, dan lebih 

dihargai oleh orang-orang, Iman sebagai dasar, sementara adab ialah yang tampak ke 

permukaannya. Artinya, kesempurnaan iman seseorang dapat dilihat dari bagaimana dia beradab. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2024. Vol.11. No.1 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

51 
 

Konsep Adab Syed Muhammad Naquib Al-Attas 

Adab adalah konsep kunci utama dalam pendidikan Islam. Adapun istilah-istilah kunci 

lainnya yang menjadi unsur-unsur fundamental dalam pandangan dunia Islam, seperti konsep 

makna, ilmu, hikmah, adil, dan sebagainya. Juga berkaitan erat dengan adab. Namun menurut al-

Attas, semua konsep itu bermuara pada konsep adab. Oleh karena itu, maka bisa dikatakan bahwa 

konsep adab adalah ide pokok (master idea) dari pemikiran al-Attas.[3] Menurut al-Attas, adab 

adalah istilah yang khas dalam tradisi Islam. Sehingga tidak mudah menemukan padanan makna 

yang tepat dalam bahasa lainnya. Oleh karena itu, al-Attas merasa perlu memberikan makna baru 

terhadap istilah adab.[3] 

Untuk itulah adab al-Attas tidak mengelaborasi dari sisi semantiknya seperti ketika 

menjelaskan konsep agama (din) yang dihubungkan dengan berhutang (dana), kreditor (dai’in), 

hutang (dayn), pengadilan (daynunah), kesaksian (idanah), kota besar (madinah), pengatur atau 

hakim (dayyan), membangun atau mendirikan kota, memperbaiki (maddana) dan peradaban 

(tamaddun). Meski demikian, al-Attas memberikan penjelasan sangat baik terhadap makna adab. 

Dalam penjelasannya diatas, al-Attas sudah mengaitkan hubungan adab dan ilmu 

menggunakan analogi tepat. Didalam perumpamaan yang disampaikannnya mengandung tiga unsur 

utama pendidikan. Pertama, jamuan makanan yang mengandung pesan konten pendidikan. Kedua, 

tamu undangan yang mengandung unsur manusia dalam pendidikan. Ketiga, etika, adab menikmati 

jamuan yang mengandung pesan metode pendidikan. Oleh karena itu, masalah adab ini memang 

patut menjadi perhatian dalam pendidikan. 

Selanjutnya al-Attas memberi makna baru terhadap istilah adab dengan definisi sebagai 

berikut, “Adab is recognition, and acknowledgement of the reality that knowledge and being are 

ordered hierarchically according to heir various grades and degrees of rank, and of one’s proper 

place in relation to that reality and to one’s physical, intellectual, and spriritual capacities and 

potencial”. Pengenalan yang dimaksud al-Attas adalah ilmu. Dengan demikian, agar menjadi 

manusia beradab, seseorang harus memiliki bekal ilmu yang memadai. Bagian dari definisi al-Attas 

ini sesuai dengan definisi al-Jurjani yang memaknai adab pengetahuan yang menjaga seseorang dari 

kesalahan. 

Ketidaktahuan seseorang akan kedudukan segala yang wujud akan membuatnya salah 

menempatkan sesuatu itu. Kondisi seperti ini akan menyebabkan ketidakadilan, karena 

menemparkan sesuatu tidak pada tempatnya. Jika dikaitkan dengan ilmu, adab memang ada yang 

diperoleh dari melalui usaha (kasbi), yaitu dengan cara belajar kepada guru, dan kedua melalui 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2024. Vol.11. No.1 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

52 
 

pemberian Allah s.w.t. (wahbi) yaitu dengan cara bertaqwa sebagaimana firman Allah swt. 

“bertaqwalah kamu, Allah akan mengajrakanmu ilmu”.[14] 

Sedangkan pengakuan itu adalah pengamalan ilmu yang ada dalam dirinya. Setelah 

mengetahui bahwa segala yang wujud diciptkan berbeda baik secara fisik, intelektual, dan spiritual 

maka seseorang yang beradab meletakan semua itu sesuai dengan tempatnya. Ketika kondisi itu 

terwujud, itulah yang disebut keadilan. Selain definisi diatas, jauh sebelumnya, al-Attas juga pernah 

menjelaskan makna adab dalam karyanya, Risalah untuk Kaum Muslimin, yang terbit pertama kali 

tahun 1973.  

al-Attas ini boleh dikatakan mernagkup pandangan ulama tentang adab. Sebagaimana telah 

disebutkan pada bab sebelumnya, adab tidak terbatas pada hubungan etika sesame tapi meliputi 

segala wujud sesuai dengan kedudukannya yang tepat. Adab berkaitan dengan Tuhan, dengan diri 

sendiri, dengan manusia, dengan ilmu, dengan alam, dan sebagainya. Dari sini, sepertinya al-Attas 

telah menjadi juru bicara para ulama klasik di era modern ini. Melalui pemahamannya terhadap 

makna adab sesuai dengan makna yang benar. Pada kesempatan lain al-Attas mengaitkan adab 

dengan hikmah. 

Hikmah memilki banyak tafsiran. Ibn Abbas menafsirkan hikmah dengan al-Qur’an dan 

pengetahuan tentang al-Qur’an. Mujahid menafsirkan hikmah dengan ketepatan dalam berbicara. 

Abu al-‘Aliyah menafsirkan hikmah dengan rasa takut kepada Allah (al-khasy-yah). Dalam riwayat 

lain dia juga menafsirkan hikmah dengan al-Qur’an dan pemahamannya. Al-Nakha’I menafsirkan 

hikmah dengan Sunnah. Zaid ibn Aslam menafsirkan hikmah dengan akal. Al-Sadi menafsirkan 

hikmah dengan kenabian. Namun tafsiran ini dikritik oleh Ibn Katsir, sebab hikmah itu lebih umum 

daripada kenabian. 

Jalaludin al-Mahalli dan Jalaluddin al-Suyuthi menafsirkan hikmah dengan ilmu yang 

bermanfaat sebagai petunjuk untuk beramal.[15] Al-Jurjani menyebutkan makna hikmah Ilahiyah 

ini sebagai ilmu tentang hakikat sesuatu sebagaimana mestinya dan aplikasinya sesuai tuntutannya 

(al-lim bi baqaiq al-asy-ya ala ma biya alaihi wa al-amal bi muqtadhahu). Raghib al-Isfahani 

menafsirkan hikmah tepatnya sesuatu yang benar dengan ilmu dan akal (ishabat al-haqq bi al-ilm 

wa al-aql). Bahkan jika ditinjau dari sisi Allah, hikmah menurut al-Isfahani adalah pengetahuan 

tentang segala sesuatu dan mengadakannya sesuai dengan puncak kebijaksanaan (ma’rifat al-

asy’yawa ijaduha ala ghayat al-ihkam). Dan dari sisi manusia, berarti pengetahuan akan segala 

yang wujud dan berbuat kebaikan kepadanya (ma’rifat al-mawjudat wa fi’l al-khayrat).  

Dari tafsiran para ulama ini, maka hikmah al-Attas sepertinya lebih dekat kepada tafsiran al-

Mahalli, al-Suyurhi, al-Jurjani dan al-Isfahani. Di dalamnya mengandung pengenalan (ilmu) dan 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2024. Vol.11. No.1 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

53 
 

pengakuan (amal) sebagaimana terkandung dalam makna adab yang dirumuskan al-Attas. Sosok 

Luqman al-Hakim yang disebut al-Isfahani itu, sangat tepat jika dikatakan menerima hikmah dalam 

pengertian itu. Oleh karena itu dia berhasil melakukan tindakan yang benar (right action) dalam 

kehidupan.  

Manusia yang beradab pasti berilmu. Sedangkan yang berilmu belum tentu beradab. Karena 

untuk masuk ketingkatan adab pertama saja, seseorang tidak cukup hanya berilmu. Tetapi juga 

harus berfikir secara mendalam (tafakkur) dan melatih jiwanya untuk mengamalkan ilmunya (al-

riyadhah). Itulah mengapa para ulama menyebut ilmu bukan sekedar banyaknya riwayat, tapi juga 

adanya rasa taakut kepada Allah. Ilmu juga bukan sekedar yang dihafal, tapi ilmu itu yang 

bermanfaat. Hal ini menunjukan adab itu sudah mengandung ilmu, tapi tidak sebaliknya. 

Inilah hakikat adab sebagaimana yang dimaksud al-Attas. Proses penanaman adab pada diri 

seseorang itulah yang disebut dengan pendidikan. Al-Attas menyebut proses itu dengan istilah 

ta’dib. Pandangannya itu merujuk pada sebuah hadits yang berbunyi addabani Rabbi fa ahsana 

ta’dibi. Hadits ini dengan jelas menggunakan ta’dib untuk menerangkan didikan Allah kepada 

Rasul-Nya. Karenanya al-Attas menerjemahkan hadits itu dengan Tuhanku telah mendidikku, dan 

menjadukan pendidikanku sebaik-baik pendidikan (My Lord educated me, and so made my 

education most excellent). Al-Attas kemudian menjelaskan maksud Hadits ini adalah, “Tuhanku 

telah membuatku mengenali dan mengakui adab. Secara berangsur-angsur telah Dia tanamkan ke 

dalam diriku, tempat-tempat yang tepat dari segala sesuatu di dalam penciptaan, sehingga hal itu 

membimbingku menuju pengenalan dan pengakuan tempat-Nya yang tepat di dalam tataran wujud 

dan segala eksistensi, sebagai akibatnya, Dia telah membuat pendidikanku sebagai pendidikan 

yang terbaik.” 

Kecenderungan al-Attas untuk memilihi Hadits itu sebagai landasan konsep adabnya 

sepertinya terpengaruh dengan pemikiran tasawuf yang dianutnya. Hadits itu memang tidak 

ditemukan di kitab-kitab Hadits yang utama sepert Shahih Bukhari, Shahih Muslim, Sunan Abu 

Daud, Sunan Tirmidzi, Sunan Ibn Majah dan Sunan Nasa’i. Namun Hadits itu memang sangat 

masyur dan maqbul, khususnya di kalangan ulama tasawuf. Sebagaimana diketahui bahwa 

perhatian ulama tasawuf kepada Hadits, bukan hanya kepada sanad, tetapi juga kepada makna dan 

substansi yang terkandung di dalamnya. Sehingga terkadang ada Hadits-hadits menurut ulama 

Hadits tidak shahih sanadnya, namun menurut ulama sufi tetap bisa diterima (maqbul). Latar 

belakang pendidikan al-Attas yang cukup lama mendalami ilmu tasawuf sepertinya sangat 

berpengaruh terhadap landasan pemikirannya ini. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2024. Vol.11. No.1 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

54 
 

Selanjutnya, al-Attas tidak berhenti pada penafsiran dan definisi adab yang dirumuskannya. 

Dia kemudian memberikan syarah bagaimana adab itu berlaku dalam kehidupan. Bagaimana 

pengenalan dan pengakuan terhadap segala yang wujud dengan berbagai kedudukannya itu harus 

pada tempatnya.  

Dengan pemaknaan adab seperti ini al-Attas telah memberikan makna adab yang lebih luas 

dari sekedar sopan santun terhadap sesame. Juga bukan hanya aplikasi pendidikan di tingkat dasar 

sebagaimana disebutkan dalam buku-buku sejarah peradaban Islam. Adab ini adalah ilmu dan amal 

yang harus selalu lekat dalam diri manusia sepanjang hidupnya, di mana saja, kapan saja dan dalam 

keadaan apa saja. Dirinya harus mampu bersikap adil dan meletakan segala hal dengan berbagai 

perbedaan yang ada pada tempat yang wajar.  

Definsi adab al-Attas itu sangat berbeda dengan definisi para ulama sebelumnya, termasuk 

dengan al-Ghazali yang banyak mempengaruhi pemikirannya. Namun secara substansi sama 

dengan penjabaran adab yang tertulis di karya-karya para ulama, di mana ketika menjelaskan adab 

tertentu para ulama memasukan semua unsur sebagaimana yang disebutkan al-Attas di dalam 

definisinya itul Misalnya, ketika menyebutkana adab bangun tidur, maka para ulama menjelaskan 

bagaimana agar umat Islam memahaminya, mengamalkannya dan meletakan adab itu dengan wajar 

sesuai tempatnya. Begitupun ketika membahas adab masuk kamar mandi, adab di masjid, adab 

makan dan adab-adab yang lainnya. 

Jika konsep ini dipahami dengan baik, maka pendidikan akan menjadi lebih baik. Pendidikan 

tidak akan di pahami sebatas disekolah, kampus atau pesantren, tapi di setiap tempat, waktu dan 

keadaan pendidikan bisa tetap dilaksanakan untuk mewujdukan tujuan pendidikan Islam yaitu 

melahirkan manusia yang beradab (insan adabi). Adab akan diamalkan bukan sekedar pembiasaan 

tapi juga karena adanya keimanan kepada Allah s.w.t. Sebab jika seseorang meletakan sesuatu tidak 

pada tempatnya, itu berarti kezhaliman. Kemudian, dia akan mempertanggung jawabkan 

perbuatannya itu kelak di hadapan Allah swt. 

Penelitian tentang konsep adab menurut Syed Muhammad Naquib al-Attas dapat memiliki 

implikasi yang penting dalam beberapa aspek, terutama dalam bidang pendidikan, budaya, dan 

pemikiran Islam. Berikut adalah beberapa implikasi yang mungkin timbul dari penelitian tersebut: 

1. Pembentukan Karakter dan Etika: Konsep adab menurut al-Attas menekankan pentingnya 

pembentukan karakter dan etika yang baik dalam kehidupan individu Muslim. Implikasi 

penelitian ini adalah pentingnya pendidikan karakter dalam sistem pendidikan untuk 

memperkuat nilai-nilai adab dan moral dalam masyarakat. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2024. Vol.11. No.1 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

55 
 

2. Relevansi dengan Pendidikan Islam: Penelitian ini dapat membantu memperjelas konsep adab 

dalam konteks pendidikan Islam, baik dalam kurikulum formal maupun pendekatan pendidikan 

non-formal. Hal ini memungkinkan pengembangan metode pembelajaran yang lebih holistik dan 

integral, yang mencakup aspek akademik, spiritual, dan moral. 

3. Pemahaman yang Lebih Mendalam tentang Islam: Implikasi penelitian ini adalah memperdalam 

pemahaman umat Islam terhadap nilai-nilai adab dalam agama mereka. Ini dapat membantu 

individu Muslim memperkaya pengalaman spiritual dan kultural mereka serta meningkatkan 

kesadaran akan keindahan dan kedalaman ajaran Islam. 

4. Pengembangan Literatur dan Penelitian: Temuan dari penelitian ini dapat mendorong 

pengembangan literatur dan penelitian lebih lanjut tentang konsep adab dalam pemikiran Islam. 

Hal ini dapat mencakup pengembangan buku, artikel, seminar, dan konferensi yang berfokus 

pada pemahaman yang lebih mendalam tentang adab menurut al-Attas. 

5. Pembangunan Masyarakat Beradab: Implikasi penelitian ini adalah pentingnya membangun 

masyarakat yang beradab, di mana nilai-nilai adab menjadi landasan utama dalam interaksi sosial 

dan kehidupan sehari-hari. Ini mendorong upaya untuk meningkatkan kesadaran masyarakat 

akan pentingnya berperilaku dengan sopan dan santun sesuai dengan ajaran Islam. 

6. Reformasi Pendidikan: Konsep adab menurut al-Attas dapat menjadi dasar untuk mereformasi 

sistem pendidikan yang lebih mencakup nilai-nilai spiritual dan moral. Ini dapat membantu 

mengatasi tantangan seperti moralitas yang menurun dan krisis identitas dalam pendidikan 

modern. 

7. Dialog Antarbudaya: Implikasi penelitian ini juga mencakup pentingnya dialog antarbudaya 

dalam memahami nilai-nilai adab yang universal. Ini dapat membantu memperkuat hubungan 

antarbangsa dan mempromosikan kerukunan antarumat beragama. 

Penelitian tentang konsep adab menurut Syed Muhammad Naquib al-Attas dapat menjadi 

kontribusi yang berharga dalam memperkaya pemikiran Islam, pendidikan, dan kehidupan 

masyarakat secara umum. 

Kesmipulan 

Konsep adab yang dirumuskan al-Attas sebenarnya bukan konsep baru di dunia pendidikan 

dalam Islam. Konsep adab sebagai inti dari pendidikan dalam Islam sudah dibahas dan dan 

diaplikasikan sejak masa Rasullah s.a.w., sahabat, tabi’in dan tabi’it dan tabi’in, dan masa ulama 

sesudahnya. Namun, diera modern ini konsep adab dilupakan banyak orang. Dalam konteks 

pendidikan islam modern, al-Attas boleh dikatakan berjasa mengingatkan kembali umat Islam 

tentang pentingnya konsep adab. Kemudian al-Attas mengelaborasi istilah adab dan 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2024. Vol.11. No.1 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

56 
 

menguhubungkannya dengan istilah kunci lainnya dalam Islam seperti hikmah, ilmu, adil, dan 

sebagainya. Kemudian al-Attas membuat definsi baru yang berbeda dengan para ulama yang 

sebelumnya, stermasuk dengan al-Ghazali yang banyak mempengaruhi pemikirannya. Berdasarkan 

penelitian saya, adab yang menjadi master idea dari al-Attas ini memiliki kedudukan penting dalam 

peradaban Islam, yaitu sebagai asas dari keadilan, asas dari Islamisasi ilmu, dan asas universitas 

Islam 

Kajian tentang adab sebagaimana yang dirumuskan al-Attas ini perlu mendapat perhatian 

serius dari umat Islam, khususnya yang terelibat aktif dalam dunia pendidikan. Umat yang 

menyadari bahwa ini dari pendidikan adalah bukan melahirkan orang-orang berilmu semata, tetapi 

juga menanamkan adab ke dalam diri yang disebut dengan istilah ta’dib. Meski secara definisi 

konsep adab al-Attas ini baru, tapi secara substansi sebenarnya sama dengan apa yang difahami dan 

diaplikasikan oleh umat Islam di era terbaik. (khayr al-qurun) dan era sesudahnya. Pemahaman dan 

pengamalan adab dengan benar akan melahirkan manusia baik (good man) atau manusia yang 

beradab (insan adabi) yang akan membangun kembali peradaban Islam. Implikasi penelitian ini 

diantaranya adalah 1) pembentukan karakter dan etika Pendidikan, 2) relevansi Pendidikan Islam, 3) 

pemahaman yang mendalam tentang keagamaan Islam, 4) pengembangan literatur dan penelitian, 5) 

reformasi Pendidikan, 6) terciptanya dialog antar budaya. 

Daftar Pustaka 

[1] Ali Asrof, Horison Baru Pendidikan Islam. Jakarta: Pustaka Firdaus, 1993. 

[2] Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Risalah untuk Kaum Muslimin. Kuala Lumpur: ISTAC, 

2001. 

[3] Wan Mohd Nor Wan Daud, “Filsafat dan praktek pendidikan Islam Syed Muhammad Nauqib 

al-Attas,” vol. 1, no. 1, p. 45, 2018. 

[4] Muhammad Syamsu As, Ulama Pembawa Islam di Indonesia dan Sekitarnya. Ciputat: 

Quantum Teaching, 2010. 

[5] Nasrat Abdurrahman, “The Semantics of Adab in Arabic,” J. al-Sajaroh, vol. 1, no. 1, p. 1, 

2008. 

[6] Hasan Asari, Etika Akademis Dalam Islam, Studi tentang Kitab Tadzkirat al-Sami wa al-

Mutakalim Karya Ibn Jama’ah. Yogyakarta: Tiara Wacana, 2008. 

[7] Males Sutia Sumarga, Kesusasteraan Arab, Asal Mula dan Perkembanganannya. Jakarta: 

Dzikrul Hakim, 2001. 

[8] Jawahir, Syed Muhammad al-Naquib al-Attas, Pakar Agama, Pembela Aqidah dan Pemikir 

Islam yang Dipengaruhi oleh Pakar Oreintalis” dalam Panji Masyarakat, vol. Februari. 

Jakarta, 1989. 

[9] A. A.-S. Muhammad ibn ‘Abd Al-karim, Al-Milal wa Al-Nihal: Aliran-aliran Teologi dalam 

Islam. Bandung: Mizan Pustaka, 2004. 

[10] Ahmad Ibn Muhammad, al-Mishbah al-Munir fi Gharib al-Syarh al-Kabir. Kairo: Darul Al-

Hadits, 2008. 

[11] Ibn al-Qayyim al-Jauziyah, Madarij al-Salikin baina Manazil Iyyaka Na’budu wa Iyyaka 

Nasta’in. Kairo: Darul Hadits, 2017. 



JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN 
Februari 2024. Vol.11. No.1 

2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura 

ISSN. 2355-0104                               ojs.uim.ac.id                                      E-ISSN. 2549-3833 
 

57 
 

[12] Hujjat al-Islam Abu Hamid Muhammad ibn Muhammad al-Ghazali, Raudhat al-Thalibin wa 

‘Umdat al-Salikin. Bairut: Darul Qutub, 2011. 

[13] Al-Syarif’ Ali ibn Muhammad al-Jurjaini, Al Ta’rifat. Jakarta: Darul Qutub, 2012. 

[14] K. A. RI, Al-Qur’an dan Terjemah. Jakarta: Kementerian Agama RI, 2000. 

[15] Jalaluddin Rahmad, Islam Alternatif. Bandung: Mizan, 1986. 

 

 


