Februari 2024. Vol.11. No.1
2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

|ISSN. 2333-0104 ojs.Lim.ac.id E-ISSN. 2543-3833

KONSEP ADAB MENURUT SYED MUHAMMAD NAQUIB AL-ATTAS
'Ahmad Nurjali, “Undang Ruslan W
L2Universitas Singaperbangsa Karawang, Indonesia
lahmadnurjali27@gmail.com, “Urwahyudin@gmail.com

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&\‘
gLt

Abstrak

Syed Muhammad Naquib al-Attas adalah salah satu pemikir besar dalam sejarah Muslim, pemikir
Muslim Kontemporer terkemuka pada dunia internasional, dan banyak sekali memberikan perhatian
terhadap masalah yang dihadapi kaum Muslimin di dunia modern, Terutama masalah pendidikan
dan adab. Pendapat dan usahanya dalam memperbaiki pendidikan dan adab sangatlah luar biasa.
Permasalahan yang dipaparkan tentang pendidikan diungkapkan dengan argumentasi yang hebat.
Itulah alasan peneliti mau mendalami dan mengkaji tema tersebut. Metode penelitian yang
digunakan dalam penelitian ini adalah library research dengan pendekatan kualitatif. Analisis yang
digunakan adalah content analysis dan deskriptif analysis. Hasil pembahasan yang diungkap tentang
konsep adab, konsep ini bisa dipahami dan diaplikasikan di setiap tempat dn waktu. Ada enam
konsep adab, yaitu; Pertama, mensosialisasikan tujuan pendidikan sebagai proses menanamkan
adab yang diawali dengan tazkiyatun nafs. Kedua, menyusun kurikulum pendidikan secara hierarki
dengan Klasifikasi ilmu-ilmu fardhu ‘ain dan ilmu fardhu kifayah. Ketiga, membuat program dan
metode berdasarkan prinsip al-taadub tsumma al-ta 'allum melalui kajian, pembiasaan, keteladanan
dan kedislipinan. Keempat, mengoptimalkan peran dosen sebagai muaddib yang peduli dan menjadi
teladan. Kelima, meurumuskan sisitem evaluasi pendidikan berdasarkan adab dan ilmu. Keenam,
menyiapkan sarana dan prasarana pendukung yang berkualitas. Implikasi penelitian ini diantaranya
adalah 1) pembentukan karakter dan etika Pendidikan, 2) relevansi Pendidikan Islam, 3)
pemahaman yang mendalam tentang keagamaan Islam, 4) pengembangan literatur dan penelitian, 5)
reformasi Pendidikan, 6) terciptanya dialog antar budaya.

Kata Kunci: Pendidikan Islam, Adab.

Abstract

Syed Muhammad Naquib al-Attas is one of the great thinkers in Muslim history, a leading
contemporary Muslim thinker in the international world, and has paid a lot of attention to the
problems faced by Muslims in the modern world, especially issues of education and manners. His
opinions and efforts to improve education and manners were extraordinary. The problems presented
regarding education are expressed with great arguments. That is the reason researchers want to
explore and study this theme. The research method used in this research is library research with a
qualitative approach. The analysis used is content analysis and descriptive analysis. The results of
the discussion revealed about the concept of adab, this concept can be understood and applied in
any place and time. There are six concepts of adab, namely; First, socializing the goals of education
as a process of instilling manners that begins with tazkiyatun nafs. Second, arrange the educational
curriculum hierarchically with the classification of fardhu "ain sciences and fardhu kifayah sciences.
Third, create programs and methods based on the principles of al-taadub tsumma al-ta'allum
through study, habituation, example and discipline. Fourth, optimize the role of lecturers as
muaddib who care and become role models. Fifth, formulate an education evaluation system based
on etiquette and science. Sixth, prepare quality supporting facilities and infrastructure. The
implications of this research include 1) character formation and educational ethics, 2) relevance of
Islamic education, 3) in-depth understanding of Islamic religion, 4) development of literature and
research, 5) educational reform, 6) creation of intercultural dialogue.

Keywords: Islamic Education, Adab.

43


mailto:ahmadnurjali27@gmail.com
mailto:Urwahyudin@gmail.com

Februari 2024. Vol.11. No.1
2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

|ISSN. 2333-0104 ojs.Lim.ac.id E-ISSN. 2543-3833

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&\‘
gLt

Pendahuluan

Adab merupakan bagian penting dalam sejarah dan kehidupan umat manusia. Semakin maju
zaman, adab semakin ditinggalkan dalam kehidupan sehari-hari, contoh yang paling sering ditemui
adalah bahasa kasar yang sekarang sangat biasa sekali baik, dan itu digunakan dalam kehidupan
sehari-hari dari anak muda hingga orang dewasa. Maka dari itu, adab sangatlah dibutuhkan untuk
memperbaiki kondisi zaman dan kualitas manusia. Ada salah satu diantara seorang ilmuan ilmuan
Muslim Kontemporer yang hebat, yaitu Syed Muhammad Naquib Al-Attas. Beliau adalah sosok
yang dikenal sebagai penggagas konsep adab di era modern berpendapat bahwa pendidikan yang
ideal adalah pendidikan adab. Oleh karena itu, untuk memperbaiki masalah pendidikan yang terjadi
pada saat ini, konsep adab Syed Muhammad Nagib al-Attas penting untuk dikaji lebih mendalam.

Pada tahun 1977, sebanyak 330 sarjana Muslim hadir pada Konferensi Internasional Pertama
tentang Pendidikan Islam, kota suci di Mekkah, Saudi Arabia. Para ilmuan menyadari bahwa sistem
pendidikan Islam tradisional mendapat tantangan besar, khususnya dari Barat, yang terwujud dalam
buku, kursus sampai metodologi pengajaran. Oleh karena itu, mereka berkumpul sampai Sembilan
hari (31 Maret-8 April 1977 / 12-20 Rabi’ al-Tsani 1397 H) untuk membahas konsep-konsep Islam
dan metodologinya yang sesuai untuk diaplikasikan dalam pendidikan.[1]

Syed Muhammad Naquib al-Attas yang hadir ketika itu menyampaikan gagasan-gagasan
penting dan fundamental untuk menyelesaikan masalah yang dihadapi dunia Islam. Terhadap
problem umat Islam yang datang dari Barat al-Attas sepakat dengan para ilmuan yang hadir. Sejak
lama al-Attas berpandangan bahwa umat Islam saat ini tengah menghadapi dua tantangan besar.
Pertama, tantangan eksternal berupa tantangan religious kultural and sosio-politik yang datang dari
Barat. Kedua, tantangan Internal yang terjadi di tengah umat Islam. Untuk tantangan internal ini ada
tiga masalah yang saling terkait, yaitu kekeliruan ilmu dan hilangnya adab, dan munculnya
pemimpin yang tidak layak memikul amanah di berbagai bidang.[2] Problema umat muslim yang
muncul dizaman modern bisa diselesaikan dengan pendidikan dan pemimpin yang baik. Maka dari
itu sosok Syed Muhammad Naquib al-Attas sangatlah luar biasa dalam berpendapat dan menangani
masalah yang dihadapi kaum Muslim dimasa sekarang ini, sehingga hal ini menjadi dasar

pelaksanaan kegiatan penelitian ini.

Metode Penelitian
Pendekatan yang digunakan dalam artikel ini adalah pendekatan kualitatif deskriptif dengan
menggunakan teknik pengumpulan data melalui literature review atau kajian Pustaka pada

beberapa refrensi yang berupa jurnal nasional maupun internasional. Kajian dilakukan dengan

44



Februari 2024. Vol.11. No.1
2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

ISSN. 2355-0104 njs.uim.ac.id E-ISSN. 2548-3833
mengidentifikasi permasalahan yang terjadi dalam kegiatan pembelajaran Pendidikan Agama Islam

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&)
gLl

dan pola pemikiran Pendidikan yang berkaitan dengan konsep adab menurut syed muhammad
naquib al-attas, kemudian data-data tersebut dikumpulkan, dianalisis, dan disimpulkan sesuai
kebutuhan yang dapat menjadi solusi permasalahan tersebut berupa strategi pembelajaran dengan

menggunakan studi pustaka.

Pembahasan
Biografi Syed Muhammad Naquib A-Attas

Syed Muhammad Naquib Al-Attas kelahiran Bogor, 5 September 1931.[3] Lahir dari
Ayahnya bernama Ali, sedangkan kakeknya bernama al-Habib ibn Muhsin al-Attaas. Seroang
ulama besar dibogor yang sangat besar pengaruhnya di Indonesia. Dia akrab dengan sebutan Habib
Empang Bogor.[4]
Sumbangan llmiah Terhadap Peradaban Islam

Satu hal yang tidak di pisahkan dalam sejara intelektual seorang tokoh adalah sumbangan
pemikiran, baik yang tertuang dalam karya tulis atau bentuk lainnya. Sejarah mencatat para ulama
maupun ilmuan Muslim di masa lalu telah meninggalkan banyak karya agung. Imam Syafi’l
meninggalkan kitab al-Umm yang menjadi kitab induk dalam bidang figh madzhab Syafi’i. melalui
karya-karya agung ini, Imam Syafi’l berhasil membangun madzhab fikih yang masih eksis hingga
saat ini. la juga meninggalkann kitab ar-Risalah yang diakui sebagai kitab pertama dalam biadang
ushul-figh.[3] Kitab ini adalah metodologi ijtihad yang menjadi panduan para ulama sesudahnya.

Sebagai seorang ilmuan besar di era kontemporer ini, al-Attas melanjutkan tradisi keilmuan
itu dengan meninggalkan sejulmah karya ilmiah yang berhaga dan menjadi sumbangan besar
terhadap peradaban Islam. Sampai saat ini al-Attas telah menulis tiga puluh buku dan monograf
dalam bahasa Inggris dan Melayu, yang kemudian diterjemahkan kedalam puluhan bahasa
didunina. Beberapa karyanya sangat berpengaruh dan jika diklasifikasi, maka secara umum karya-
karya al-Attas itu terbagi menjadi lima bidang keilmuan:
1. Filsafat
2. Tasawuf
3. Sejarah dan Kebudayaan
4. Sastra
5. Pendidikan.

Kronologis terbitnya karya-karya ilmiah ini menunjukan bahwa al-Attas termasuk ilmuan

Muslim yang cukup konsisten dan produktif berkarya. Sejak masih muda sampai usia lanjut al-Attas

45



Februari 2024. Vol.11. No.1
2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

ISSN. 2355-0104 njs.uim.ac.id E-ISSN. 2548-3833
masih terus menghasilkan karya-karya ilmiah yang membahas masalah-masalah besar yang

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&\‘
gLt

dihadapi umat Islam.

Karya-karya al-Attas ini telah mendapat perhatian dari sarjana-sarjana di seluruh dunia dan
telah diakui oleh mereka. Fazlur Rahman, seorang ilmuan dunia, mengakui bahwa al-Attas adalah
seorang pemikir jenius yang dimilki oleh dunia Islam. Pengakuan Fazlar Rahman terlihat dari
catatan-catatan yang dibuatnya ketika membaca buku al-Attas, The Concept of Education in Islam.

Karya lainnya yang juga memberi pencerahan untuk ilmuan dunia Islam and Secularis. Syekh
Hamzah Yusuf, cendekiawan Muslim Amerika Serikat, pendiri Zaytuna Institute di California,
Memberikan testimoninya setelah membaca karya al-Attas itu berulang kali. Kesan dari dua orang
tokoh duia di era kontemporer ini cukup menjadi bukti kebesaran al-Attas dan karya-karyanya.
Kalau bukan karena bobot kandungannya yang tinggi dan manfaatnya yang besar bagi peradaban
Islam, maka para sarjana dunia itu tidak perlu menghabiskan waktu untuk membacanya. Apalagi
memberikan kesan yang positif setelah membacanya.

Makna Adab
Kata adab sudah dikenal dalam bahasa Arab sejak zaman pra-Islam. Menurut orientalis asal

Italia, F.Gabrieli, maknanya berevolusi seirin perjalanan sejarah kebudayaan bahasa Arab.[5]
Pemaknaan tertua dari kata adab merujuk pada kebiasaan norma tingkah laku praktis dengan
konotasi ganda, pertama, nilai tersebut dipandang terpuji, dan kedua, nilai tersebut diwariskan dari
generasi ke generasi. Hanya saja, nilai-nilai kebaikan yang diwariskan pada masa pra-Islam
merujuk pada realitas kesukuan dan kehidupan sosial masyarakat Arab ketika itu, baik yang sifatnya
universal maupun yang dipandang baik oleh masyarakat tertentu.[6]

Setelah masa Islam, bahasa Arab mengalami penambahan unsur-unsur spiritual dan
intelektual dalam maknanya. Oleh karena itu makna adab menjadi bermacam-macam. merujuk
papada awal Islam adab berarti pendidikan (al-tahdzih) dan budi pekerti (al-khuluq) sebagaimana
banyak disebutkan dalam Hadits. Lalu pada masa Bani Umayyah adab juga bermakna pengajaran
(al-ta’lim). Oleh karena itu orang yang mengejar syair, khutbah dan sejarah orang-orang Arab
disebut muaddib. Kemudian pada masa Bani Abbasiyah adab berarti pendidikan sekaligus
pengajaran (al-tahzib wa al-ta’lim ma’an). Setelah itu adab lebih dikenal sebagai sebuah disiplin
ilmu tentang kesusasteraan.[7] Dari perubahaan makna yang terjadi hubungan antara makna itu
tetap ada. Adab yang awalnya berarti norma atau etika yang harus dilakukan, diajarkan secara turun
menurun. Namun unsur kebaikan dalam adab bukan berdasarkan kesepakatan suku tertentu, tapi
berdasarkan nilai dan aturan Islam. Proses inilah yang kemudian dikatakan sebagai pendidikan atau

pengajaran. Tata cara perilaku dan etika itu kemudian ditulis dalam karya sastra yang indah, baik

46



Februari 2024. Vol.11. No.1
2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

ISSN. 2355-0104 njs.uim.ac.id E-ISSN. 2548-3833
syair puisi, anekdot, dan sebagainya. Akhirnya adab menjadi dikenal sebagai ilmu tentang sastra

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&\‘
gLt

yang indah.

Perubahan makna adab dari pra Islam sampai zaman Islam boleh dikatakan sebagai Islamisasi
bahasa Arab. Menurut al-Attas, Islamisasi bahasa Arab ini terkandung dalam reorganisasi dan
reformasi al-Qur’an terhadap struktur konseptual bidang-bidang semantic dan kosakata-kosakata
dasar yang pernah mewakili pandangan jahiliyah tentang dunia dan kehidupan serta eksistensi
manusia.[8] Dengan kata lain, ada nilai-nilai baru yang baru yang dibawa oleh Islam dalam
memaknai bahasa Arab sekaligus mengakomodir nilai lama yang sejalan dengan Islam. Kata adab
termasuk salah satu istilah yang mengalami Islamisasi bahasa Arab.

Dalam masalah ini, al-Attas nampaknya sepakat dengan Toshihiko Izutsu. Pakar bahasa dan
kebudayaan dari Institut Kebudayaan dan Bahasa Universitas Keio, Tokyo, ini menyebutnya
dengan istilah transformasi semantik. Artinya istilah-istilah etik prinsip dalam bahasa Arab
mengalami transformasi itu selama periode penting dalam sejarahnya, yang bukan hanya ada
semnagat membimbing dalam peraturan moral Islamik, namun juga memberikan kejelasan pada
masalah-masalah teoritik yang lebih umum mengenai pembicaraan tentang etika dan peran yang
dimainkannya dalam kebudayaan manusia.

Oleh karena itu, meski para ahli bahasa Arab (lughwiyyun) Muslmim sepakat tentang makna
asal kata adab yang berarti undangan, namun mereka tidak memakai adab sebatas makna asalnya.
Mereka mereformasi makna adab dan menyempurnakannya dengan kata yang Islami.[5] Ibn
Manzhur misalnya, ketika menyebut asal kata adab berarti undangan, maka maksudnya adalah
menyeru, mengajak dan mengundang seseoran kepada setiap perbuatan terpuji dan mencegah dari
segala yang buruk.[9]

Ahmad ibn Muhammad ‘Ali al-Fayyumi, coba mengaitkan kata adab dengan kondisi jiwa
manusia. Al-Fayyumi menyatakan bahwa adab dibentuk dari pola a-da-ba seperti dha-ra-ba.
Menurutnya, kata adab berarti latihan jiwa dan akhlak yangb baik (riyadhat al-nafs wa mabasin al-
akhlaq).[10] Pemaknaan adab al-Fayyumi ini disepakati olen Abu Zaid al-Anshari. Menurutnya,
adab mencakup semua latihan terpuji, yang membuat seseorang mencakup semua latihan yang
terpuji, yang membuat seseorang mencapai keutamaan (kullu riyadhatin mahmudatin, yatakharraju
biba al-insan fi fadhilatin min al-fadha’il).

Dari pandangan ahli bahasa terlihat bahwa kata adab sudah mengalami pergeseran makna,
yang dalam bahasa lzutsu sudah mengalami transformasi semantik, atau sudah mengalami
Islamisasi bahasa menurut al-Attas. Sehingga, di dalam kata adab sudah terkandung unsur-unsur

Islami dan nilai-nilai kebaikan yang mendatangkan kebahagiaan jiwa.

47



Februari 2024. Vol.11. No.1
2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

ISSN. 2355-0104 njs.uim.ac.id E-ISSN. 2548-3833
Adapun secara terminologis, makna adab telah disampaikan oleh banyak ulama. Abu al-

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&)
gLl

Qasim al-Qusyairy (w 465 H) menyatakan bahwa esensi adab adalah gabungan semua sikap yang
baik (ijtima jami khisal al-khair). Oleh karena itu orang yang beradab adalah orang yang terhimpun
sikap yang baik di dalam dirinya.

Pandangan al-Qusayairi ini mendapat tanggapanS dari lbn al-Qayyim al-Jauziyah.
Menurutnya, adab lebih dari sekedar sikap. Substansi adab adalah aplikasi atau pengamalan akhlak
yang baik (isti ‘'mal al-khuluq al-jamil). Karena itu, adab merupakan upaya aktualiasi kesempurnaan
karakter dari potensi menuju aplikasi (istikhraju ma fi al-thabi ah min al-kamal min al-quwwabh ila
al-fil).[11] Hujjatul Islam al-lmam al-Ghazali (450-505 H) memberikan makna yang berbeda untuk
adab. Menurutnya, adab adalah pendidikan dari lahir dan batin (wa al-adab ta’dib al-zahir wa al-
bathin). Yang mengandung empat perkara: perkataan, perbuatan, keyakinan dan niat seseorang.[12]
Pemaknaan adab oleh al-Ghazali ini lebih lengkap dari yang disampaikan al-Qusyairi. Karena
dalam peandangan Islam, meski aspek eksoteris dan esoteric manusia, namun saling terikat satu
dengan yang lainnya. Sehingga, aspek batin yang baik akan melahirkan perilaku yang terpuji, baik
berupa ucapan ataupun perbuatan.

Dalam hal ini al-Ghazali tampaknya sepkat dengan Abu Hafs yang menyatakan bahwa
baiknya adab pada aspek eksoterik menjadi tanda baiknya adab pada aspek-aspek eksoterik (husnu
al-adab fi al-zhahir unwanu husni al-adab fi a;-bathin).[11] Pandangan Abu Hafs ini sesusai
dengan pernyataan Sa’id Ibn al-Musayyab ketika melihat seorang yang mian-main dengan
sholatnya “seandainya hatinya khusyu’ pasti khusyu’ juga anggota tubuhnya” (law khasyi’a
qalbuhu lakhasyi’at at jawaribuhu).

Al-Syarif ‘Ali ibn Muhammad al-Jurjani (740-816) menyampaikan definisi lain tentang adab.
Dia mendefinisikan adab dengan pengetahuan yang menjaga pemiliknya dari berbagai kesalahan
(ma’rifatu ma yuhtarazu bihi an jami’l anwa al-khata’).[13] Dalam definisinya ini al-Jurjani
memposisikan adab sebagai pengenalan (ma rifat). Berbeda dengan al-Qusyairi dan al-Ghazali
yang berpandangan bahwa inti adab adalaj perilaku yang baik.

Dari definisi ulama terlihat bahwa adab bukan lagi istilah yang berdiri sendiri, tapi terikat erat
dengan konsep lain dalam Islam sepereti ilmu, sikap, pengamalan, kebaikan, dan keutamaan. Oleh
karena itu tidak salah jika adab disebut sebagai kata yang singkat tapi padat (lafzhungalil wa
ma’nan jalil). Pada bab selanjutnya, definisi para ulama ini akan dibandingkan dengan definisi al-
Attas tentang adab. Dengan demikian bisa terlihat jelas posisi dan definisi adab yang dirumuskan
al-Attas.

48



Februari 2024. Vol.11. No.1
2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

ISSN. 2355-0104 njs.uim.ac.id E-ISSN. 2548-3833
Kedudukan adab lebih tinggi dari pada ilmu (walaupun tetaplah bahwa ilmu adalah bagian

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&)
gLl

penting yang sangat diperlukan dalam kehidupan). Oleh karena itu disebutkan negara yang
berperadaban tinggi ialah bukan sekedar dilihat dari *banyaknya ilmu’ yang berkembang di sana,
tapi patokan utama peradaban ialah bagaimana orang-orang yang ada didalamnya ‘memperlakukan
ilmu’ dengan sebaik-baiknya.

Imam Malik pernah berkata kepada muridnya, “Pelajarilah adab sebelum mempelajari ilmu”,
dan demikian pula dengan ulama-ulama lainnya yang memerintahkan para muridnya agar
mengutamakan adab sebelum ilmu. Mengapa demikian? Karena dengan beradab maka ilmu akan
mudah diserap. Islam lebih meninggikan dan memuliakan orang-orang yang mengiasi dirinya
dengan adab/akhlak yang mulia ketimbang mereka yang berilmu. Sebab ini adalah misi kenabian
Rasullah Muhammad. “Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlakul karimah” (H.R
Bukhari). Mengapa harus akhlak? Ketika manusia sudah berakhlak/beradab, segala hal mudah
untuk diperbaiki dan diraih.

Gambaran sederhana seperti ini, jika kamu punya banyak ilmu, tapi kamu tidak/beradab,
maka ilmu yang kamu kuasai itu akan kesulitan menemukan rel-rel yang semestinya, dengan kata
lain akan rentan untuk disalahgunakan. Sebab akhlaklah yang menjadi pembatas dan yang
memberikan arahan bagaiman menyikapi ilmu itu.

Jadi, sekali lagi, bahwa kemajuan itu bukan dilihat dari seberapa banyak ilmu yang dimiliki,
tapi seberapa mampukah kamu berakhlakdan memperlakukan ilmu itu. Dalam suatu hadis yang
diriwayatkan oleh Imam Bukhari disebutkan bahwa Rosullah pernah bersabda, “Sebaik-baik kalian
adalah yang mulia akhlaknya.”

Adab atau akhlak sangat penting dalam kehidupan manusia Karena adab; seseorang akan
dimuliakan oleh Allah dan secara tak langsung pula akan dihormati oleh sesame manusia. Bukan
hanya itu, dengan akhlak maka sebenernya kita sedang berbuat kebaikan dan menanam benih
pahala yang akan memperberat timbangan kelak diakhirat.

Ada orang yang menganggap bahwa adab dan akhlak itu berbeda, namun ada pula yang
berkesimpulan bahwa keduanya pada esensinya adalah sama, yakni mengajarkan keluhuran, hanya
berbeda istilah saja. M. Abdul Mujieb, misal, dalam bukunya yang berjudul Enslikopedia Tasawuf
Imam Al-Ghazali, menyebutkan bahwa adab ialah tata kerama, moral, atau nilai-nilai yang dianggap
baik oleh sekelompok masyarakat. Keberhasilan seseorang, dalam segala hal hamper ditentukan
oleh sejauh mana seseorang itu menjaga adabnya, adab adalah semua kandungan agama Islam.
Menutup aurat adalah adab, bersuci dari kotoran adalah adab, termasuk berdiri di hadapan Allah

dalam keadaan suci.

49



Februari 2024. Vol.11. No.1
2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

ISSN. 2355-0104 njs.uim.ac.id E-ISSN. 2548-3833
Istilah Akhlak sudah sangat akrab di tengah kehidupan kita. Mungkin hampir semua orang

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&\‘
gLt

mengetahui arti kata akhlak karena perkataan akhlak selalu dikaitkan dengan tingkah laku manusia.
Ibn Miskawaih, yang dikenal sebagai pakar bidang akhlak terkemuka mangatakan bahwa akhlak
adalah sifat yang tertanaman dalam jiwa yang mendorongnya untuk melakukan perbuatan tanpa
memerlukan pemikiran dan pertimbangan. Sementara itu, Imam Al-Ghazali, dikenal sebagai
sebagai hujjatul Islam (pembela Islam) karena kepawaiannya dalam membela Islam dari berbagai
paham yang dianggap menyesatkan, dengan agak lebih luas daripada Ibn Miskawaih, mengatakan
bahwa akhlak adalah sifat yang tertanam dalam jiwa yang menimbulkan macam-macam perbuatan
dengan gambling dan mudah, tanpa memerlukan pemikiran dan pertimbangan.

Sementara pengertian akhlak menurut Imam Al-Ghazali ialah suatu sifat yang tertanam dalam
jiwa, yang kemudian dari jiwa timbul perbuatan yang mudah tanpa menimbulkan pertimbangan
akal pikiran. Senada dengan hal tersebut, Ibnu Maskawih berpandangan bahwa akhlak ialah sifat
tertanam dalam jiwa yang mendorong untuk melakukan perbuatan-perbuatan tanpa melalui
pemikiran dan pertimbangan.

Dalam hal ini saya berpandangan bahwa adab dan akhlak pada hakikatnya sama, hanya saja
berbeda dalam pengistilahan. Meskipun tak bisa dipungkiri seandainya ada pandangan lain yang
menyatakan bahwa keduanya adalah beda, maka perbedaan itu tidaklah signifikan dalam
mempengaruhi esensinya.

Makna beradab dalam pandangan saya sendiri berarti memperlakukan sesuatu dengan
seluhur-luhurnya, melatih jiwa dengan budi pekerti yang baik, menghiasi diri dengan perbuatan
mulia, dan menjalankan segala sesuatu sesuai tuntunan yang berlaku; baik dalam nilai-nilai
religious maupun nilai-nilai positif dalam masyarakat. Dalam buku ini saya. Menyamakan
penggunaan akhlak dan adab, seperti penggunaan kata fakir dan miskin; gada’ dan gadar, walau
pada rinciannya adalah sama, sama-sama bertujuan untuk keluhuran sikap dan sifat.

Seperti kehidupan kaum sufi yang mengamalkan ilmu tasawufnya, maka adab bagi mereka
adalah bagian utama. Adab merupakan buah ihsan (kebaikan), kedudukan ihsan sendiri lebih tinggi
dari iman. Oleh karena itu bisa dikatakan bahwa orang yang beradab adalah mereka yang telah
berderajat tinggi tak sekedar mengimani keberadaan Allah, namun sudah mampu ‘menghadirkan’
kebesaran Allah dalam hidupnya.

Adab adalah batang dari iman seseorang. lIbarat sebuah pohon, iman adalah akarnya,
sementara adab adalah batangnya. Batang inilah yang banyak dicari, banyak dililhat, dan lebih
dihargai oleh orang-orang, Iman sebagai dasar, sementara adab ialah yang tampak ke

permukaannya. Artinya, kesempurnaan iman seseorang dapat dilihat dari bagaimana dia beradab.

50



Februari 2024. Vol.11. No.1
2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

ISSN. 2355-0104 njs.uim.ac.id E-ISSN. 2548-3833
Konsep Adab Syed Muhammad Naquib Al-Attas

Adab adalah konsep kunci utama dalam pendidikan Islam. Adapun istilah-istilah kunci

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&)
gLl

lainnya yang menjadi unsur-unsur fundamental dalam pandangan dunia Islam, seperti konsep
makna, ilmu, hikmah, adil, dan sebagainya. Juga berkaitan erat dengan adab. Namun menurut al-
Attas, semua konsep itu bermuara pada konsep adab. Oleh karena itu, maka bisa dikatakan bahwa
konsep adab adalah ide pokok (master idea) dari pemikiran al-Attas.[3] Menurut al-Attas, adab
adalah istilah yang khas dalam tradisi Islam. Sehingga tidak mudah menemukan padanan makna
yang tepat dalam bahasa lainnya. Oleh karena itu, al-Attas merasa perlu memberikan makna baru
terhadap istilah adab.[3]

Untuk itulah adab al-Attas tidak mengelaborasi dari sisi semantiknya seperti ketika
menjelaskan konsep agama (din) yang dihubungkan dengan berhutang (dana), kreditor (dai’in),
hutang (dayn), pengadilan (daynunah), kesaksian (idanah), kota besar (madinah), pengatur atau
hakim (dayyan), membangun atau mendirikan kota, memperbaiki (maddana) dan peradaban
(tamaddun). Meski demikian, al-Attas memberikan penjelasan sangat baik terhadap makna adab.

Dalam penjelasannya diatas, al-Attas sudah mengaitkan hubungan adab dan ilmu
menggunakan analogi tepat. Didalam perumpamaan yang disampaikannnya mengandung tiga unsur
utama pendidikan. Pertama, jamuan makanan yang mengandung pesan konten pendidikan. Kedua,
tamu undangan yang mengandung unsur manusia dalam pendidikan. Ketiga, etika, adab menikmati
jamuan yang mengandung pesan metode pendidikan. Oleh karena itu, masalah adab ini memang
patut menjadi perhatian dalam pendidikan.

Selanjutnya al-Attas memberi makna baru terhadap istilah adab dengan definisi sebagai
berikut, “Adab is recognition, and acknowledgement of the reality that knowledge and being are
ordered hierarchically according to heir various grades and degrees of rank, and of one’s proper
place in relation to that reality and to one’s physical, intellectual, and spriritual capacities and
potencial”. Pengenalan yang dimaksud al-Attas adalah ilmu. Dengan demikian, agar menjadi
manusia beradab, seseorang harus memiliki bekal ilmu yang memadai. Bagian dari definisi al-Attas
ini sesuai dengan definisi al-Jurjani yang memaknai adab pengetahuan yang menjaga seseorang dari
kesalahan.

Ketidaktahuan seseorang akan kedudukan segala yang wujud akan membuatnya salah
menempatkan sesuatu itu. Kondisi seperti ini akan menyebabkan ketidakadilan, karena
menemparkan sesuatu tidak pada tempatnya. Jika dikaitkan dengan ilmu, adab memang ada yang

diperoleh dari melalui usaha (kasbi), yaitu dengan cara belajar kepada guru, dan kedua melalui

51



Februari 2024. Vol.11. No.1
2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

ISSN. 2355-0104 njs.uim.ac.id E-ISSN. 2548-3833
pemberian Allah s.w.t. (wahbi) yaitu dengan cara bertagwa sebagaimana firman Allah swit.

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&)
gLl

“bertagwalah kamu, Allah akan mengajrakanmu ilmu”.[14]

Sedangkan pengakuan itu adalah pengamalan ilmu yang ada dalam dirinya. Setelah
mengetahui bahwa segala yang wujud diciptkan berbeda baik secara fisik, intelektual, dan spiritual
maka seseorang yang beradab meletakan semua itu sesuai dengan tempatnya. Ketika kondisi itu
terwujud, itulah yang disebut keadilan. Selain definisi diatas, jauh sebelumnya, al-Attas juga pernah
menjelaskan makna adab dalam karyanya, Risalah untuk Kaum Muslimin, yang terbit pertama kali
tahun 1973.

al-Attas ini boleh dikatakan mernagkup pandangan ulama tentang adab. Sebagaimana telah
disebutkan pada bab sebelumnya, adab tidak terbatas pada hubungan etika sesame tapi meliputi
segala wujud sesuai dengan kedudukannya yang tepat. Adab berkaitan dengan Tuhan, dengan diri
sendiri, dengan manusia, dengan ilmu, dengan alam, dan sebagainya. Dari sini, sepertinya al-Attas
telah menjadi juru bicara para ulama klasik di era modern ini. Melalui pemahamannya terhadap
makna adab sesuai dengan makna yang benar. Pada kesempatan lain al-Attas mengaitkan adab
dengan hikmabh.

Hikmah memilki banyak tafsiran. Ibn Abbas menafsirkan hikmah dengan al-Qur’an dan
pengetahuan tentang al-Qur’an. Mujahid menafsirkan hikmah dengan ketepatan dalam berbicara.
Abu al-*Aliyah menafsirkan hikmah dengan rasa takut kepada Allah (al-khasy-yah). Dalam riwayat
lain dia juga menafsirkan hikmah dengan al-Qur’an dan pemahamannya. Al-Nakha’l menafsirkan
hikmah dengan Sunnah. Zaid ibn Aslam menafsirkan hikmah dengan akal. Al-Sadi menafsirkan
hikmah dengan kenabian. Namun tafsiran ini dikritik oleh Ibn Katsir, sebab hikmah itu lebih umum
daripada kenabian.

Jalaludin al-Mahalli dan Jalaluddin al-Suyuthi menafsirkan hikmah dengan ilmu yang
bermanfaat sebagai petunjuk untuk beramal.[15] Al-Jurjani menyebutkan makna hikmah Ilahiyah
ini sebagai ilmu tentang hakikat sesuatu sebagaimana mestinya dan aplikasinya sesuai tuntutannya
(al-lim bi bagaiq al-asy-ya ala ma biya alaihi wa al-amal bi mugtadhahu). Raghib al-Isfahani
menafsirkan hikmah tepatnya sesuatu yang benar dengan ilmu dan akal (ishabat al-haqq bi al-ilm
wa al-agl). Bahkan jika ditinjau dari sisi Allah, hikmah menurut al-Isfahani adalah pengetahuan
tentang segala sesuatu dan mengadakannya sesuai dengan puncak kebijaksanaan (ma rifat al-
asy’vawa ijaduha ala ghayat al-ihkam). Dan dari sisi manusia, berarti pengetahuan akan segala
yang wujud dan berbuat kebaikan kepadanya (ma rifat al-mawjudat wa fi’l al-khayrat).

Dari tafsiran para ulama ini, maka hikmah al-Attas sepertinya lebih dekat kepada tafsiran al-

Mahalli, al-Suyurhi, al-Jurjani dan al-Isfahani. Di dalamnya mengandung pengenalan (ilmu) dan

52



Februari 2024. Vol.11. No.1
2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

ISSN. 2355-0104 njs.uim.ac.id E-ISSN. 2548-3833
pengakuan (amal) sebagaimana terkandung dalam makna adab yang dirumuskan al-Attas. Sosok

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&)
gLl

Lugman al-Hakim yang disebut al-1sfahani itu, sangat tepat jika dikatakan menerima hikmah dalam
pengertian itu. Oleh karena itu dia berhasil melakukan tindakan yang benar (right action) dalam
kehidupan.

Manusia yang beradab pasti berilmu. Sedangkan yang berilmu belum tentu beradab. Karena
untuk masuk ketingkatan adab pertama saja, seseorang tidak cukup hanya berilmu. Tetapi juga
harus berfikir secara mendalam (tafakkur) dan melatih jiwanya untuk mengamalkan ilmunya (al-
riyadhah). Itulah mengapa para ulama menyebut ilmu bukan sekedar banyaknya riwayat, tapi juga
adanya rasa taakut kepada Allah. Ilmu juga bukan sekedar yang dihafal, tapi ilmu itu yang
bermanfaat. Hal ini menunjukan adab itu sudah mengandung ilmu, tapi tidak sebaliknya.

Inilah hakikat adab sebagaimana yang dimaksud al-Attas. Proses penanaman adab pada diri
seseorang itulah yang disebut dengan pendidikan. Al-Attas menyebut proses itu dengan istilah
ta’dib. Pandangannya itu merujuk pada sebuah hadits yang berbunyi addabani Rabbi fa ahsana
ta’dibi. Hadits ini dengan jelas menggunakan ta’dib untuk menerangkan didikan Allah kepada
Rasul-Nya. Karenanya al-Attas menerjemahkan hadits itu dengan Tuhanku telah mendidikku, dan
menjadukan pendidikanku sebaik-baik pendidikan (My Lord educated me, and so made my
education most excellent). Al-Attas kemudian menjelaskan maksud Hadits ini adalah, “Tuhanku
telah membuatku mengenali dan mengakui adab. Secara berangsur-angsur telah Dia tanamkan ke
dalam diriku, tempat-tempat yang tepat dari segala sesuatu di dalam penciptaan, sehingga hal itu
membimbingku menuju pengenalan dan pengakuan tempat-Nya yang tepat di dalam tataran wujud
dan segala eksistensi, sebagai akibatnya, Dia telah membuat pendidikanku sebagai pendidikan
yvang terbaik.”

Kecenderungan al-Attas untuk memilihi Hadits itu sebagai landasan konsep adabnya
sepertinya terpengaruh dengan pemikiran tasawuf yang dianutnya. Hadits itu memang tidak
ditemukan di kitab-kitab Hadits yang utama sepert Shahih Bukhari, Shahih Muslim, Sunan Abu
Daud, Sunan Tirmidzi, Sunan Ibn Majah dan Sunan Nasa’i. Namun Hadits itu memang sangat
masyur dan magbul, khususnya di kalangan ulama tasawuf. Sebagaimana diketahui bahwa
perhatian ulama tasawuf kepada Hadits, bukan hanya kepada sanad, tetapi juga kepada makna dan
substansi yang terkandung di dalamnya. Sehingga terkadang ada Hadits-hadits menurut ulama
Hadits tidak shahih sanadnya, namun menurut ulama sufi tetap bisa diterima (magbul). Latar
belakang pendidikan al-Attas yang cukup lama mendalami ilmu tasawuf sepertinya sangat

berpengaruh terhadap landasan pemikirannya ini.

53



Februari 2024. Vol.11. No.1
2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

ISSN. 2355-0104 njs.uim.ac.id E-ISSN. 2548-3833
Selanjutnya, al-Attas tidak berhenti pada penafsiran dan definisi adab yang dirumuskannya.

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&\‘
gLt

Dia kemudian memberikan syarah bagaimana adab itu berlaku dalam kehidupan. Bagaimana
pengenalan dan pengakuan terhadap segala yang wujud dengan berbagai kedudukannya itu harus
pada tempatnya.

Dengan pemaknaan adab seperti ini al-Attas telah memberikan makna adab yang lebih luas
dari sekedar sopan santun terhadap sesame. Juga bukan hanya aplikasi pendidikan di tingkat dasar
sebagaimana disebutkan dalam buku-buku sejarah peradaban Islam. Adab ini adalah ilmu dan amal
yang harus selalu lekat dalam diri manusia sepanjang hidupnya, di mana saja, kapan saja dan dalam
keadaan apa saja. Dirinya harus mampu bersikap adil dan meletakan segala hal dengan berbagai
perbedaan yang ada pada tempat yang wajar.

Definsi adab al-Attas itu sangat berbeda dengan definisi para ulama sebelumnya, termasuk
dengan al-Ghazali yang banyak mempengaruhi pemikirannya. Namun secara substansi sama
dengan penjabaran adab yang tertulis di karya-karya para ulama, di mana ketika menjelaskan adab
tertentu para ulama memasukan semua unsur sebagaimana yang disebutkan al-Attas di dalam
definisinya itul Misalnya, ketika menyebutkana adab bangun tidur, maka para ulama menjelaskan
bagaimana agar umat Islam memahaminya, mengamalkannya dan meletakan adab itu dengan wajar
sesuai tempatnya. Begitupun ketika membahas adab masuk kamar mandi, adab di masjid, adab
makan dan adab-adab yang lainnya.

Jika konsep ini dipahami dengan baik, maka pendidikan akan menjadi lebih baik. Pendidikan
tidak akan di pahami sebatas disekolah, kampus atau pesantren, tapi di setiap tempat, waktu dan
keadaan pendidikan bisa tetap dilaksanakan untuk mewujdukan tujuan pendidikan Islam yaitu
melahirkan manusia yang beradab (insan adabi). Adab akan diamalkan bukan sekedar pembiasaan
tapi juga karena adanya keimanan kepada Allah s.w.t. Sebab jika seseorang meletakan sesuatu tidak
pada tempatnya, itu berarti kezhaliman. Kemudian, dia akan mempertanggung jawabkan
perbuatannya itu kelak di hadapan Allah swit.

Penelitian tentang konsep adab menurut Syed Muhammad Naquib al-Attas dapat memiliki
implikasi yang penting dalam beberapa aspek, terutama dalam bidang pendidikan, budaya, dan
pemikiran Islam. Berikut adalah beberapa implikasi yang mungkin timbul dari penelitian tersebut:

1. Pembentukan Karakter dan Etika: Konsep adab menurut al-Attas menekankan pentingnya
pembentukan karakter dan etika yang baik dalam kehidupan individu Muslim. Implikasi
penelitian ini adalah pentingnya pendidikan karakter dalam sistem pendidikan untuk

memperkuat nilai-nilai adab dan moral dalam masyarakat.

54



Februari 2024. Vol.11. No.1
2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

ISSN. 2355-0104 njs.uim.ac.id E-ISSN. 2548-3833
2. Relevansi dengan Pendidikan Islam: Penelitian ini dapat membantu memperjelas konsep adab

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&)
gLl

dalam konteks pendidikan Islam, baik dalam kurikulum formal maupun pendekatan pendidikan
non-formal. Hal ini memungkinkan pengembangan metode pembelajaran yang lebih holistik dan
integral, yang mencakup aspek akademik, spiritual, dan moral.

3. Pemahaman yang Lebih Mendalam tentang Islam: Implikasi penelitian ini adalah memperdalam
pemahaman umat Islam terhadap nilai-nilai adab dalam agama mereka. Ini dapat membantu
individu Muslim memperkaya pengalaman spiritual dan kultural mereka serta meningkatkan
kesadaran akan keindahan dan kedalaman ajaran Islam.

4. Pengembangan Literatur dan Penelitian: Temuan dari penelitian ini dapat mendorong
pengembangan literatur dan penelitian lebih lanjut tentang konsep adab dalam pemikiran Islam.
Hal ini dapat mencakup pengembangan buku, artikel, seminar, dan konferensi yang berfokus
pada pemahaman yang lebih mendalam tentang adab menurut al-Attas.

5. Pembangunan Masyarakat Beradab: Implikasi penelitian ini adalah pentingnya membangun
masyarakat yang beradab, di mana nilai-nilai adab menjadi landasan utama dalam interaksi sosial
dan kehidupan sehari-hari. Ini mendorong upaya untuk meningkatkan kesadaran masyarakat
akan pentingnya berperilaku dengan sopan dan santun sesuai dengan ajaran Islam.

6. Reformasi Pendidikan: Konsep adab menurut al-Attas dapat menjadi dasar untuk mereformasi
sistem pendidikan yang lebih mencakup nilai-nilai spiritual dan moral. Ini dapat membantu
mengatasi tantangan seperti moralitas yang menurun dan krisis identitas dalam pendidikan
modern.

7. Dialog Antarbudaya: Implikasi penelitian ini juga mencakup pentingnya dialog antarbudaya
dalam memahami nilai-nilai adab yang universal. Ini dapat membantu memperkuat hubungan
antarbangsa dan mempromosikan kerukunan antarumat beragama.

Penelitian tentang konsep adab menurut Syed Muhammad Naquib al-Attas dapat menjadi
kontribusi yang berharga dalam memperkaya pemikiran Islam, pendidikan, dan kehidupan

masyarakat secara umum.

Kesmipulan

Konsep adab yang dirumuskan al-Attas sebenarnya bukan konsep baru di dunia pendidikan
dalam Islam. Konsep adab sebagai inti dari pendidikan dalam Islam sudah dibahas dan dan
diaplikasikan sejak masa Rasullah s.a.w., sahabat, tabi’in dan tabi’it dan tabi’in, dan masa ulama
sesudahnya. Namun, diera modern ini konsep adab dilupakan banyak orang. Dalam konteks
pendidikan islam modern, al-Attas boleh dikatakan berjasa mengingatkan kembali umat Islam

tentang pentingnya konsep adab. Kemudian al-Attas mengelaborasi istilah adab dan
55




Februari 2024. Vol.11. No.1
2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

ISSN. 2355-0104 njs.uim.ac.id E-ISSN. 2548-3833
menguhubungkannya dengan istilah kunci lainnya dalam Islam seperti hikmah, ilmu, adil, dan

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN g,&)
gLl

sebagainya. Kemudian al-Attas membuat definsi baru yang berbeda dengan para ulama yang
sebelumnya, stermasuk dengan al-Ghazali yang banyak mempengaruhi pemikirannya. Berdasarkan
penelitian saya, adab yang menjadi master idea dari al-Attas ini memiliki kedudukan penting dalam
peradaban Islam, yaitu sebagai asas dari keadilan, asas dari Islamisasi ilmu, dan asas universitas
Islam

Kajian tentang adab sebagaimana yang dirumuskan al-Attas ini perlu mendapat perhatian
serius dari umat Islam, khususnya yang terelibat aktif dalam dunia pendidikan. Umat yang
menyadari bahwa ini dari pendidikan adalah bukan melahirkan orang-orang berilmu semata, tetapi
juga menanamkan adab ke dalam diri yang disebut dengan istilah 7a’dib. Meski secara definisi
konsep adab al-Attas ini baru, tapi secara substansi sebenarnya sama dengan apa yang difahami dan
diaplikasikan oleh umat Islam di era terbaik. (khayr al-qurun) dan era sesudahnya. Pemahaman dan
pengamalan adab dengan benar akan melahirkan manusia baik (good man) atau manusia yang
beradab (insan adabi) yang akan membangun kembali peradaban Islam. Implikasi penelitian ini
diantaranya adalah 1) pembentukan karakter dan etika Pendidikan, 2) relevansi Pendidikan Islam, 3)
pemahaman yang mendalam tentang keagamaan Islam, 4) pengembangan literatur dan penelitian, 5)

reformasi Pendidikan, 6) terciptanya dialog antar budaya.

Daftar Pustaka

[1]  Ali Asrof, Horison Baru Pendidikan Islam. Jakarta: Pustaka Firdaus, 1993.

[2] Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Risalah untuk Kaum Muslimin. Kuala Lumpur: ISTAC,
2001.

[3] Wan Mohd Nor Wan Daud, “Filsafat dan praktek pendidikan Islam Syed Muhammad Naugqib
al-Attas,” vol. 1, no. 1, p. 45, 2018.

[4] Muhammad Syamsu As, Ulama Pembawa Islam di Indonesia dan Sekitarnya. Ciputat:
Quantum Teaching, 2010.

[5] Nasrat Abdurrahman, “The Semantics of Adab in Arabic,” J. al-Sajaroh, vol. 1, no. 1, p. 1,
2008.

[6] Hasan Asari, Etika Akademis Dalam Islam, Studi tentang Kitab Tadzkirat al-Sami wa al-
Mutakalim Karya Ibn Jama’ah. Yogyakarta: Tiara Wacana, 2008.

[7] Males Sutia Sumarga, Kesusasteraan Arab, Asal Mula dan Perkembanganannya. Jakarta:
Dzikrul Hakim, 2001.

[8] Jawahir, Syed Muhammad al-Naquib al-Attas, Pakar Agama, Pembela Agidah dan Pemikir
Islam yang Dipengaruhi oleh Pakar Oreintalis” dalam Panji Masyarakat, vol. Februari.
Jakarta, 1989.

[91 A. A-S. Muhammad ibn ‘Abd Al-karim, Al-Milal wa Al-Nihal: Aliran-aliran Teologi dalam
Islam. Bandung: Mizan Pustaka, 2004.

[10] Ahmad Ibn Muhammad, al-Mishbah al-Munir fi Gharib al-Syarh al-Kabir. Kairo: Darul Al-
Hadits, 2008.

[11] Ibn al-Qayyim al-Jauziyah, Madarij al-Salikin baina Manazil Iyyaka Na’'budu wa lyyaka
Nasta'in. Kairo: Darul Hadits, 2017.

56



Februari 2024. Vol.11. No.1
2014-2024 j.al-ulum Universitas Islam Madura

JURNAL PENELITIAN DAN PEMIKIRAN KEISLAMAN gﬁ})
AN

|ISSN. 2333-0104 ojs.Lim.ac.id E-ISSN. 2543-3833

[12]

[13]
[14]
[15]

Hujjat al-1slam Abu Hamid Muhammad ibn Muhammad al-Ghazali, Raudhat al-Thalibin wa
‘Umdat al-Salikin. Bairut: Darul Qutub, 2011.

Al-Syarif® Ali ibn Muhammad al-Jurjaini, A4/ Ta 'rifat. Jakarta: Darul Qutub, 2012.

K. A. RI, Al-Qur’an dan Terjemah. Jakarta: Kementerian Agama RI, 2000.

Jalaluddin Rahmad, Islam Alternatif. Bandung: Mizan, 1986.

57



