
 AHSANA MEDIA 
 Jurnal  Pemikiran, Pendidikan dan Penelitian Ke-Islaman 
              
P-ISSN : 2354-9424       Vol. 5, No.1 Februari  2019 
E-ISSN : 2549-7642               http://journal.uim.ac.id/index.php/ahsanamedia

  

    
 

 

AGAMA DAN POLITIK DALAM BINGKAI HISTORIS PERKEMBANGAN 

PEMIKIRAN ISLAM 

 
Oleh:  

Abd. Ghoffar  

FAI Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan  

Email : aswajapamekasan@gmail.com 

 
ABSTRAK 

Tarik ulur perbincangan mengenai persepsi tentang islam apakah sebagai serangkaian ajaran-ajaran agama saja atau 

juga sekaligus sebagian sistem negara yang mengatur kekuasaan politik negara sebenarnya sudah mencuak 

kepermukaan sebagai sebuah isu central sejak akhir abad XIX dan memasuki awal abad XX. Persepsi tentang Islam ini 

amat signifikan bagi perkembangan wacana agama dan politik yang hingga detik ini masih aktual di diskusikan. Dari 

perbincangan topik ini pula di lahirkan sederetan tokoh intelektual yang sempat mengisi lembaran sejarah dan 

menorehkan tinta emas melalui ide-ide atau konsep-konsepnya tentang agama dan negara yang sampai pada processor 

otak kita sekarang ini. Melalui merekalah kita bisa mentransfer pemikiran sehingga terjadi trans ide. Pembahasan 

yang berorentasi pada pemikiran intelektual muslim ini amat bermanfaat bagi kita dalam rangka reformulasi persepsi 

kita tentang agama dan politik agar bisa lebih aplicable dalam berwawasan keislaman dan kenegaraan. 

Keyword : Pemikiran, Politik, Islam 

 

ABSTRACT 

 
The tug of war regarding the perception of Islam whether as a series of religious teachings or also at the same time a 

part of the state system that regulates the political power of the state has actually exposed the surface as a central issue 

since the end of the nineteenth century and entered the early twentieth century. This perception of Islam is very 

significant for the development of religious and political discourses which until now are still being discussed. From the 

discussion of this topic also was born a series of intellectual figures who had filled out the history sheet and carved gold 

ink through their ideas or concepts about religion and the state that reached the processor of our brain today. Through 

them we can transfer thoughts so that trans ideas occur. The discussion that is oriented towards Muslim intellectual 

thinking is very useful for us in order to reformulate our perceptions of religion and politics in order to be more 

applicable in Islamic and state-of-the-art insight.  

Keyword : Thought, Politic, Islam 

 

 

A. PENDAHULUAN 

Abad XVIII merupakan titik kritis bagi 

supremasi peradaban Islam yang ditandai oleh 

gelombang reformasi secara kolosal di negara-

negara Barat.
1
 Pandangan kontras tersebut telah 

memposisikan Barat sebagai negara yang 

berperadaban maju, sebaliknya Islam, 

terbelakang, marginal dan tersisih dari 

percaturan peradaban maju.
2
 Yang semula 

                                                             
1
 Sebagai gambaran dari arus perjalanan tersebut bisa 

dilihat dalam Marshal G.S. Hougson, The Venture of 

Islam: Concience and History in a World Civilization, vol 

III, (Chicago: The University of Chicago Press, 1974), h. 

144. 
2
 Informasi selengkapnya mengenai hal tersebut dapat 

dibaca dalam George Rude, Revolutionary Europe 1783-

1815, (New York: Harpar dan Row Publishers, 1966), h. 

9; lihat juga Ahmad Amin, Zu‟ama‟ al-Ishlah fi „Ashr al-

Hadis, (Cet. IV: Mesir: Maktabah al-Nahdah, 1979), h. 8. 

dunia Islam terdepan di bidang politik dan 

menjadi pemandu hampir di setiap diskursus 

peradaban,
3
maka secara berangsur dominasi 

dan supermasi tersebut runtuh dan jatuh ke 

tangan hegemoni kolonialisme Barat, yang 

dirampungkan oleh Barat pada abad XIX.
4
 

                                                             
3
 Penjelasan lebih lanjut tentang hal tersebutdapat dibaca 

misalnya dalam W. Montgonery Watt, The Eenfluence of 

Islam in Medieval Europe, alih bahasa, Hendro Prasetyo, 

Islam dan Peradaban Dunia: Pengaruh Islam atas Eropa 

Abad Pertengahan, (Jakarta: Gramedia, 1995), khususnya 

bab II, III dan V. Lihat juga Harun Nasution, 

Pembaharuan dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan 

Gerakan, (Cet. IX: Jakarta: Bukan Bintang, 1922), h. 13. 
4
 Lihat Bernard Lewis, Islam History: Ideas, People and 

Events in the Middle East, (Cet. II: Illions: Open Court 

Publishing Company, 1993), h. 3. Gambaran mengenai 

dunia Islam abad XIX dapat dilihat dalam Carl 



Abd Ghoffar, hal : 80-89 

  Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI) 

Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan 
 
 

 

81 

Disinyalir oleh Abdel Kadir Khatibi, 

salah seorang pemikir kontemporer Maroko, 

bahwa dominasi kolonialisme Barat tidak hanya 

menciptakan perjalanan politik yang carut 

marut, akan tetapi juga telah menyulap dunia 

islam dihuni oleh masyarakat yang bisu (silent 

societies). Sebagai konsekuensinya, maka 

penetrasi ide, konsep dan seluruh bangunan 

budaya Barat sebagai budaya topdog (sentral 

dan unggul) terhadap dunia islam yang 

underdog (marginal) tidak bisa terelakkan.
5
 

Kesadaran untuk melepaskan diri dari 

keterpurukan baru mulai menampakkan bibit-

bibitnya pada awal abad XX, dengan secara 

serta merta tokoh-tokoh dan pemimpin-

pemimpin Islam baru membau mengagendakan 

perbaikan dan pembaharuan. Diskursus yang 

paling baku didiskusikan adalah masalah 

relevansi antara din (agama) dan daulah.6 Dari 

diskursus tersebut muncul perdebatan pola 

sistem kenegaraan, seperti khilafah dan 

sebagainya. Atas dasar hal-hal yang telah 

disebutkan ini, maka dalam tulisan ini akan 

dikemukakan pembahasan mengenai hal 

tersebut, khususnya konsep yang ditawarkan 

oleh al-Maududi, 
7
 Khomaini,

8
 Rif‟at al-

Tahtawi dan Ali „Abd al-Raziq. 

                                                                                                   
Brockelmann, History of the Islamic People, (London: 

Routledge & Kegan Paul, 1982), h. 344-437. 
5
 Pernyataan tersebut dilansir oleh Azyumardi Azra dalam 

bukunya, Pergolakan Politik Islam dari 

Fundamentalisme, Modernisme hingga Post Modernisme, 

(Cet. I; Jakarta: Paramadina, 1996), h. 92. 
6
 Hingga kini, diskursus tersebut tetap laku untuk 

diperdebatkan. Dari perdebata, khususnya mengenai 

tipologi dari sistem kenegaraan yang berlaku di dunia 

Islam dapat dipetakan menjadi tiga, yakni negara sekuler, 

seperti Turki, negara Islam, seperti Arab Saudi, dan 

negaranya muslim, seperti Indonesia. Penjelasan lebih 

lanjut mengenai pemetaan dan kecenderungan pola-pola 

tersebut dapat dilihat misalnya dalam Wilfred Cantwell 

Smith, Islam in Modern History, (New York: A. Mentor 

Books, 1959), khususnya bab 3 dan 7. Lihat pula John L. 

Esposito, Islam and Politics, alih bahasa, Joesoef Sou‟yb, 

Islam dan Politik, (Jakarta: Bulan Bintang, 1990), h. 132 

dst. 
7
 Nama lengkapnya adalah Maulana Sayyid Abul A‟la al-

Maududi. Perjalanan hidup dan kiprahnya bisa ditelusuri 

misalnya dalam Maryam Mameelah, Islam in Theory and 

Practice, (New Delhi: Taj Company, 1983), h. 260. Lihat 

juga A. Mukti Ali, Alam Pikiran Islam Modern di India 

dan Pakistan, (Cet. I; Bandung: Mizan, 1993), h. 238; 

Abul A‟la al-Maududi, al-Khilafah wa al-Mulk, alih 

bahasa, Muhammad al-Bakir, Khilafah dan Kerajaan, 

Adapun rumusan masalah dalam kajian 

ini adalah  

1. Bagaimana definisi politik menurut Islam? 

2. Bagaimana hubungan serta pembidangan 

peran antara agama dan negara menurut al-

Maududi, Khomaini, Rif‟at al-Tahtawi dan 

Ali „Abd al-Raziq?  

Hal ini bertujuan untuk : 

1. Mengetahui definisi politik menurut Islam. 

2. Mengetahui hubungan serta pembidangan 

peran antara agama dan negara menurut al-

Maududi, Khomaini, Rif‟at al-Tahtawi dan 

Ali „Abd al-Raziq. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan 

kualitatif berbentuk penelitian lapangan (field 

research). Penelitian yang berbentuk lapangan 

yang diidentifikasi dengan pendekatan 

naturalistik. Penelitian naturalistik pada 

hakikatnya mengacu kepada kondisi lingkungan 

yang alamiah (natural).9 Dalam pendekatan 

naturalistik, peneliti berperan sebagai human 

instrument secara menyeluruh menyesuaikan 

diri ke dalam situasi yang wajar dan dalam 

natural setting sesuai dengan kondisi 

lingkungan yang dimasuki. 

 

 

 

 

                                                                                                   
(Cet.II; Bandung: Mizan,1983); Charles J. Adam, 

Maududi dan Negara Islam, dalam Jhon L. Esposito, 

Foice of Resurgent Islam, alih bahasa, Bakir Siregar, 

Dinamika Kebangunan Islam, (Jakarta: Rajawali, 1987), 

h. 110. Munawir Sadzali, Islam dan Tata Negara: Ajaran, 

Sejarah dan Pemikiran, (edisi V; Jakarta: UI Press, 1993), 

h. 158. 
8
 Biografi dan sepak terjang Imam Khomaini dapat  

dilihat misalnya dalam Riza Sihbudi, Biografi Politik 

Imam Khomaini, (Jakarta: Gramedia. 1996); juga 

Dinamika Revolusi Islam Iran, (Jakarta: 

PustakaHidayat,1989); al-Syaikh Muhammad Manzur 

Nu‟mani, al-Saurat Iranifi Mizani Islam, 

diterjemahkanoleh Zeyd Husein Alhamid, Revolusi dalam 

Timbangan Islam, (t.tp.: Amarpress 1988); Ali Rahnema 

Pioneers of Islam Revival, diterjemahkan oleh Ilyas 

Hasan, Perintis Zaman Baru Islam, (Bandung: Mizan, 

1995); Hamid Alqar, Islam and Revolution: Writing 

andDeclaration of Imam Khomaini, (Berkeley: Mizan 

Press, 1981), h.169-173;dan Shaul Bakhash,The Reign of 

the Ayatollahs: Iran and the IslamicRevoution,(London: 

I.B. Tauris & Co. Ltd., 1985),  h. 38-40. 
9 EG Guba dan YS Lincoln, Effective Evaluation (San-

Francisco: Jossy-Bass Pub, 1985), 185. 



Abd Ghoffar, hal : 80-89 

  Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI) 

Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan 
 
 

 

82 

B. PEMBAHASAN 

 

KONSEP ISLAM TENTANG POLITIK 

DAN KENEGARAAN 

 

1. Pengertian Politik  

Kata politik pada mulanya terambil 

dari bahasa Yunani dan atau Latin  politicos  

atau  politocus  yang  berarti  relating  to 

citizen. Keduanya berasal dari kata polis 

yang berarti kota.
10

 Dalam bahasa Arab 

politik menggunakan term siyâsah yaitu 

derivasi dari kata sâsa-yasûsu- saisan wa 

siyâsatan dengan mengikuti wazan fiil (kata 

kerja) faʻala-yafʻilu-faʻlan wa maf‟alan 

yang berati mengatur dan mengemudikan.
11

 

Dalam kamus bahasa Arab siyâsah 

mempunyai arti proses perbaikan makhluk 

dengan menunjukkan mereka kejalan yang 

menyelamatkan baik saat ini maupun yang 

akan datang. Sebuah konsentrasi hukum dan 

menagement pemerintahan baik intern 

maupun ekstern.
12

 

Secara terminologi kata siyâsah 

didefinisikan sebagai sebuah proses 

perbaikan makhluk dengan menunjukkan 

mereka ke jalan yang menyelamatkan baik 

di dunia maupun di akhîrah, yang mencakup 

para nabi secara khusus dan raja serta pucuk 

pemerintahan baik secara dzâhir dan bâthin 

(formal dan non formal). Menurut definisi 

ini para ulama maupun tokoh dan 

pendakwah juga masuk dalam kategori ini, 

namun hanya secara bâthin.  Dan lebih 

khusus lagi adalah proses pencegahan dan 

pembelajaran walaupun dalam prosesi 

pembelajaran pembunuhan. Definisi ini 

adalah definisi umum yang di benarkan oleh 

Ibnu „Abidin dalam kitab Rad al-Mukhtar.
13

 

                                                             
10

 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur‟an, Bandung, 

Mizan, Cet. XIX, 2007, h. 416 
11

 Ahmad Warson Munawwir, Kamus al-Munawwir, h. 

677 
12

 Maʻluf Luwis, al-Munjid Fî al-Lughah wa al-Aʻlâm, 

Bairut, Dar al-Masyriq, Cet. XXXX, 2003, h. 362 
13

 Dalam kitab Rad al-Mukhtar, karya Muhammad 

Amîn bin „Umar Ibnu „Abidîn, 15/32, Maktabah 

Syâmilah Ibnu „Abidin mendefiniskan politik sebagai 

berikut; 

مَامِ عَلَى  يَاسَةُ لََ تََْتَصُّ باِلزِّناَ بَلْ تََُوزُ فِ كُلِّ جِنَايةٍَ ، وَالرَّأْيُ فِيهَا إلََ الِْْ السِّ
مُ مِنْوُ انتِْشَارُ بِدْعَتِوِ وَإِنْ لََْ يُُْكَمْ بِكُفْرهِِ  مَا فِ الْكَافِ ، كَقَتْلِ مُبْتَدعٍِ يُ تَ وَ  ىَّ

كَمَا فِ التَّمْهِيدِ ، وَىِيَ مَصْدَرُ سَاسَ الْوَالِ الرَّعِيَّةَ : أمََرَىُمْ وَنَ هَاىُمْ كَمَا فِ 

Dari definisi ini, politik dibagi menjadi dua 

yaitu politik yang zhâlim yang dilarang 

syarîʻah, dan politik yang adil yang 

membela kebenaran dan mencegah 

penganiayaan dan penindasan serta menolak 

perusakan dan melaksanakan tujuan 

syarîʻah.
14

 

Menurut Miriam Budiarjo politik 

adalah usaha menggapai kehidupan yang 

baik dari pada yang dihadapinya.
15

 Dalam 

arti luas politik diartikan sebagai usaha 

untuk menentukan peraturan-peraturan yang 

dapat diterima baik oleh sebagian warganya 

untuk membawa masyarakat kearah 

kehidupan bersama yang tentram, harmonis 

dan berkeadilan. Dari pengertian ini politik 

dalam satu negara (state) berkaitan dengan 

masalah kekuasaan (power), pengambilan 

keputusan (decision making), kebijakan 

public (public policy), wewenang 

(authority), dan alokasi atau distribusi 

(allocation or distribution). Cara-cara yang 

dipakai bisa berupa persuasi (meyakinkan) 

ataupun paksaan (coercion), karena tanpa itu 

kebijakan hanya berhenti sebagai rumusan 

keinginan yang tak sampai (statement of 

intent). Politik pada dasarnya dapat dilihat 

sebagai usaha penyelesaian konflik (conflict 

resolution) atau kesepakatan bersama 

(consensus).
 16

 

                                                                                                   

يَاسَةُ اسْتِصْلََحُ الْْلَْقِ بإِِرْشَادِىِمْ إلََ  الطَّريِقِ الْمُنْجِي الْقَامُوسِ وَغَيْْهِِ ، فاَلسِّ
ةِ وَالْعَامَّةِ فِ ظاَىِرىِِمْ  نْ يَا وَالْْخِرةَِ ، فَهِيَ مِنْ الْْنَبِْيَاءِ عَلَى الْْاَصَّ فِ الدُّ
رُ ، وَمِنْ  هُمْ فِِ ظاَىِرهِِ لََ غَي ْ لََطِيِن وَالْمُلُوكِ عَلَى كُلٍّ مِن ْ وَباَطِنِهِمْ ، وَمِنْ السَّ

رُ كَمَاالْعُلَمَاءِ وَرَثةَِ الَْْ  فِ الْمُفْرَدَاتِ  نبِْيَاءِ عَلَى الْْاَصَّةِ فِ باَطِنِهِمْ لََ غَي ْ
 اه.،وَغَيْْىَِا 

14
 Nurul Huda, Sang Penakluk: Kumpulan Ibarat Untuk 

Menjawab Tantangan Zaman, CV Perkasa Kediri, tt, h. 

204 seperti yang terdapat dalam kitab Majmûʻah Sabʻah 

Kutub Mufîdah, Surabaya, al-Hidayah, h. 70-71. Lihat 

juga dalam kitab Tarsyih al-Mustafidîn, Dar al-Fikr, 

Suriah, h. 38. Abû al-Hasan „Ala`uddîn „Alî bin Khalîl al-

Tharâbalisî, Muʻîn al-Hukkâm fîma yataraddada al-

Khashmaini min al-Ahkâm,2/333, Maktabah Syâmilah  
15

 Plato dan aristoteles menyebutnya dengan en dam ania 

atau the good life. 
16

 Definisi ini merujuk pada pengertian yang dijelaskan 

oleh Peter Merkl dalam bukunya Continuity and Change, 

New York, harper and Row, 1967, h. 13. Dalam buku ini 

Peter menyebut politics at its best is a noble ques for a 

good order and justice (politik dalam bentuk yang paling 

baik adalah usaha mencapai suatu tatanan sosial yang baik 



Abd Ghoffar, hal : 80-89 

  Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI) 

Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan 
 
 

 

83 

Menurut Ramlan Subakti seperti 

yang dikutip oleh Tobroni dalam Islam 

Pluralisme Budaya dan Politik menjelaskan 

lima kerangka konseptual dalam memahami 

politik. Pertama, politik dipahami sebagai 

usaha warga negara dalam membicarakan 

dan mewujudkan kebaikan bersama (general 

will). Kedua, politik sebagai segala hal yang 

berkaitan dengan penyelenggaraan negara 

dan pemerintahan (institution law). Ketiga, 

politik sebagai segala kegiatan yang 

diarahkan untuk mencari dan 

mempertahankan kekuasaan dalam 

masyarakat (power in society). Keempat, 

politik sebagai kegiatan yang berkaitan 

dengan perumusan dan pelaksanaan 

kebijakan umum (uatoritative allocation of 

value and common policy). Kelima, politik 

sebagai konflik dalam rangka mencari dan 

atau mempertahankan sumber-sumber yang 

dianggap penting (conflict or keeping 

point).
17

 

Dalam studi politik menyimpulkan 

bahwa pengertian politik dari konsep kedua 

dan ketiga adalah yang dominan. Sementara 

itu, negara sebagai unsur yang paling 

dominan dalam proses politik. Negara 

sebagai organisasi unggul (par excelence), 

karena mempunyai keunikan struktur 

anggota, ruang lingkup, fungsi dan alat yang 

digunakan dalam menjalankan tugasnya. 

Sedangkan, kekuasaan sebagai pokok dan 

unsur paling utama dalam politik untuk 

mencari dan mempertahankan kekuasaan 

dalam masyarakat dan negara hanya sebagai 

kulit luarnya saja.
18

 

Sebagai istilah, politik pertama kali 

dikenal melalui buku Plato yang berjudul 

politeia yang juga dikenal dengan Republik. 

Kemudian muncul karya Aristoteles yang 

                                                                                                   
dan berkeadilan). Selengkapnya lihat Mariam Budiardjo, 

Dasar-Dasar Ilmu Politik, Jakarta, PT Gramedia Utama, 

Edisi Revisi, Cet. IV, 2009, h. 13-22 
17

 Tobroni, Islam, Pluralisme, Budaya dan Politik: 

Refleksi Teologi Untuk Aksi Dalam Keberagamaan dan 

Pendidikan, Yogyakarta, SIPRES, Cet. I, 1994, h. 38. 

Lebih lengkap kaji Ramlan Subakti,  Memahami Ilmu 

Politik, Jakarta, PT Grasindo, Cet. VII, 2010, h. 2-11. 

Mariam Budiardjo, Dasar-Dasar Ilmu Politik…., h. 13-

22. Bandingkan dengan F. Isjwar, Pengantar Ilmu Politik, 

Bandung, Bina Cipta, Cet. VIII, 1982, h. 25-51  
18

 Tobroni, Islam, Pluralisme, Budaya dan Politik…., h. 

38 

berjudul politiea. Kedua karya ini dipandang 

sebagai pangkal pemikiran politik yang 

berkembang kemudian. Dari karya tersebut 

dapat diketahui bahwa politik merupakan 

istilah yang dipergunakan untuk konsep 

pengaturan masyarakat, sebab yang dibahas 

dalam kedua kitab tersebut adalah soal-soal 

yang berkenaan dengan masalah bagaimana 

pemerintahan dijalankan agar terwujud 

sebuah masyarakat politik atau negara yang 

paling baik. Dengan demikian, dalam 

konsep tersebut terkandung berbagai unsur 

seperti lembaga yang menjalankan aktivitas 

pemerintahan, masyarakat sebagai pihak 

yang berkepentingan, kebijaksanaan dan 

hukum-hukum yang menjadi sarana 

pengaturan masyarakat, dan cita-cita yang 

hendak dicapai.
19

 

Adapun politik  Islam adalah 

pengurusan kemaslahatan umat manusia  

sesuai dengan syara‟. Pengertian siyâsah  

lainya oleh Ibnu „Aqil, sebagaimana yang 

dikutip oleh Ibnu Qayyim, politik Islam 

adalah segala perbuatan yang membawa 

manusia lebih dekat kepada kebaikan dan 

menjauhkan diri dari kerusakan, sekalipun 

Rasullah SAW tidak menetapkannya dan 

(bahkan) Allah SWT tidak menentukanya.
20

 

2. Sumber Diskursus Agama - Politik 

Pemikiran politik Islam pada 

umumnya merupakan produk perdebatan 

besar yang bersumber dari masalah religi 

politik tentang imâmah dan khalîfah. 

Madinah adalah tempat yang dipilih nabi 

Muhammad SAW untuk menetap setelah 

terusir dari kampung halamannya, dimana 

pada tahun pertama terdapat perselisihan 

mengenai siapa yang pantas mengendalikan 

kekuatan politik. 

Dalam toeri maupun praktik nabi 

SAW menempati posisi sebagai pemimpin 

umat, sumber hukum tauhid dan pemimpin 

pemerintahan yang pertama dalam Islam. 

Kerangka konstitusional pemerintahan baru 

ini berlandaskan konsensus Madinah 

(Piagam Madinah/al-Dustûr al-Madînah) 

                                                             
19

 Abdul Munir Salim, Fiqh Siyâsah Konsepsi Kekuasaan 

Politik dalam Al-Quran, Jakarta, Raja Grafindo Persada, 

2002, h. 35 
20

 A. Djazuli, Fiqih Siyâsah Implementasi Kemaslahatan 

Umat Rambu-rambu Syarîʻah, Jakarta, Prenada Media 

Grup, 2007, h. 28-27 



Abd Ghoffar, hal : 80-89 

  Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI) 

Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan 
 
 

 

84 

terdiri dari 47 pasal.
21

 Fenomena Piagam 

Madinah yang dijadikan pedoman perilaku 

sosial, keagamaan, serta perlindungan semua 

anggota komunitas yang hidup bersama-

sama. Konstitusi ini menjadi legalitas 

pemerintahan Madinah yang dikendalikan 

atas dasar kesepakatan bersama antara 

penduduk Madinah dan umat Islam. Dalam 

Perjanjian itu menetapkan adanya kebebasan 

beragama, kebebasan menyatakan pendapat, 

tentang keselamatan harta-benda dan 

larangan orang melakukan kejahatan. Umat 

Islam disatukan dalam satu ikatan 

persaudaraan idiologis, dan antara muslim 

dan non muslim diikat dalam satu 

kesepakatan untuk saling membantu dan 

menghormati dalam interaksi sosial 

bernegara (nasionalis). Seluruh penduduk 

Madinah adalah umat yang satu (pasal 1), 

yang secara politis dan fisik berbeda dengan 

kelompok lain (pasal 1 dan 39). Tidak 

dijelaskan siapa pemimpin konfederasi ini, 

namun disepakati bahwa Allah SWT dan 

nabi Muhammad SAW adalah hakim terkhir 

perkara mereka dan sumber segenap 

kekuatan dan kekuasaan (pasal 23,36, 42).
22

 

Adapun ajaran pokok dalam Piagam 

Madinah itu adalah: Pertama, interaksi 

secara baik dengan sesama, baik pemeluk 

Islam maupun non Muslim. Kedua, saling 

membantu dalam menghadapi musuh 

bersama. Ketiga, membela mereka yang 

teraniaya. Keempat, saling menasihati. Dan 

kelima, menghormati kebebasan beragama. 

Satu dasar itu yang telah diletakkan oleh 

Piagam Madinah sebagai landasan bagi 

                                                             
21

 Untuk melihat teks piagam ini silahkan buka J. Suyuti 

Pulungan, Prinsip-Prinsip Pemerintahan Dalam Piagam 

Madinah Ditinjau Dari Pandangan al-Qur‟an, Jakarta, 

PT Raja Grafindo Persada, Cet. II, 1996, h. 285-311 
22

 Sebelum hijrah nabi Muhammad SAW sudah 

melakukan aktifitas politik yang praktis dan kentara. 

Rekaman sejarah telah menjelaskan bagaimana nabi SAW 

mengirim sahabatnya untuk hijrah ke negeri Ethiopia, dan 

juga sikap simpati Nabi SAW terhadap bangsa Romawi 

yang menjadi asbab al-nuzûl turunnya surat al-Rûm. 

Akan tetapi dalam periode ini nabi Muhammad SAW 

belum mempunyai kedudukan politik yang strategis, 

dukungan nabi SAW hanya sebatas simpatisan. Lebih 

jelas lihat dalam Muhammad Husain Haekal, sejarah 

Hidup Muhammad, BAB XI - Tahun Pertama Di 

Yatshrib, PDF 

kehidupan bernegara untuk masyarakat 

majemuk di Madinah. 

Sejak hijrah ke Madinah tahun 622 

M sampai wafatnya 6 juni 632 M, nabi 

Muhammad SAW telah mampu menjadi 

pemimpin umat yang belajar secara otodidak 

tentang prinsip-prinsip politik dan 

pemerintahan. Sepanjang kepemimpinannya 

Islam mencapai puncak kejayaan, dan 

masyarakat Madinah berhasil mencapai 

keharmonisan sosial. 

Kehidupan masyarakat Madinah 

diatur langsung di bawah kepemimpinan 

Rasulullah SAW. Rasulullah SAW telah 

berhasil menciptakan tatanan masyarakat 

yang harmonis, bukan saja antar sesama 

umat Islam, namun juga dalam hubungannya 

dengan umat non-Islam. Tatanan masyarakat 

yang dibangun Rasulullah SAW, adalah 

modal penting yang melandasi 

perkembangan Islam selanjutnya. 

Masyarakat Madinah dibangun di atas asas 

keteladanan, persaudaraan, persamaan, 

toleransi, musyawarah, tolong menolong 

serta keadilan dan ketundukan terhadap 

konstitusi. 

Setelah Rasulullah SAW wafat, 

dinamika pemerintahan umat Islam mulai 

berubah, terlebih sebelum wafat, Rasulullah 

SAW tidak meninggalkan wasiat kepada 

siapa kepemimpinan umat ini akan 

diserahkan. Ini menjadi permasalahan 

tersendiri dalam tubuh Sahabat, dan menjadi 

perdebatan panjang para sarjana muslim 

mengenai syarat-syarat pemimpin umat 

Islam. Namun setelah diadakan 

musyawarah, terpilihlah Abû Bakar 

menggantikan Rasulullah SAW (khalîfah) 

sebagai pemimpin umat Islam.
23

 

Selanjutnya, pengangkatan ʻUmar 

bin Khattab menjadi khalîfah melalui 

penunjukan langsung oleh Abû Bakar, 

pengangkatan ʻUtsman bin ʻAffan melalui 

pemilihan dan pengangkatan ʻAli bin Abî 

Thâlib yang kontroversial dan memunculkan 

kecemburuan terutama keluarga Umayyah 

yang pada akhirnya meletus perang Shiffîn 

dan berdirilah pemerintahan dinasti 

Umayyah. Selama masa pergolakan inilah 

                                                             
23

 Khalid Ibrahim Jindan, Teori Politik Islam: Telaah 

Kritis Ibnu Taimaiyah Tentang Pemerintahan Islam., h. 1-

2 



Abd Ghoffar, hal : 80-89 

  Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI) 

Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan 
 
 

 

85 

sejarah Islam memberikan rekaman 

kelahiran berbagai ragam faksi politik yang 

membentuk spektrum pemikiran politik 

Islam selanjutnya.
24

 

Meski berbeda cara pengangkatan 

mereka, pada hakikatnya semua Khulafâ` al-

Rasyidûn (pengganti Rasulullah SAW yang 

cerdas) itu dipilih atas dasar musyawarah. 

Kepemimpinan umat Islam selanjutnya 

mengalami kualitas yang pasang surut. 

Setelah berakhirnya masa Khulafâ` al-

Rasyidûn, pemerintahan umat Islam 

mengalami perubahan yang drastis di masa 

Bani Umayyah, Bani Abbasiyah, dan 

seterusnya. Pergolakan politik dalam tubuh 

umat Islam semakin kompleks lagi.  Sampai 

akhirnya, ditandatanganinya Konferensi 

Lausanne oleh Mustafa Kemal Ataturk pada 

tahun 1341 H di masa kepemimpinan Abdul 

Majid II atas Daulah Utsmaniyah, yang 

terjebak dalam pusaran kekalahan perang 

dunia I, dan menghapuskan sistem 

kekhalîfahan dalam dunia Islam telah 

merubah wajah perpolitikan dunia Islam 

secara total.
25

 

Ketika itu Inggris mengajukan 

syarat agar diakuinya kemerdekaan Turki 

setelah kekalahan Daulah Utsmaniyah dari 

Sekutu dalam Perang Dunia I. Syarat itu 

meliputi empat pokok: 1) Dihapuskannya 

Khilâfah Utsmaniyah; 2) Penyitaan 

kekayaan khalîfah; 3) Diusirnya khalîfah 

serta pengikut-pengikut setia khalîfah dan 

Islam dari Turki; 4) Pembentukan konstitusi 

sipil (sekulerisasi) untuk menggantikan 

konstitusi Turki yang sebelumnya 

berlandaskan Islam.
26

 Sejak itulah pola 

pemerintahan dengan sistem khilâfah dalam 

umat Islam berakhir.
27

 Sistem pemerintahan 

                                                             
24

 Ibid., h. 3 
25

 Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam Dirasah 

Islamiyah II...., h. 180-181. M. Iqbal, Fiqh Siyasah 

Kontekstualisasi Doktrin Politik Islam, Jakarta, Gaya 

Media Pratama, Cet. II, 2007, h. 98-102 
26

 Yuli Rachmawati, Ringkasan Buku Malapetaka 

Runtuhnya Khilafah, Karya Abdul Qadim Zallum, 

http://yulrachmawati.blogspot.com/2012/11/alurringkasan

-buku-malapetaka-runtuhnya_7.html. Diakses 28-08-

2013, 22.30 WIB  
27

 Kekhalifahan Turki Utsmani dihapus pada tanggal 1 

Nopember 1922 dan pada tanggal 29 Oktober 1923 secara 

resmi Republik Turki yang sekuler diproklamirkan 

dengan presiden pertama Mustafa Kemal Attaturk, pendiri 

umat Islam pasca Daulah Utsmaniyah 

mengalami metamorfosis lagi. Umat Islam 

terpencar menjadi negara-negara yang saling 

berdiri sendiri bahkan kadang saling 

bersitegang dan saling serang. 

Dari sini sejarah perjalanan sistem 

pemerintahan dalam tubuh umat Islam 

setidaknya terdapat empat model 

pemerintahan: 1) Pemerintahan Rasulullah 

SAW; 2) Pemerintahan Khulafâ` al-

Rasyidûn; 3) Pemerintahan daulah-daulah 

Islamiyah; 4) Pemerintahan dalam bentuk 

negara-negara. 

Dalam perjalanannya yang panjang 

itu, Islam pernah merasakan masa kemajuan 

yang gemilang (golden years), dan ada juga 

masa kemundurannya (darkness). Bahkan di 

dalam satu sistem pemerintahan yang sama 

pun, umat Islam mengalami pasang surut 

kualitas kehidupan sosial politiknya, artinya 

sebuah sistem pemerintahan bukan menjadi 

penentu kemajuan. Dari sini sistem 

pemerintahan tidak memberikan jaminan 

terpenuhinya kesejahteraan dan dijunjungya 

keadilan. Meski tidak dipungkiri dari 

berbagai pengalaman sistem politik dan 

pemerintahan yang telah ada umat Islam 

telah mencetak sejarah baru dunia. 

3. Pandangan para Tokoh tentang 

pembidangan peran Agama - Politik 

Dalam memahami sebuah ajaran 

ataupun konsep, maka harus diupayakan 

pemahaman secara konprehensip agar bisa 

menyentuh keseluruhan anasir yang di 

kandung di dalamnya. Sebaliknya, 

pemahaman secara parsial akan memberikan 

informasi yang kurang lengkap dan sering 

kali memunculkan misunderstanding 

(kesalahpahaman) bagi mereka mengambil 

pemahaman yang secara sepotong-sepotong. 

Untuk meninjau Islam dari segala 

aspeknya, menurut al-Maududi, kita harus 

mengacu pada doktrin tauhid.
28

 Menurutnya, 

Islam bukan sekedar seperangkat akidah dan 

ritus, yang mengatur tentang hubungan 

                                                                                                   
Turki modern (1888-1938 M), Suplemen Ensiklopedi 

Islam...., h. 115 
28

 Dalam hal ini tauhid harus dipersepsikan sebagai the 

absolut sovereignty of God (Pengakuan akan kedaulatan 

Tuhan)dan total subimisson to the God (Penyerahan 

secara total kepada-Nya).  Lihat Abu A‟la al-Maududi, 

The Islamic Law and Constitution, (Lahore: Islamic 

Publication Ltd. 1977),h.120. 

http://yulrachmawati.blogspot.com/2012/11/alurringkasan-buku-malapetaka-runtuhnya_7.html.%20Diakses%2028-08-2013
http://yulrachmawati.blogspot.com/2012/11/alurringkasan-buku-malapetaka-runtuhnya_7.html.%20Diakses%2028-08-2013
http://yulrachmawati.blogspot.com/2012/11/alurringkasan-buku-malapetaka-runtuhnya_7.html.%20Diakses%2028-08-2013


Abd Ghoffar, hal : 80-89 

  Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI) 

Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan 
 
 

 

86 

antara Tuhan dengan makhluk. Islam tidak 

hanya mengajarkan tentang wudhu, shalat, 

zakat, haji, dan praktek-praktek ritual 

lainnya dalam rangka mengabdi pada sang 

Khalik. Kesempurnaan ajaran Islam, selain 

yang ditunjukkan dengan serangkaian 

hubungan tersebut, juga dipersepsikan 

sebagai sebuah program rinci bagi 

kehidupan manusia dan meliputi seluruh 

aspek kehidupan manusia.
29

 Baginya, Islam 

merupakan prinsip moral, etika, estetika 

serta pedoman dalam segala aspek 

kehidupan, baik politik, sosial dan ekonomi. 

Sebagai konsekuensinya, maka kita harus 

menegakkan dan menjalankan rambu-rambu 

atau aturan-aturan yang terdapat dalam The 

Divine Law (hukum Ilahi) yang secara 

konprehensip sudah diturunkan kepada 

Rasulullah dan sudah disampaikan pula 

olehnya secara keseluruhan tanpa ada yang 

ketinggalan secuilpun, yakni dengan 

menjadikan syari‟ah sebagai undang-undang 

negara.
30

 Syari‟ah diundangkan oleh Allah 

selaku Syari‟ kepada umat manusia untuk 

dijadikan pedoman dalam menjalankan roda 

kehidupan. Efektifitas dari perberlakuan 

syari‟ah merupakan jaminan bagi kita bisa 

hidup secara damai, sejahtera, adil dan 

makmur. 

Dalam konsepsi politik al-Maududi, 

prinsip yang paling fundamental adalah 

kedaulatan (sovereignty). Kedaulatan 

tertinggi, dalam konsep al-Maududi, adalah 

kedaulatan yang ada di tangan Tuhan. 

Prinsip ini memberikan pengertian bahwa 

Tuhan diposisikan sebagai Law giver 

(pemberi hukum) dan pemegang wewenang 

legislasi.
31

  Kekuasaan legislatif secara 

mutlak sepenuhnya ada pada Tuhan. Oleh 

karena itu pula yang berkompeten membuat 

dan merumuskan undang-undang adalah 

Tuhan itu sendiri. 

Sementara itu, pada posisi 

berseberangan, rakyat harus diposisikan 

sebagai wakil-wakil-Nya (sistem 

kekhalifaan manusia) yang bertugas 

menterjemahkan rumusan udang-undang 

                                                             
29

 Abu A‟la al-Maududi,  Nidzam al-Hayah fi al-slam, 

(Syria: International Islamic Federation of Student 

Organization, 1978),h.11. 
30

 Al-Maududi,  The Islamic Law, h. 158. 
31

 Ibid., h. 130-132. 

yang sudah ditetapkan oleh Tuhan.
32

 Dalam 

demokrasi Islam, lanjutnya, pemerintah dan 

rakyat yang membentuknya harus bersama-

sama berusaha memenuhi kehendak dan 

tujuan Tuhan.
33

 Dengan demikian, sistem 

pemerintahan yang harus dijalankan, 

menurutnya, adalah “teo-demokrasi”,
34

 

yakni suatu sistem pemerintahan demokrasi 

Ilahi. Dalam hal ini, rakyat diberi kedaulatan 

relatif (terbatas) di bawah pengawasan 

Tuhan (a limited popular sovereignty under 

the suzerainty of God).35 Pemerintah dan 

rakyat secara bersama-sama pula, dalam 

kapasitasnya sebagai wakil Tuhan, 

berpartisipasi menjalankan hukum Tuhan 

dan berperan serta pula dalam mengontrol 

efektifitas dari pemberlakuan hukum 

tersebut. 

Bagaimana al-Maududi 

memposisikan rasul dalam sistem 

sebagaimana yang sudah dikemukakan. 

Dalam hal ini, posisi rasul adalah sebagai 

wakil Tuhan yang menjadi penyambung 

lidah antara Tuhan dan manusia. Perspektif 

ini akan mengantarkan kita pada 

pemahaman bahwa Islam itu adalah agama 

dan sekaligus juga negara. Menurut 

pendangan ini, di samping sebagai 

seperangkat ajaran-ajaran agama, Islam juga 

mengenal sistem kenegaraan. Dalam hal ini, 

kapasitas Nabi Muhammad di samping 

sebagai Rasul, juga berfungsi sebagai kepala 

negara. Misi yang diemban oleh Nabi 

Muhammad adalah misi ganda, yaitu 

menyebarluaskan ajaran agama Islam dan 

juga menjalankan roda pemerintahan, maka 

secara otomatis segala persoalan yang ada 

sangkut pautnya dengan negara juga diatur 

oleh Islam. 

Konsep yang hampir sama dengan 

apa yang dikemukakan al-Maududi adalah 

konsep Imam Khomaini. Menutnya, Islam 

adalah agama yang konprehensif dan tidak 

                                                             
32

 Al-Maududi, Nidzam, h. 60-63; dan al-Khilafah, h. 63-

67. 
33

 Al-Maududi, Nidzam, h.63. 
34

 Istilah tersebut diintrodusir dan dipopulerkan olehnya 

dalam perdebatan di Majelis Konstituante Pakistan pada 

tahun 1949. Penjelasan selengkapnya dapat dilihat dalam 

Taufik Adnan Amal, Islam dan Tantangan Modernitas: 

Studi Atas Pemikiran Hukum Fazlur Rahman, (Bandung: 

Mizan, 1989), h. 61. 
35

 Al-Maududi, The Islamic Law, h. 133. 



Abd Ghoffar, hal : 80-89 

  Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI) 

Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan 
 
 

 

87 

mengenal pemisahan antara agama dan 

politik.
36

 Konsep pemikiran politik Imam 

Khomaini dikenal dengan “Wilayat al-

Faqih” sebagaimana yang tuangkan dalam 

karyanya “Hokumat-i al-Faqih” 

sebagaimana yang dituangkan dalam 

karyanya “Hokumat-i Islami: Wilayat al-

Faqih”. Konsep tersebut merupakan 

kepanjangan dari doktrin “Imamah” 

Syi‟ah.
37 Dalam konsep “Wilayat al-Faqih” 

ini pemerintahan harus dikendalikan oleh 

para “mullah” atau ulama, dalam hal ini 

harus dipilih oleh para mujtahid, karena 

mereka harus menguasai dan mampu 

menjalankan hukum Tuhan. Dengan 

demikian, pemegang kekuasaan politik, para 

“mullah”, hanya menjalankan hukum-

hukum Tuhan dalam mengatur tatanan 

kehidupan bermasyarakat. Pemerintahan 

yang ideal, menurutnya, adalah pemerintah 

model Rasulullah dan „Ali bin Abi Thalib. 

Dengan demikian, kekuasaan legislatif 

sepenuhnya ada pada Tuhan, sedangkan 

kekuasaan eksekutif dan yudikatif dipegang 

oleh kaum “mullah” atau kaum faqih.
38

 

                                                             
36

 Keterangan selengkapnya mengenai hal tersebut dapat 

dilihat dalam Ayatullah Khomaini, “Sebuah Pandangan 

tentang Pemerintah Islam”, dalam Salim Azzam (ed.), 

Beberapa Pandangan tentang Pemerintahan Islam, 

(Bandung: Mizan, 1990), h. 115-146. Lihat juga Edward 

Mortimer, edisi Indonesia, Islam dan Kekuasaan, 

(Bandung: Mizan: 1987), h. 117. 
37

 Untuk mengetahui doktrin Imamah secara mendetail, 

lebih lanjut lihat dalam M.H aba aba‟i, Shi‟ite Islam, di 

Indonesiakan oleh Djon Effendi, Islam Syi‟ah: Asal-usul 

dan Perkembangannya, (Jakarta: Grafitti Pers, 1989), h. 

199-257; Murta‟a Muahhari, Man and Universe, 

diterjemahkan oleh Musa AL-Khadzim Syamsuri, 

Imamah, (t.tp.: Yayasan as-Sajjad, 1990); Moojan 

Momen, An Introduction to Shi‟i Islam: The History and 

Doctrin of Twelver Shi‟ism, (New Haven: Yale University 

Press, 1985), h. 196; dan Meth Keiraha, Origin and Early 

Development of Shi‟a Islam, diterjemahkan oleh S. 

Husain M. Jafri, Islam Syi‟ah dari Saqifah Sampai 

Imamah, (Jakarta: Pustaka Hidayat, 1989), h. 383-416. 
38

 Penjelasan lebih lanjut dapt dilihat dalam Ahmad 

Mousawi, “Teori Wilayat al-faqih: asal Mula dan 

Penampilannya dalam Literatur Hukum Syi‟ah”, dalam 

Mumtaz Ahmad (ed.), Masalah-masalah Teori Politik 

Islam, (Bandung: Mizan, 1993), h. 130-133; Riza Sihbudi, 

“Tinjauan Teoritis dan Praktis atas Konsep Wilayat al-

Faqih: Sebuah Study Pengantar”, dalam majalah Ulumul 

Qur‟an, no. 2, vol. IV, th. 1993, h. 77; juga “Mazhab 

Syi‟ah: Kasus “Wilayat al-Faqih”, dalam majalah 

Islamika, no. 5, th. 1994, h. 47. 

Kalangan reformis muslim seperti, al-

Tahtawi,
39

 memberikan penilaian tentang 

kekuasaan eksekutif, yang menurutnya, 

selama ini berada di tangan raja atau sultan 

dan dipersepsikan secara absolut, harus 

dibatasi.
40

 Dalam sebuah negara tidak boleh 

memposisikan penguasa sebagai tuan dan 

rakyat sebagai hamba. Ulama dan rakyat 

lainnya adalah mitra oenguasa, yang 

kesemuanya harus tunduk pada undang-

undang.
41

 Tidak jarang al-Tahtawi 

melontarkan kritik terhadap pemerintahan 

Muhammad Ali Pasya yang dianggapnya 

diktator. Untuk mengembalikan citra baik 

dan pamor Islam pada umumnya dan Mesir 

secara khusus, maka di Mesir harus 

diselenggarakan pemerintahan yang 

demokratis. Dan iklim demokratis yang 

selama ini diberlakukan di Barat, 

lanjutannya, sama sekali tidak bertentangan 

dengan ajaran Islam. 

Lebih jauh lagi „Ali „Abd al-Raziq 

secara lebih berani untuk berbeda dengan 

pandangan kedua tokoh (al-Maududi dan 

Khomaini) di atas. Pandangan beliau 

dituangkan dalam karya kontroversial dan 

monumentalnya, al-Islam wa al-Ushul al-

Hakim.42 Karya ini terdiri atas tiga bagian, 

yakni al-Khlafah wa al-Islam, al-Hukumah 

wa al-Islam, al-Hukumah wa al-Islam dan 

al-Khilafah wa al-Hukumah fi al-Tarikh. 

Menurutnya, khilafah bukan merupakan 

sesuatu yang wajib. Para ulama yang 

menyatakan hal itu wajib Cuma berdasarkan 

konsensus, bukan berdasarkan al-Qur‟an dan 

hadis. Dengan demikian, khilafah bukan 

merupakan aqidah dan syariah.
43

 

                                                             
39

 Perjalanan karir beliau dapat dibaca dalam J. Brugman, 

An Introduction to the History Arabic Literature in Egypt, 

(Leiden: E.J. Brill, 1984), h. 18-19. Lihat juga 

perkembangannya di Mesir dalam Charles C. Adams, 

Islam and Modernism in Egypt, (New York: Russel and 

Russel, 1968). 
40

 Harun Nasution, Pembaharuan falam Islam, h. 46-47 
41

 Lihat Erwin I.J., Rosenthal, Islam in The Modern 

National State, (Cambridge: The Cambridge University 

Press, 1965), h. 66. 
42

 Penjelasan selengkapnya lihat „Ali Abd al-Razaq, al-

Islam wa al-Ushul al-Hukum: Bahts fi al-Khilafah wa al-

Hukumah fi al-Islam, (Mesir: Maktabah Mishriyah, 

1992). 
43

 Ibid., h. 11-16. 



Abd Ghoffar, hal : 80-89 

  Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI) 

Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan 
 
 

 

88 

Kapasitas Nabi Muhammad, 

lanjutannya sebagai Rasul menjalankan 

risalah, bukan pemerintah, dan agama 

bukanlah negara.
44

 Islam  itu hanya sebatas 

agama saja. Menurut pandangan ini, 

kapasitas Nabi Muhammad selaku 

pemangku risalah Islam hanyalah seorang 

Rasul. Fungsi Rasul hanya menyebarluaskan 

ajaran agama dan sama sekali tidak ada 

sangkut pautnya dengan masalah-masalah 

negara. Dengan demikian, label Islam hanya 

bisa dilekatkan pada agama dan daya 

kohesiennya terhadap negara akan luntur 

sama sekali. Jargon yang di usung oleh 

persepsi ini adalah “agama islam, yes” dan 

“negara islam, no”. 

Kekuasaan Rasul atas kaumnya 

adalah kekuasaan rohaniah yang bersumber 

pada keimanan dalam hati. Sedangkan 

kekuasaan seorang raja adalah kekuasaan 

fisik yang berpijak pada ketaatan jasmaniyah 

tanpa sedikitpun ada hubungannya dengan 

hati (keimanan), dan pengaturannya hanya 

berhubungan dengan urusan duniawi. 

Kepastiannya sebagai rasul tidak memiliki 

tendensi dan pretensi apapun dalam urusan 

politik. Sepanjang hidupnya, Rasulullah 

tidak pernah mengisyaratkan adanya agama 

islam atau negara Arab. Beliau juga tidak 

dipanggil kehadirat Allah sebelum 

merampungkan misi-misi kerasulannya, 

bukan kepemimpinannya.
45

 

Tegasnya, menurut beliau ajaran 

Islam tidak mengenal lembaga khalifah 

apabila mewajibkan kepada kaum muslimin, 

tetapi juga tidak menolak keradaanya. Islam 

tidak pernah memerintahkan dan melarang 

khalifah. Semuanya diserahkan kepada kita 

untuk dipertimbangkan dengan rasio kita, 

yang untuk selanjutnya disesuaikan dengan 

situasi dan kondisi disekitar kita.
46

 

 

C. KESIMPULAN 

 

Menurut al-Maududi, Islam merupakan 

prinsip moral, etika serta pedoman dalam aspek 

kehidupan, baik politik, sosial dan ekonomi. 

Kedaulatan (sovereignty) ada di tangan Tuhan. 

Tuhan diposisikan sebagai law giver (pemberi 

                                                             
44

 Ibid., h. 64-65. 
45

 Ibid., h. 83-87. 
46

 Ibid., h. 103. 

hukum) dan pemegang wewenang legislasi, 

sedangkan rakyat diposisikan sebagai wakil-

wakilnya. 

Dalam konsep “Wilayat al-Faqih” 

Imam Khumaini, kekuasaan legislatif 

sepenuhnya ada pada Tuhan, sedangkan 

kekuasaan eksekutif dan yudikatif dipegang 

oleh kaum “mullah” atau kaum fiqih. 

Sedang menurut „Ali Abdul al-Raziq, 

Islam tidak mengenal lembaga khalifah apabila 

mewajibkannya, tetapi juga tidak menolak 

keberadaannya. Islam tidak pernah 

memerintahkan dan melarang khalifah. 

Semuanya diserahkan kepada kita untuk 

dipertimbangkan sesuai dengan rasio kita. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Aba‟i, M.H Aba, (1989) Shi‟ite Islam, diterjemah 

oleh Djon Effendi, Islam Syi‟ah: Asal-usul 

dan Perkembangannya, Jakarta: Grafitti 

Pers. 

Al-Razaq, Ali Abd., (1992) Al-Islam wa al-Ushul al-

Hukum: Bahts fi al-Khilafah wa al-

Hukumah fi al-Islam, (Mesir: Maktabah 

Mishriyah. 

Ali, A. Mukti, Alam Pikiran Islam Modern di India 

dan Pakistan, Cet. I; Bandung: Mizan. 

Al-Maududi, Abu Al-A‟la,  (1983) Al-Khilafah wa 

al-Mulk, alih bahasa, Muhammad al-Bakir, 

Khilafah dan Kerajaan, Cet.II; Bandung: 

Mizan. 

Alqar, Hamid, (1981) Islam and Revolution: Writing 

andDeclaration of Imam Khomaini, 

Berkeley: Mizan Press. 

Adam, Charles J., (1987) Maududi dan Negara 

Islam, dalam Jhon L. Esposito, Foice of 

Resurgent Islam, alih bahasa, Bakir Siregar, 

Dinamika Kebangunan Islam, Jakarta: 

Rajawali.  

Adams, Charles C., (1968)  Islam and Modernism in 

Egypt, New York: Russel and Russel. 

 

Amin, Ahmad, (1979)  Zu‟ama‟ al-Ishlah fi „Ashr 

al-Hadis, Cet. IV: Mesir: Maktabah al-

Nahdah.  

Azra, Azyumardi, (1996) Pergolakan Politik Islam 

dari Fundamentalisme, Modernisme hingga 

Post Modernisme, Cet. I; Jakarta: 

Paramadina.  

 



Abd Ghoffar, hal : 80-89 

  Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI) 

Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan 
 
 

 

89 

Al-Maududi, Abu A‟la, (1977) The Islamic Law and 

Constitution, Lahore: Islamic Publication 

Ltd.  

Al-Maududi,  Abu A‟la, (1978) Nidzam al-Hayah fi 

al-Islam, Syria: International Islamic 

Federation of Student Organization. 

Amal, Taufik Adnan, (1989) Islam dan Tantangan 

Modernitas: Studi Atas Pemikiran Hukum 

Fazlur Rahman, Bandung: Mizan.  

Bakhash, Shaul, (1985) The Reign of the Ayatollahs: 

Iran and the Islamic Revoution, London: 

I.B. Tauris & Co. Ltd.,  

Brugman, J., (1984) An Introduction to the History 

Arabic Literature in Egypt, Leiden: E.J. 

Brill. 

Brockelmann, Carl, (1982) History of the Islamic 

People, London: Routledge & Kegan Paul. 

Esposito, John L., (1990) Islam and Politics, alih 

bahasa, Joesoef Sou‟yb, Islam dan Politik, 

Jakarta: Bulan Bintang. 

Hougson, Marshal G.S., (1974) The Venture of 

Islam: Concience and History in a World 

Civilization, Chicago: The University of Chicago 

Press. 

Islamika, Majalah, No. 5, th. 1994 

Khomaini, Ayatullah, (1990)“Sebuah Pandangan 

tentang Pemerintah Islam”, dalam Salim 

Azzam (ed.), Beberapa Pandangan tentang 

Pemerintahan Islam, Bandung: Mizan. 

 Keiraha, Meth, (1989) Origin and Early 

Development of Shi‟a Islam, diterjemahkan 

oleh S. Husain M. Jafri, Islam Syi‟ah dari 

Saqifah Sampai Imamah, Jakarta: Pustaka 

Hidayat. 

Lewis, Bernard, (1993) Islam History: Ideas, People 

and Events in the Middle East, Cet. II: 

Illions: Open Court Publishing Company. 

Mortimer, Edward, edisi Indonesia, (1987) Islam 

dan Kekuasaan, Bandung: Mizan.  

Mameelah, Maryam, (1983) Islam in Theory and 

Practice, New Delhi: Taj Company. 

Mousawi, Ahmad, (1993) “Teori Wilayat al-faqih: 

asal Mula dan Penampilannya dalam 

Literatur Hukum Syi‟ah”, dalam Mumtaz 

Ahmad (ed.), Masalah-masalah Teori 

Politik Islam, Bandung: Mizan.  

Muahhari, Murta‟a, (1990) Man and Universe, 

diterjemahkan oleh Musa Al-Khadzim 

Syamsuri, Imamah, t.tp.: Yayasan as-Sajjad,  

Momen, Moojan, (1985) An Introduction to Shi‟i 

Islam: The History and Doctrin of Twelver 

Shi‟ism, New Haven: Yale University Press.  

Nasution, Harun, (1922) Pembaharuan dalam Islam: 

Sejarah Pemikiran dan Gerakan, Cet. IX: 

Jakarta: Bukan Bintang.  

Nu‟mani, Muhammad Manzur, (1988) al-Saurat 

Iranifi Mizani Islam, diterjemahkan oleh 

Zeyd Husein Alhamid, Revolusi dalam 

Timbangan Islam, t.tp.: Amarpress. 

Rahnema, Ali, (1995) Pioneers of Islam Revival, 

diterjemahkan oleh Ilyas Hasan, Perintis 

Zaman Baru Islam, Bandung: Mizan.  

Rosenthal, Erwin I.J., (1965) Islam in The Modern 

National State, Cambridge: The Cambridge 

University Press.  

Rude, George, (1966) Revolutionary Europe 1783-

1815, New York: Harpar dan Row 

Publishers. 

Sadzali, Munawir, (1993) Islam dan Tata Negara: 

Ajaran, Sejarah dan Pemikiran, edisi V; 

Jakarta: UI Press. 

Sihbudi, Riza, (1996) Biografi Politik Imam 

Khomaini, Jakarta: Gramedia. 

Sihbudi, Riza, (1989) Dinamika Revolusi Islam Iran, 

Jakarta: Pustaka Hidayat. 

Ulumul Qur‟an, Majalah, No. 2, vol. IV, th. 1993 

 

Smith, Wilfred Cantwell,  (1959) Islam in Modern 

History, New York: A. Mentor Books. 

Watt, W. Montgonery, (1995) The Eenfluence of 

Islam in Medieval Europe, alih bahasa, 

Hendro Prasetyo, Islam dan Peradaban 

Dunia: Pengaruh Islam atas Eropa Abad 

Pertengahan, Jakarta: Gramedia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


