AHSANA MEDIA

Jurwal Peaiikiran, Pewdidiban dan Peneditian Ae-bbmian

P-ISSN : 2354-9424
E-ISSN : 2549-7642

Vol. 5, No.1 Februari 2019
http.//journal.uim.ac.id/index.php/ahsanamedia

AGAMA DAN POLITIK DALAM BINGKAI HISTORIS PERKEMBANGAN
PEMIKIRAN ISLAM

Oleh:
Abd. Ghoffar
FAI Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan
Email : aswajapamekasan@gmail.com

ABSTRAK

Tarik ulur perbincangan mengenai persepsi tentang islam apakah sebagai serangkaian ajaran-ajaran agama saja atau
juga sekaligus sebagian sistem negara yang mengatur kekuasaan politik negara sebenarnya sudah mencuak
kepermukaan sebagai sebuah isu central sejak akhir abad X1X dan memasuki awal abad XX. Persepsi tentang Islam ini
amat signifikan bagi perkembangan wacana agama dan politik yang hingga detik ini masih aktual di diskusikan. Dari
perbincangan topik ini pula di lahirkan sederetan tokoh intelektual yang sempat mengisi lembaran sejarah dan
menorehkan tinta emas melalui ide-ide atau konsep-konsepnya tentang agama dan negara yang sampai pada processor
otak kita sekarang ini. Melalui merekalah kita bisa mentransfer pemikiran sehingga terjadi trans ide. Pembahasan
yang berorentasi pada pemikiran intelektual muslim ini amat bermanfaat bagi kita dalam rangka reformulasi persepsi
kita tentang agama dan politik agar bisa lebih aplicable dalam berwawasan keislaman dan kenegaraan.

Keyword : Pemikiran, Politik, Islam

ABSTRACT

The tug of war regarding the perception of Islam whether as a series of religious teachings or also at the same time a
part of the state system that regulates the political power of the state has actually exposed the surface as a central issue
since the end of the nineteenth century and entered the early twentieth century. This perception of Islam is very
significant for the development of religious and political discourses which until now are still being discussed. From the
discussion of this topic also was born a series of intellectual figures who had filled out the history sheet and carved gold
ink through their ideas or concepts about religion and the state that reached the processor of our brain today. Through
them we can transfer thoughts so that trans ideas occur. The discussion that is oriented towards Muslim intellectual
thinking is very useful for us in order to reformulate our perceptions of religion and politics in order to be more
applicable in Islamic and state-of-the-art insight.

Keyword : Thought, Politic, Islam

A. PENDAHULUAN dunia Islam terdepan di bidang politik dan

Abad XVIII merupakan titik kritis bagi
supremasi peradaban Islam yang ditandai oleh
gelombang reformasi secara kolosal di negara-
negara Barat.! Pandangan kontras tersebut telah
memposisikan Barat sebagai negara yang
berperadaban  maju,  sebaliknya Islam,
terbelakang, marginal dan tersisih  dari
percaturan peradaban maju.®? Yang semula

! Sebagai gambaran dari arus perjalanan tersebut bisa
dilihat dalam Marshal G.S. Hougson, The Venture of
Islam: Concience and History in a World Civilization, vol
I11, (Chicago: The University of Chicago Press, 1974), h.
144,

2 Informasi selengkapnya mengenai hal tersebut dapat
dibaca dalam George Rude, Revolutionary Europe 1783-
1815, (New York: Harpar dan Row Publishers, 1966), h.
9; lihat juga Ahmad Amin, Zu'ama’ al-Ishlah fi ‘Ashr al-
Hadis, (Cet. IV: Mesir: Maktabah al-Nahdah, 1979), h. 8.

menjadi pemandu hampir di setiap diskursus
peradaban,®maka secara berangsur dominasi
dan supermasi tersebut runtuh dan jatuh ke
tangan hegemoni kolonialisme Barat, yang
dirampungkan oleh Barat pada abad XIX.*

® Penjelasan lebih lanjut tentang hal tersebutdapat dibaca
misalnya dalam W. Montgonery Watt, The Eenfluence of
Islam in Medieval Europe, alih bahasa, Hendro Prasetyo,
Islam dan Peradaban Dunia: Pengaruh Islam atas Eropa
Abad Pertengahan, (Jakarta: Gramedia, 1995), khususnya
bab 11, 1l dan V. Lihat juga Harun Nasution,
Pembaharuan dalam Islam: Sejarah Pemikiran dan
Gerakan, (Cet. IX: Jakarta: Bukan Bintang, 1922), h. 13.

* Lihat Bernard Lewis, Islam History: Ideas, People and
Events in the Middle East, (Cet. II: lllions: Open Court
Publishing Company, 1993), h. 3. Gambaran mengenai
dunia Islam abad XIX dapat dilihat dalam Carl



Abd Ghoffar, hal : 80-89

Disinyalir oleh Abdel Kadir Khatibi,
salah seorang pemikir kontemporer Maroko,
bahwa dominasi kolonialisme Barat tidak hanya
menciptakan perjalanan politik yang carut
marut, akan tetapi juga telah menyulap dunia
islam dihuni oleh masyarakat yang bisu (silent
societies). Sebagai konsekuensinya, maka
penetrasi ide, konsep dan seluruh bangunan
budaya Barat sebagai budaya topdog (sentral
dan unggul) terhadap dunia islam yang
underdog (marginal) tidak bisa terelakkan.’

Kesadaran untuk melepaskan diri dari
keterpurukan baru mulai menampakkan bibit-
bibitnya pada awal abad XX, dengan secara
serta merta tokoh-tokoh dan pemimpin-
pemimpin Islam baru membau mengagendakan
perbaikan dan pembaharuan. Diskursus yang
paling baku didiskusikan adalah masalah
relevansi antara din (agama) dan daulah.® Dari
diskursus tersebut muncul perdebatan pola
sistem kenegaraan, seperti khilafah dan
sebagainya. Atas dasar hal-hal yang telah
disebutkan ini, maka dalam tulisan ini akan
dikemukakan pembahasan mengenai  hal
tersebut, khususnya konsep yang ditawarkan
oleh al-Maududi, " Khomaini,® Rif’at al-
Tahtawi dan Ali ‘Abd al-Raziq.

Brockelmann, History of the Islamic People, (London:
Routledge & Kegan Paul, 1982), h. 344-437.

® Pernyataan tersebut dilansir oleh Azyumardi Azra dalam
bukunya, Pergolakan Politik Islam dari
Fundamentalisme, Modernisme hingga Post Modernisme,
(Cet. I; Jakarta: Paramadina, 1996), h. 92.

® Hingga kini, diskursus tersebut tetap laku untuk
diperdebatkan. Dari perdebata, khususnya mengenai
tipologi dari sistem kenegaraan yang berlaku di dunia
Islam dapat dipetakan menjadi tiga, yakni negara sekuler,
seperti Turki, negara Islam, seperti Arab Saudi, dan
negaranya muslim, seperti Indonesia. Penjelasan lebih
lanjut mengenai pemetaan dan kecenderungan pola-pola
tersebut dapat dilihat misalnya dalam Wilfred Cantwell
Smith, Islam in Modern History, (New York: A. Mentor
Books, 1959), khususnya bab 3 dan 7. Lihat pula John L.
Esposito, Islam and Politics, alih bahasa, Joesoef Sou’yb,
Islam dan Politik, (Jakarta: Bulan Bintang, 1990), h. 132
dst.

" Nama lengkapnya adalah Maulana Sayyid Abul A’la al-
Maududi. Perjalanan hidup dan kiprahnya bisa ditelusuri
misalnya dalam Maryam Mameelah, Islam in Theory and
Practice, (New Delhi: Taj Company, 1983), h. 260. Lihat
juga A. Mukti Ali, Alam Pikiran Islam Modern di India
dan Pakistan, (Cet. I; Bandung: Mizan, 1993), h. 238;
Abul A’la al-Maududi, al-Khilafah wa al-Mulk, alih
bahasa, Muhammad al-Bakir, Khilafah dan Kerajaan,

81

Adapun rumusan masalah dalam kajian
ini adalah
1. Bagaimana definisi politik menurut Islam?

2. Bagaimana hubungan serta pembidangan
peran antara agama dan negara menurut al-
Maududi, Khomaini, Rif’at al-Tahtawi dan
Ali ‘Abd al-Raziq?

Hal ini bertujuan untuk :

1. Mengetahui definisi politik menurut Islam.

2. Mengetahui hubungan serta pembidangan
peran antara agama dan negara menurut al-
Maududi, Khomaini, Rif’at al-Tahtawi dan
Ali ‘Abd al-Razigq.

Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif berbentuk penelitian lapangan (field
research). Penelitian yang berbentuk lapangan
yang diidentifikasi dengan  pendekatan
naturalistik. ~ Penelitian  naturalistik  pada
hakikatnya mengacu kepada kondisi lingkungan
yang alamiah (natural).® Dalam pendekatan
naturalistik, peneliti berperan sebagai human
instrument secara menyeluruh menyesuaikan
diri ke dalam situasi yang wajar dan dalam

natural  setting sesuai dengan  kondisi
lingkungan yang dimasuki.
(Cet.ll; Bandung: Mizan,1983); Charles J. Adam,

Maududi dan Negara Islam, dalam Jhon L. Esposito,
Foice of Resurgent Islam, alih bahasa, Bakir Siregar,
Dinamika Kebangunan Islam, (Jakarta: Rajawali, 1987),
h. 110. Munawir Sadzali, Islam dan Tata Negara: Ajaran,
Sejarah dan Pemikiran, (edisi V; Jakarta: Ul Press, 1993),
h. 158.

® Biografi dan sepak terjang Imam Khomaini dapat
dilihat misalnya dalam Riza Sihbudi, Biografi Politik
Imam Khomaini, (Jakarta: Gramedia. 1996); juga
Dinamika Revolusi Islam Iran, (Jakarta:
PustakaHidayat,1989); al-Syaikh Muhammad Manzur
Nu’mani, al-Saurat Iranifi Mizani Islam,
diterjemahkanoleh Zeyd Husein Alhamid, Revolusi dalam
Timbangan Islam, (t.tp.: Amarpress 1988); Ali Rahnema
Pioneers of Islam Revival, diterjemahkan oleh Ilyas
Hasan, Perintis Zaman Baru Islam, (Bandung: Mizan,
1995); Hamid Algar, Islam and Revolution: Writing
andDeclaration of Imam Khomaini, (Berkeley: Mizan
Press, 1981), h.169-173;dan Shaul Bakhash,The Reign of
the Ayatollahs: Iran and the IslamicRevoution,(London:
I.B. Tauris & Co. Ltd., 1985), h. 38-40.

° EG Guba dan YS Lincoln, Effective Evaluation (San-

Francisco: Jossy-Bass Pub, 1985), 185.

Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI)
Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan



Abd Ghoffar, hal : 80-89
B. PEMBAHASAN

KONSEP ISLAM TENTANG POLITIK
DAN KENEGARAAN

1. Pengertian Politik

Kata politik pada mulanya terambil
dari bahasa Yunani dan atau Latin politicos
atau politocus yang berarti relating to
citizen. Keduanya berasal dari kata polis
yang berarti kota.!® Dalam bahasa Arab
politik menggunakan term siyasah yaitu
derivasi dari kata s@sa-yaslsu- saisan wa
siyasatan dengan mengikuti wazan fiil (kata
kerja) fa‘ala-yafilu-falan wa maf alan
yang berati mengatur dan mengemudikan.*!
Dalam kamus bahasa Arab siyasah
mempunyai arti proses perbaikan makhluk
dengan menunjukkan mereka kejalan yang
menyelamatkan baik saat ini maupun yang
akan datang. Sebuah konsentrasi hukum dan
menagement pemerintahan baik intern
maupun ekstern.*?

Secara terminologi kata siyasah
didefinisikan  sebagai  sebuah  proses
perbaikan makhluk dengan menunjukkan
mereka ke jalan yang menyelamatkan baik
di dunia maupun di akhirah, yang mencakup
para nabi secara khusus dan raja serta pucuk
pemerintahan baik secara dzahir dan bathin
(formal dan non formal). Menurut definisi
ini para wulama maupun tokoh dan
pendakwah juga masuk dalam kategori ini,
namun hanya secara bathin. Dan lebih
khusus lagi adalah proses pencegahan dan
pembelajaran  walaupun dalam prosesi
pembelajaran pembunuhan. Definisi ini
adalah definisi umum yang di benarkan oleh
Ibnu ‘Abidin dalam kitab Rad al-Mukhtar."

10 M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an, Bandung,
Mizan, Cet. XIX, 2007, h. 416
11 Ahmad Warson Munawwir, Kamus al-Munawwir, h.
677
12 Ma‘Iuf Luwis, al-Munjid F al-Lughah wa al-A ‘1am,
Bairut, Dar al-Masyrig, Cet. XXXX, 2003, h. 362
3 Dalam kitab Rad al-Mukhtar, karya Muhammad
Amin bin ‘Umar Ibnu °‘Abidin, 15/32, Maktabah
Syamilah Ibnu ‘Abidin mendefiniskan politik sebagai
berikut;

A iKE T bl L 185 g B oS 3
G LSRR sl 2 J'ﬁj‘ Sl JRan 25 ¢ gt 3 WS

82

Dari definisi ini, politik dibagi menjadi dua
yaitu politik yang zhalim yang dilarang
syari‘ah, dan politik yang adil yang
membela  kebenaran dan  mencegah
penganiayaan dan penindasan serta menolak
perusakan dan  melaksanakan  tujuan
syari‘ah.

Menurut Miriam Budiarjo politik
adalah usaha menggapai kehidupan yang
baik dari pada yang dihadapinya.”> Dalam
arti luas politik diartikan sebagai usaha
untuk menentukan peraturan-peraturan yang
dapat diterima baik oleh sebagian warganya
untuk  membawa masyarakat  kearah
kehidupan bersama yang tentram, harmonis
dan berkeadilan. Dari pengertian ini politik
dalam satu negara (state) berkaitan dengan
masalah kekuasaan (power), pengambilan

keputusan (decision making), kebijakan
public ~ (public  policy), wewenang
(authority), dan alokasi atau distribusi

(allocation or distribution). Cara-cara yang
dipakai bisa berupa persuasi (meyakinkan)
ataupun paksaan (coercion), karena tanpa itu
kebijakan hanya berhenti sebagai rumusan
keinginan yang tak sampai (statement of
intent). Politik pada dasarnya dapat dilihat
sebagai usaha penyelesaian konflik (conflict
resolution) atau kesepakatan bersama
(consensus). *°

0 B ) st Gl 26l AG2IG ¢ oifg sl
il o mdy ol s sVl Gl g
B 5 Y ol 3 e 18 JE a0 clblEd g ¢ gt
il 3 W B Y et ¢ d Bl g uld
Lole Li;:cj
% Nurul Huda, Sang Penakluk: Kumpulan Ibarat Untuk
Menjawab Tantangan Zaman, CV Perkasa Kediri, tt, h.
204 seperti yang terdapat dalam kitab Majm( ‘ah Sab ‘ah
Kutub Mufidah, Surabaya, al-Hidayah, h. 70-71. Lihat
juga dalam kitab Tarsyih al-Mustafidin, Dar al-Fikr,
Suriah, h. 38. Ab( al-Hasan ‘Ala‘uddin ‘Ali bin Khalil al-
Tharabalisi, Muin al-Hukkdm fima yataraddada al-
Khashmaini min al-Ahk&m,2/333, Maktabah Syadmilah
15 Plato dan aristoteles menyebutnya dengan en dam ania
atau the good life.
'8 Definisi ini merujuk pada pengertian yang dijelaskan
oleh Peter Merkl dalam bukunya Continuity and Change,
New York, harper and Row, 1967, h. 13. Dalam buku ini
Peter menyebut politics at its best is a noble ques for a
good order and justice (politik dalam bentuk yang paling
baik adalah usaha mencapai suatu tatanan sosial yang baik

Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI)
Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan



Abd Ghoffar, hal : 80-89

Menurut Ramlan Subakti seperti
yang dikutip oleh Tobroni dalam Islam
Pluralisme Budaya dan Politik menjelaskan
lima kerangka konseptual dalam memahami
politik. Pertama, politik dipahami sebagai
usaha warga negara dalam membicarakan
dan mewujudkan kebaikan bersama (general
will). Kedua, politik sebagai segala hal yang
berkaitan dengan penyelenggaraan negara
dan pemerintahan (institution law). Ketiga,
politik sebagai segala kegiatan yang
diarahkan untuk mencari dan
mempertahankan kekuasaan dalam
masyarakat (power in society). Keempat,
politik sebagai kegiatan yang berkaitan
dengan  perumusan dan  pelaksanaan
kebijakan umum (uatoritative allocation of
value and common policy). Kelima, politik
sebagai konflik dalam rangka mencari dan
atau mempertahankan sumber-sumber yang
dianggap penting (conflict or keeping
point)."’

Dalam studi politik menyimpulkan
bahwa pengertian politik dari konsep kedua
dan ketiga adalah yang dominan. Sementara
itu, negara sebagai unsur yang paling
dominan dalam proses politik. Negara
sebagai organisasi unggul (par excelence),
karena mempunyai keunikan  struktur
anggota, ruang lingkup, fungsi dan alat yang
digunakan dalam menjalankan tugasnya.
Sedangkan, kekuasaan sebagai pokok dan
unsur paling utama dalam politik untuk
mencari dan mempertahankan kekuasaan
dalam masyarakat dan negara hanya sebagai
kulit luarnya saja.*®

Sebagai istilah, politik pertama kali
dikenal melalui buku Plato yang berjudul
politeia yang juga dikenal dengan Republik.
Kemudian muncul karya Aristoteles yang

dan berkeadilan). Selengkapnya lihat Mariam Budiardjo,
Dasar-Dasar Ilmu Politik, Jakarta, PT Gramedia Utama,
Edisi Revisi, Cet. 1V, 2009, h. 13-22

7 Tobroni, Islam, Pluralisme, Budaya dan Politik:
Refleksi Teologi Untuk Aksi Dalam Keberagamaan dan
Pendidikan, Yogyakarta, SIPRES, Cet. I, 1994, h. 38.
Lebih lengkap kaji Ramlan Subakti, Memahami IImu
Politik, Jakarta, PT Grasindo, Cet. VII, 2010, h. 2-11.
Mariam Budiardjo, Dasar-Dasar llmu Politik...., h. 13-
22. Bandingkan dengan F. Isjwar, Pengantar Ilmu Politik,
Bandung, Bina Cipta, Cet. VIII, 1982, h. 25-51

'8 Tobroni, Islam, Pluralisme, Budaya dan Politik...., h.
38

berjudul politiea. Kedua karya ini dipandang
sebagai pangkal pemikiran politik yang
berkembang kemudian. Dari karya tersebut
dapat diketahui bahwa politik merupakan
istilah yang dipergunakan untuk konsep
pengaturan masyarakat, sebab yang dibahas
dalam kedua kitab tersebut adalah soal-soal
yang berkenaan dengan masalah bagaimana
pemerintahan dijalankan agar terwujud
sebuah masyarakat politik atau negara yang
paling baik. Dengan demikian, dalam
konsep tersebut terkandung berbagai unsur
seperti lembaga yang menjalankan aktivitas
pemerintahan, masyarakat sebagai pihak
yang berkepentingan, kebijaksanaan dan
hukum-hukum  yang menjadi  sarana
pengaturan masyarakat, dan cita-cita yang
hendak dicapai.*

Adapun  politik Islam adalah
pengurusan kemaslahatan umat manusia
sesuai dengan syara’. Pengertian siyasah
lainya oleh Ibnu ‘Agqil, sebagaimana yang
dikutip oleh lbnu Qayyim, politik Islam
adalah segala perbuatan yang membawa
manusia lebih dekat kepada kebaikan dan
menjauhkan diri dari kerusakan, sekalipun
Rasullah SAW tidak menetapkannya dan
(bahkan) Allah SWT tidak menentukanya.?

2. Sumber Diskursus Agama - Politik

Pemikiran  politik Islam pada
umumnya merupakan produk perdebatan
besar yang bersumber dari masalah religi
politik tentang imadmah dan khalifah.
Madinah adalah tempat yang dipilih nabi
Muhammad SAW untuk menetap setelah
terusir dari kampung halamannya, dimana
pada tahun pertama terdapat perselisihan
mengenai siapa yang pantas mengendalikan
kekuatan politik.

Dalam toeri maupun praktik nabi
SAW menempati posisi sebagai pemimpin
umat, sumber hukum tauhid dan pemimpin
pemerintahan yang pertama dalam Islam.
Kerangka konstitusional pemerintahan baru
ini  berlandaskan  konsensus  Madinah
(Piagam Madinah/al-Dustdr al-Madinah)

19 Abdul Munir Salim, Figh Siyasah Konsepsi Kekuasaan
Politik dalam Al-Quran, Jakarta, Raja Grafindo Persada,
2002, h. 35
20 A Djazuli, Figih Siyasah Implementasi Kemaslahatan
Umat Rambu-rambu Syari‘ah, Jakarta, Prenada Media
Grup, 2007, h. 28-27
Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI)
83 Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan



Abd Ghoffar, hal : 80-89

terdiri dari 47 pasal.?* Fenomena Piagam
Madinah yang dijadikan pedoman perilaku
sosial, keagamaan, serta perlindungan semua
anggota komunitas yang hidup bersama-
sama. Konstitusi ini menjadi legalitas
pemerintahan Madinah yang dikendalikan
atas dasar kesepakatan bersama antara
penduduk Madinah dan umat Islam. Dalam
Perjanjian itu menetapkan adanya kebebasan
beragama, kebebasan menyatakan pendapat,
tentang keselamatan harta-benda  dan
larangan orang melakukan kejahatan. Umat
Islam  disatukan dalam satu ikatan
persaudaraan idiologis, dan antara muslim
dan non muslim diikat dalam satu
kesepakatan untuk saling membantu dan
menghormati  dalam  interaksi  sosial
bernegara (nasionalis). Seluruh penduduk
Madinah adalah umat yang satu (pasal 1),
yang secara politis dan fisik berbeda dengan
kelompok lain (pasal 1 dan 39). Tidak
dijelaskan siapa pemimpin konfederasi ini,
namun disepakati bahwa Allah SWT dan
nabi Muhammad SAW adalah hakim terkhir
perkara mereka dan sumber segenap
kekuatan dan kekuasaan (pasal 23,36, 42).%

Adapun ajaran pokok dalam Piagam
Madinah itu adalah: Pertama, interaksi
secara baik dengan sesama, baik pemeluk
Islam maupun non Muslim. Kedua, saling
membantu dalam  menghadapi  musuh
bersama. Ketiga, membela mereka yang
teraniaya. Keempat, saling menasihati. Dan
kelima, menghormati kebebasan beragama.
Satu dasar itu yang telah diletakkan oleh
Piagam Madinah sebagai landasan bagi

1 Untuk melihat teks piagam ini silahkan buka J. Suyuti
Pulungan, Prinsip-Prinsip Pemerintahan Dalam Piagam
Madinah Ditinjau Dari Pandangan al-Qur’an, Jakarta,
PT Raja Grafindo Persada, Cet. 1I, 1996, h. 285-311

22 gSebelum hijrah nabi Muhammad SAW sudah
melakukan aktifitas politik yang praktis dan kentara.
Rekaman sejarah telah menjelaskan bagaimana nabi SAW
mengirim sahabatnya untuk hijrah ke negeri Ethiopia, dan
juga sikap simpati Nabi SAW terhadap bangsa Romawi
yang menjadi ashab al-nuzll turunnya surat al-R0m.
Akan tetapi dalam periode ini nabi Muhammad SAW
belum mempunyai kedudukan politik yang strategis,
dukungan nabi SAW hanya sebatas simpatisan. Lebih
jelas lihat dalam Muhammad Husain Haekal, sejarah
Hidup Muhammad, BAB Xl - Tahun Pertama Di
Yatshrib, PDF

kehidupan bernegara untuk masyarakat
majemuk di Madinah.

Sejak hijrah ke Madinah tahun 622
M sampai wafatnya 6 juni 632 M, nabi
Muhammad SAW telah mampu menjadi
pemimpin umat yang belajar secara otodidak
tentang  prinsip-prinsip  politik  dan
pemerintahan. Sepanjang kepemimpinannya
Islam mencapai puncak kejayaan, dan
masyarakat Madinah berhasil mencapai
keharmonisan sosial.

Kehidupan masyarakat Madinah
diatur langsung di bawah kepemimpinan
Rasulullah  SAW. Rasulullah SAW telah
berhasil menciptakan tatanan masyarakat
yang harmonis, bukan saja antar sesama
umat Islam, namun juga dalam hubungannya
dengan umat non-Islam. Tatanan masyarakat
yang dibangun Rasulullah SAW, adalah
modal penting yang melandasi
perkembangan Islam selanjutnya.
Masyarakat Madinah dibangun di atas asas
keteladanan, persaudaraan, persamaan,
toleransi, musyawarah, tolong menolong
serta keadilan dan ketundukan terhadap
konstitusi.

Setelah Rasulullah SAW wafat,
dinamika pemerintahan umat Islam mulai
berubah, terlebih sebelum wafat, Rasulullah
SAW tidak meninggalkan wasiat kepada
siapa  kepemimpinan umat ini akan
diserahkan. Ini  menjadi permasalahan
tersendiri dalam tubuh Sahabat, dan menjadi
perdebatan panjang para sarjana muslim
mengenai Syarat-syarat pemimpin umat
Islam. Namun setelah diadakan
musyawarah,  terpilihlah  Abl  Bakar
menggantikan Rasulullah SAW (khalifah)
sebagai pemimpin umat Islam.?

Selanjutnya, pengangkatan ‘Umar
bin Khattab menjadi khalifah melalui
penunjukan langsung oleh Ab( Bakar,
pengangkatan ‘Utsman bin ‘Affan melalui
pemilihan dan pengangkatan ‘Ali bin Abi
Thalib yang kontroversial dan memunculkan
kecemburuan terutama keluarga Umayyah
yang pada akhirnya meletus perang Shiffin
dan  berdirilah  pemerintahan  dinasti
Umayyah. Selama masa pergolakan inilah

2 Khalid lbrahim Jindan, Teori Politik Islam: Telaah
Kritis Ibnu Taimaiyah Tentang Pemerintahan Islam., h. 1-

Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI)
Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan



Abd Ghoffar, hal : 80-89

sejarah  Islam  memberikan  rekaman
kelahiran berbagai ragam faksi politik yang
membentuk spektrum pemikiran politik
Islam selanjutnya.*

Meski berbeda cara pengangkatan
mereka, pada hakikatnya semua Khulafa " al-
Rasyiddn (pengganti Rasulullah SAW yang
cerdas) itu dipilih atas dasar musyawarah.
Kepemimpinan umat Islam selanjutnya
mengalami kualitas yang pasang surut.
Setelah berakhirnya masa Khulafa® al-
Rasyidin, pemerintahan umat Islam
mengalami perubahan yang drastis di masa
Bani Umayyah, Bani Abbasiyah, dan
seterusnya. Pergolakan politik dalam tubuh
umat Islam semakin kompleks lagi. Sampai
akhirnya, ditandatanganinya Konferensi
Lausanne oleh Mustafa Kemal Ataturk pada
tahun 1341 H di masa kepemimpinan Abdul
Majid 1l atas Daulah Utsmaniyah, yang
terjebak dalam pusaran kekalahan perang
dunia I, dan menghapuskan sistem
kekhalifahan dalam dunia Islam telah
merubah wajah perpolitikan dunia Islam
secara total.

Ketika itu Inggris mengajukan
syarat agar diakuinya kemerdekaan Turki
setelah kekalahan Daulah Utsmaniyah dari
Sekutu dalam Perang Dunia |. Syarat itu
meliputi empat pokok: 1) Dihapuskannya
Khilafah ~ Utsmaniyah; 2)  Penyitaan
kekayaan khalifah; 3) Diusirnya khalifah
serta pengikut-pengikut setia khalifah dan
Islam dari Turki; 4) Pembentukan konstitusi
sipil  (sekulerisasi) untuk menggantikan
konstitusi ~ Turki ~ yang  sebelumnya
berlandaskan Islam.?® Sejak itulah pola
pemerintahan dengan sistem khilafah dalam
umat Islam berakhir.?” Sistem pemerintahan

* bid., h. 3
? Badri Yatim, Sejarah Peradaban Islam Dirasah
Islamiyah Il...., h. 180-181. M. Iqgbal, Figh Siyasah

Kontekstualisasi Doktrin Politik Islam, Jakarta, Gaya
Media Pratama, Cet. 11, 2007, h. 98-102

% yuli Rachmawati, Ringkasan Buku Malapetaka
Runtuhnya Khilafah, Karya Abdul Qadim Zallum,
http://yulrachmawati.blogspot.com/2012/11/alurringkasan
-buku-malapetaka-runtuhnya_7.html.  Diakses  28-08-
2013, 22.30 WIB

2" Kekhalifahan Turki Utsmani dihapus pada tanggal 1
Nopember 1922 dan pada tanggal 29 Oktober 1923 secara
resmi  Republik Turki yang sekuler diproklamirkan
dengan presiden pertama Mustafa Kemal Attaturk, pendiri

85

umat Islam pasca Daulah Utsmaniyah
mengalami metamorfosis lagi. Umat Islam
terpencar menjadi negara-negara yang saling
berdiri sendiri bahkan kadang saling
bersitegang dan saling serang.

Dari sini sejarah perjalanan sistem
pemerintahan dalam tubuh umat Islam
setidaknya terdapat empat model
pemerintahan: 1) Pemerintahan Rasulullah
SAW; 2) Pemerintahan Khulafa® al-
Rasyid(n; 3) Pemerintahan daulah-daulah
Islamiyah; 4) Pemerintahan dalam bentuk
negara-negara.

Dalam perjalanannya yang panjang
itu, Islam pernah merasakan masa kemajuan
yang gemilang (golden years), dan ada juga
masa kemundurannya (darkness). Bahkan di
dalam satu sistem pemerintahan yang sama
pun, umat Islam mengalami pasang surut
kualitas kehidupan sosial politiknya, artinya
sebuah sistem pemerintahan bukan menjadi
penentu  kemajuan. Dari sini  sistem
pemerintahan tidak memberikan jaminan
terpenuhinya kesejahteraan dan dijunjungya
keadilan. Meski tidak dipungkiri dari
berbagai pengalaman sistem politik dan
pemerintahan yang telah ada umat Islam
telah mencetak sejarah baru dunia.
Pandangan para Tokoh
pembidangan peran Agama - Politik

Dalam memahami sebuah ajaran
ataupun konsep, maka harus diupayakan
pemahaman secara konprehensip agar bisa
menyentuh Kkeseluruhan anasir yang di
kandung di  dalamnya.  Sebaliknya,
pemahaman secara parsial akan memberikan
informasi yang kurang lengkap dan sering
kali memunculkan misunderstanding
(kesalahpahaman) bagi mereka mengambil
pemahaman yang secara sepotong-sepotong.

Untuk meninjau Islam dari segala
aspeknya, menurut al-Maududi, kita harus
mengacu pada doktrin tauhid.?® Menurutnya,
Islam bukan sekedar seperangkat akidah dan
ritus, yang mengatur tentang hubungan

tentang

Turki modern (1888-1938 M), Suplemen Ensiklopedi
Islam...., h. 115
%8 Dalam hal ini tauhid harus dipersepsikan sebagai the
absolut sovereignty of God (Pengakuan akan kedaulatan
Tuhan)dan total subimisson to the God (Penyerahan
secara total kepada-Nya). Lihat Abu A’la al-Maududi,
The Islamic Law and Constitution, (Lahore: Islamic
Publication Ltd. 1977),h.120.
Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI)
Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan


http://yulrachmawati.blogspot.com/2012/11/alurringkasan-buku-malapetaka-runtuhnya_7.html.%20Diakses%2028-08-2013
http://yulrachmawati.blogspot.com/2012/11/alurringkasan-buku-malapetaka-runtuhnya_7.html.%20Diakses%2028-08-2013
http://yulrachmawati.blogspot.com/2012/11/alurringkasan-buku-malapetaka-runtuhnya_7.html.%20Diakses%2028-08-2013

Abd Ghoffar, hal : 80-89

antara Tuhan dengan makhluk. Islam tidak
hanya mengajarkan tentang wudhu, shalat,
zakat, haji, dan praktek-praktek ritual
lainnya dalam rangka mengabdi pada sang
Khalik. Kesempurnaan ajaran Islam, selain
yang ditunjukkan dengan serangkaian
hubungan tersebut, juga dipersepsikan
sebagai sebuah program rinci  bagi
kehidupan manusia dan meliputi seluruh
aspek kehidupan manusia.?® Baginya, Islam
merupakan prinsip moral, etika, estetika
serta pedoman dalam segala aspek
kehidupan, baik politik, sosial dan ekonomi.
Sebagai konsekuensinya, maka kita harus
menegakkan dan menjalankan rambu-rambu
atau aturan-aturan yang terdapat dalam The
Divine Law (hukum llahi) yang secara
konprehensip sudah diturunkan kepada
Rasulullah dan sudah disampaikan pula
olehnya secara keseluruhan tanpa ada yang
ketinggalan  secuilpun, yakni  dengan
menjadikan syari’ah sebagai undang-undang
negara.®® Syari’ah diundangkan oleh Allah
selaku Syari’ kepada umat manusia untuk
dijadikan pedoman dalam menjalankan roda
kehidupan. Efektifitas dari perberlakuan
syari’ah merupakan jaminan bagi kita bisa
hidup secara damai, sejahtera, adil dan
makmur.

Dalam konsepsi politik al-Maududi,
prinsip yang paling fundamental adalah
kedaulatan  (sovereignty). Kedaulatan
tertinggi, dalam konsep al-Maududi, adalah
kedaulatan yang ada di tangan Tuhan.
Prinsip ini memberikan pengertian bahwa
Tuhan diposisikan sebagai Law giver
(pemberi hukum) dan pemegang wewenang
legislasi.®*  Kekuasaan legislatif secara
mutlak sepenuhnya ada pada Tuhan. Oleh
karena itu pula yang berkompeten membuat
dan merumuskan undang-undang adalah
Tuhan itu sendiri.

Sementara  itu, pada  posisi
berseberangan, rakyat harus diposisikan
sebagai wakil-wakil-Nya (sistem
kekhalifaan  manusia) yang bertugas
menterjemahkan rumusan udang-undang

2 Abu A’la al-Maududi, Nidzam al-Hayah fi al-slam,
(Syria: International Islamic Federation of Student
Organization, 1978),h.11.

% Al-Maududi, The Islamic Law, h. 158.

%! Ibid., h. 130-132.

yang sudah ditetapkan oleh Tuhan.** Dalam
demokrasi Islam, lanjutnya, pemerintah dan
rakyat yang membentuknya harus bersama-
sama berusaha memenuhi kehendak dan
tujuan Tuhan.** Dengan demikian, sistem
pemerintahan  yang harus dijalankan,
menurutnya, adalah “teo-demokrasi”,>*
yakni suatu sistem pemerintahan demokrasi
llahi. Dalam hal ini, rakyat diberi kedaulatan
relatif (terbatas) di bawah pengawasan
Tuhan (a limited popular sovereignty under
the suzerainty of God).* Pemerintah dan
rakyat secara bersama-sama pula, dalam
kapasitasnya  sebagai  wakil ~ Tuhan,
berpartisipasi menjalankan hukum Tuhan
dan berperan serta pula dalam mengontrol
efektifitas dari  pemberlakuan  hukum
tersebut.

Bagaimana al-Maududi
memposisikan rasul  dalam  sistem
sebagaimana yang sudah dikemukakan.
Dalam hal ini, posisi rasul adalah sebagai
wakil Tuhan yang menjadi penyambung
lidah antara Tuhan dan manusia. Perspektif
ini akan mengantarkan  kita pada
pemahaman bahwa Islam itu adalah agama
dan sekaligus juga negara. Menurut
pendangan ini, di samping sebagai
seperangkat ajaran-ajaran agama, Islam juga
mengenal sistem kenegaraan. Dalam hal ini,
kapasitas Nabi Muhammad di samping
sebagai Rasul, juga berfungsi sebagai kepala
negara. Misi yang diemban oleh Nabi
Muhammad adalah misi ganda, yaitu
menyebarluaskan ajaran agama Islam dan
juga menjalankan roda pemerintahan, maka
secara otomatis segala persoalan yang ada
sangkut pautnya dengan negara juga diatur
oleh Islam.

Konsep yang hampir sama dengan
apa yang dikemukakan al-Maududi adalah
konsep Imam Khomaini. Menutnya, Islam
adalah agama yang konprehensif dan tidak

%2 Al-Maududi, Nidzam, h. 60-63; dan al-Khilafah, h. 63-

67.

% Al-Maududi, Nidzam, h.63.

3 |stilah tersebut diintrodusir dan dipopulerkan olehnya

dalam perdebatan di Majelis Konstituante Pakistan pada

tahun 1949. Penjelasan selengkapnya dapat dilihat dalam

Taufik Adnan Amal, Islam dan Tantangan Modernitas:

Studi Atas Pemikiran Hukum Fazlur Rahman, (Bandung:

Mizan, 1989), h. 61.

%% Al-Maududi, The Islamic Law, h. 133.

Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI)

86 Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan



Abd Ghoffar, hal : 80-89

mengenal pemisahan antara agama dan
politik.*® Konsep pemikiran politik Imam
Khomaini dikenal dengan “Wilayat al-
Faqih” sebagaimana yang tuangkan dalam
karyanya “Hokumat-i al-Faqih”
sebagaimana yang dituangkan dalam
karyanya “Hokumat-i Islami: Wilayat al-
Fagih”. Konsep tersebut  merupakan
kepanjangan  dari  doktrin  “Imamah”
Syi’ah.*” Dalam konsep “Wilayat al-Faqih”
ini pemerintahan harus dikendalikan oleh
para “mullah” atau ulama, dalam hal ini
harus dipilih olen para mujtahid, karena
mereka harus menguasai dan mampu
menjalankan  hukum  Tuhan.  Dengan
demikian, pemegang kekuasaan politik, para
“mullah”, hanya menjalankan hukum-
hukum Tuhan dalam mengatur tatanan
kehidupan bermasyarakat. Pemerintahan
yang ideal, menurutnya, adalah pemerintah
model Rasulullah dan ‘Ali bin Abi Thalib.
Dengan demikian, kekuasaan legislatif
sepenuhnya ada pada Tuhan, sedangkan
kekuasaan eksekutif dan yudikatif dipegang
oleh kaum “mullah” atau kaum faqih.®®

% Keterangan selengkapnya mengenai hal tersebut dapat
dilihat dalam Ayatullah Khomaini, “Sebuah Pandangan
tentang Pemerintah Islam”, dalam Salim Azzam (ed.),
Beberapa Pandangan tentang Pemerintahan Islam,
(Bandung: Mizan, 1990), h. 115-146. Lihat juga Edward
Mortimer, edisi Indonesia, Islam dan Kekuasaan,
(Bandung: Mizan: 1987), h. 117.

" Untuk mengetahui doktrin Imamah secara mendetail,
lebih lanjut lihat dalam M.H aba aba’i, Shi’ite Islam, di
Indonesiakan oleh Djon Effendi, Islam Syi’ah: Asal-usul
dan Perkembangannya, (Jakarta: Grafitti Pers, 1989), h.
199-257; Murta’a Muahhari, Man and Universe,
diterjemahkan oleh Musa AL-Khadzim Syamsuri,
Imamah, (ttp.: Yayasan as-Sajjad, 1990); Moojan
Momen, An Introduction to Shi’i Islam: The History and
Doctrin of Twelver Shi’ism, (New Haven: Yale University
Press, 1985), h. 196; dan Meth Keiraha, Origin and Early
Development of Shi’a Islam, diterjemahkan oleh S.
Husain M. Jafri, Islam Syi’ah dari Sagqifah Sampai
Imamah, (Jakarta: Pustaka Hidayat, 1989), h. 383-416.

% Ppenjelasan lebih lanjut dapt dilihat dalam Ahmad
Mousawi, “Teori Wilayat al-fagih: asal Mula dan
Penampilannya dalam Literatur Hukum Syi’ah”, dalam
Mumtaz Ahmad (ed.), Masalah-masalah Teori Politik
Islam, (Bandung: Mizan, 1993), h. 130-133; Riza Sihbudi,
“Tinjauan Teoritis dan Praktis atas Konsep Wilayat al-
Faqih: Sebuah Study Pengantar”, dalam majalah Ulumul
Qur’an, no. 2, vol. IV, th. 1993, h. 77; juga “Mazhab
Syi’ah: Kasus “Wilayat al-Faqih”, dalam majalah
Islamika, no. 5, th. 1994, h. 47.

Kalangan reformis muslim seperti, al-
Tahtawi,*® memberikan penilaian tentang
kekuasaan eksekutif, yang menurutnya,
selama ini berada di tangan raja atau sultan
dan dipersepsikan secara absolut, harus
dibatasi.” Dalam sebuah negara tidak boleh
memposisikan penguasa sebagai tuan dan
rakyat sebagai hamba. Ulama dan rakyat
lainnya adalah mitra oenguasa, Yyang
kesemuanya harus tunduk pada undang-
undang.”*  Tidak jarang  al-Tahtawi
melontarkan kritik terhadap pemerintahan
Muhammad Ali Pasya yang dianggapnya
diktator. Untuk mengembalikan citra baik
dan pamor Islam pada umumnya dan Mesir
secara khusus, maka di Mesir harus
diselenggarakan pemerintahan yang
demokratis. Dan iklim demokratis yang
selama ini  diberlakukan di  Barat,
lanjutannya, sama sekali tidak bertentangan
dengan ajaran Islam.

Lebih jauh lagi ‘Ali ‘Abd al-Raziq
secara lebih berani untuk berbeda dengan
pandangan kedua tokoh (al-Maududi dan
Khomaini) di atas. Pandangan beliau
dituangkan dalam karya kontroversial dan
monumentalnya, al-Islam wa al-Ushul al-
Hakim.*> Karya ini terdiri atas tiga bagian,
yakni al-Khlafah wa al-Islam, al-Hukumah
wa al-Islam, al-Hukumah wa al-Islam dan
al-Khilafah wa al-Hukumah fi al-Tarikh.
Menurutnya, khilafah bukan merupakan
sesuatu yang wajib. Para ulama yang
menyatakan hal itu wajib Cuma berdasarkan
konsensus, bukan berdasarkan al-Qur’an dan
hadis. Dengan demikian, khilafah bukan
merupakan agidah dan syariah.*

%° Perjalanan Karir beliau dapat dibaca dalam J. Brugman,
An Introduction to the History Arabic Literature in Egypt,
(Leiden: E.J. Brill, 1984), h. 18-19. Lihat juga
perkembangannya di Mesir dalam Charles C. Adams,
Islam and Modernism in Egypt, (New York: Russel and
Russel, 1968).
0 Harun Nasution, Pembaharuan falam Islam, h. 46-47
# Lihat Erwin 1.J., Rosenthal, Islam in The Modern
National State, (Cambridge: The Cambridge University
Press, 1965), h. 66.
*2 Penjelasan selengkapnya lihat ‘Ali Abd al-Razag, al-
Islam wa al-Ushul al-Hukum: Bahts fi al-Khilafah wa al-
Hukumah fi al-Islam, (Mesir: Maktabah Mishriyah,
1992).
* Ibid., h. 11-16.

Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI)

Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan



Abd Ghoffar, hal : 80-89

Kapasitas Nabi Muhammad,
lanjutannya sebagai Rasul menjalankan
risalah, bukan pemerintah, dan agama
bukanlah negara.** Islam itu hanya sebatas
agama saja. Menurut pandangan ini,
kapasitas Nabi  Muhammad  selaku
pemangku risalah Islam hanyalah seorang
Rasul. Fungsi Rasul hanya menyebarluaskan
ajaran agama dan sama sekali tidak ada
sangkut pautnya dengan masalah-masalah
negara. Dengan demikian, label Islam hanya
bisa dilekatkan pada agama dan daya
kohesiennya terhadap negara akan luntur
sama sekali. Jargon yang di usung oleh
persepsi ini adalah “agama islam, yes” dan
“negara islam, no”.

Kekuasaan Rasul atas kaumnya
adalah kekuasaan rohaniah yang bersumber
pada keimanan dalam hati. Sedangkan
kekuasaan seorang raja adalah kekuasaan
fisik yang berpijak pada ketaatan jasmaniyah
tanpa sedikitpun ada hubungannya dengan
hati (keimanan), dan pengaturannya hanya
berhubungan dengan urusan  duniawi.
Kepastiannya sebagai rasul tidak memiliki
tendensi dan pretensi apapun dalam urusan
politik. Sepanjang hidupnya, Rasulullah
tidak pernah mengisyaratkan adanya agama
islam atau negara Arab. Beliau juga tidak
dipanggil  kehadirat ~ Allah  sebelum
merampungkan  misi-misi  kerasulannya,
bukan kepemimpinannya.“®

Tegasnya, menurut beliau ajaran
Islam tidak mengenal lembaga khalifah
apabila mewajibkan kepada kaum muslimin,
tetapi juga tidak menolak keradaanya. Islam
tidak pernah memerintahkan dan melarang
khalifah. Semuanya diserahkan kepada kita
untuk dipertimbangkan dengan rasio Kita,
yang untuk selanjutnya disesuaikan dengan
situasi dan kondisi disekitar kita.*

C. KESIMPULAN

Menurut al-Maududi, Islam merupakan
prinsip moral, etika serta pedoman dalam aspek
kehidupan, baik politik, sosial dan ekonomi.
Kedaulatan (sovereignty) ada di tangan Tuhan.
Tuhan diposisikan sebagai law giver (pemberi

* Ibid., h. 64-65.
“ Ibid., h. 83-87.
“8 |bid., h. 103.

hukum) dan pemegang wewenang legislasi,
sedangkan rakyat diposisikan sebagai wakil-

wakilnya.

Dalam konsep “Wilayat al-Faqih”
Imam  Khumaini,  kekuasaan legislatif
sepenuhnya ada pada Tuhan, sedangkan

kekuasaan eksekutif dan yudikatif dipegang
oleh kaum “mullah” atau kaum fiqih.

Sedang menurut ‘Ali Abdul al-Raziq,
Islam tidak mengenal lembaga khalifah apabila
mewajibkannya, tetapi juga tidak menolak
keberadaannya. Islam tidak pernah
memerintahkan  dan  melarang  khalifah.
Semuanya diserahkan kepada kita untuk
dipertimbangkan sesuai dengan rasio kita.

DAFTAR PUSTAKA

Aba’i, M.H Aba, (1989) Shi’ite Islam, diterjemah
oleh Djon Effendi, Islam Syi’ah: Asal-usul
dan Perkembangannya, Jakarta: Grafitti
Pers.

Al-Razaq, Ali Abd., (1992) Al-Islam wa al-Ushul al-
Hukum: Bahts fi al-Khilafah wa al-
Hukumah fi al-Islam, (Mesir: Maktabah
Mishriyah.

Ali, A. Mukti, Alam Pikiran Islam Modern di India
dan Pakistan, Cet. I; Bandung: Mizan.
Al-Maududi, Abu Al-A’la, (1983) Al-Khilafah wa
al-Mulk, alih bahasa, Muhammad al-Bakir,
Khilafah dan Kerajaan, Cet.ll; Bandung:

Mizan.

Algar, Hamid, (1981) Islam and Revolution: Writing

andDeclaration of Imam  Khomaini,

Berkeley: Mizan Press.

Charles J., (1987) Maududi dan Negara

Islam, dalam Jhon L. Esposito, Foice of

Resurgent Islam, alih bahasa, Bakir Siregar,

Dinamika Kebangunan Islam, Jakarta:

Rajawali.

Adams, Charles C., (1968) Islam and Modernism in
Egypt, New York: Russel and Russel.

Adam,

Amin, Ahmad, (1979) Zu’ama’ al-Ishlah fi ‘Ashr
al-Hadis, Cet. IV: Mesir: Maktabah al-
Nahdah.

Azra, Azyumardi, (1996) Pergolakan Politik Islam
dari Fundamentalisme, Modernisme hingga
Post Modernisme, Cet. I; Jakarta:
Paramadina.

Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI)
Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan



Abd Ghoffar, hal : 80-89

Al-Maududi, Abu A’la, (1977) The Islamic Law and
Constitution, Lahore: Islamic Publication
Ltd.

Al-Maududi, Abu A’la, (1978) Nidzam al-Hayah fi
al-Islam,  Syria: International Islamic
Federation of Student Organization.

Amal, Taufik Adnan, (1989) Islam dan Tantangan
Modernitas: Studi Atas Pemikiran Hukum
Fazlur Rahman, Bandung: Mizan.

Bakhash, Shaul, (1985) The Reign of the Ayatollahs:
Iran and the Islamic Revoution, London:
I.B. Tauris & Co. Ltd.,

Brugman, J., (1984) An Introduction to the History
Arabic Literature in Egypt, Leiden: E.J.
Brill.

Brockelmann, Carl, (1982) History of the Islamic
People, London: Routledge & Kegan Paul.

Esposito, John L., (1990) Islam and Politics, alih
bahasa, Joesoef Sou’yb, Islam dan Politik,
Jakarta: Bulan Bintang.

Hougson, Marshal G.S., (1974) The Venture of
Islam: Concience and History in a World
Civilization, Chicago: The University of Chicago
Press.

Islamika, Majalah, No. 5, th. 1994

Khomaini, Ayatullah, (1990)“Sebuah Pandangan
tentang Pemerintah Islam”, dalam Salim
Azzam (ed.), Beberapa Pandangan tentang
Pemerintahan Islam, Bandung: Mizan.

Keiraha, Meth, (1989) Origin and Early

Development of Shi’a Islam, diterjemahkan
oleh S. Husain M. Jafri, Islam Syi’ah dari
Sagifah Sampai Imamah, Jakarta: Pustaka
Hidayat.

Lewis, Bernard, (1993) Islam History: Ideas, People
and Events in the Middle East, Cet. II:
Ilions: Open Court Publishing Company.

Mortimer, Edward, edisi Indonesia, (1987) Islam
dan Kekuasaan, Bandung: Mizan.

Mameelah, Maryam, (1983) Islam in Theory and
Practice, New Delhi: Taj Company.

Mousawi, Ahmad, (1993) “Teori Wilayat al-fagih:
asal Mula dan Penampilannya dalam
Literatur Hukum Syi’ah”, dalam Mumtaz
Ahmad (ed.), Masalah-masalah Teori
Politik Islam, Bandung: Mizan.

Muahhari, Murta’a, (1990) Man and Universe,
diterjemahkan oleh Musa Al-Khadzim
Syamsuri, Imamah, t.tp.: Yayasan as-Sajjad,

Momen, Moojan, (1985) A4n Introduction to Shi’i
Islam: The History and Doctrin of Twelver
Shi’ism, New Haven: Yale University Press.

89

Nasution, Harun, (1922) Pembaharuan dalam Islam:
Sejarah Pemikiran dan Gerakan, Cet. IX:
Jakarta: Bukan Bintang.

Nu’mani, Muhammad Manzur, (1988) al-Saurat
Iranifi Mizani Islam, diterjemahkan oleh
Zeyd Husein Alhamid, Revolusi dalam
Timbangan Islam, t.tp.: Amarpress.

Rahnema, Ali, (1995) Pioneers of Islam Revival,
diterjemahkan oleh llyas Hasan, Perintis
Zaman Baru Islam, Bandung: Mizan.

Rosenthal, Erwin 1.J., (1965) Islam in The Modern
National State, Cambridge: The Cambridge
University Press.

Rude, George, (1966) Revolutionary Europe 1783-
1815, New York: Harpar dan Row
Publishers.

Sadzali, Munawir, (1993) Islam dan Tata Negara:

Ajaran, Sejarah dan Pemikiran, edisi V;

Jakarta: Ul Press.

Riza, (1996) Biografi
Khomaini, Jakarta: Gramedia.
Sihbudi, Riza, (1989) Dinamika Revolusi Islam Iran,

Jakarta: Pustaka Hidayat.
Ulumul Qur’an, Majalah, No. 2, vol. IV, th. 1993

Sihbudi, Politik Imam

Smith, Wilfred Cantwell, (1959) Islam in Modern
History, New York: A. Mentor Books.

Watt, W. Montgonery, (1995) The Eenfluence of
Islam in Medieval Europe, alih bahasa,
Hendro Prasetyo, Islam dan Peradaban
Dunia: Pengaruh Islam atas Eropa Abad
Pertengahan, Jakarta: Gramedia.

Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI)
Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan



