AHSANA MEDIA

Jurnal Pemikiran, Pendidikan dan Penelitian Ke-Islaman

P-ISSN : 2354-9424 Vol. 10, No. 1 Februari 2024
E-ISSN : 2549-7642 http://journal.uim.ac.id/index.php/ahsanamedia

RELEVANSI HADITS DALAM TRADISI KEHIDUPAN UMAT BERAGAMA

YIbnu Ali, 2Mujiburrohman
libnuali@uim.ac.id, rohman311286@gmail.com
L2Universitas Islam Madura, Indonesia

ABSTRAK

Nabi Muhammad saw merupakan potret Al-Qur’an yang menjadi rujukan dalam menjalankan
Islam. Sikap para sahabat setelah nabi juga mengambil peran penting. Maka Imam Malik
mendefinisikan jejak perbuatan nabi dan para sahabat setelahnya dengan As-Sunnah. Sementara As-
Syafi’i lebih memberi konotasi sunnah hanya pada sunnah nabi. Sunnah dalam pengertian Imam
Malik memiliki otoritas yang tinggi karena telah menjadi tradisi yang hidup dalam masyarakat
Madinah sebagai refresentasi dari jejak nabi dan para sahabat yang mengetahui secara langsung
cara hidup Nabi. Tradisi dalam pandangannya tidak memiliki sanad riwayat yang bisa
dipertanggung jawabkan karena bisa jadi terkontaminasi dengan otoritas para khalifah yang
berperan dalam tradisi agama. Metode penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan
jenis kajian Pustaka atau dikenal denga istilab library reseach. Hasil penelitian menujukkan bahwa
tradisi yang hidup itulah yang lebih dikenal secara umum dalam masyarakat Islam. Sementara
hadits lebih dikenal dan mendapat perhatian umat Islam secara cermat setelahnya. Sehingga tradisi
itulah yang lebih mendominasi masyarakat muslim dalam kehidupan beragama. Dan dalam
sejarahnya, tradisi itu berkembang dalam hidup dan budaya umat Islam. Maka tulisan ini ingin
melihat relevansi antara jejak nabi dengan tradisi yang berkembang di tengah umat Islam. Implikasi
penelitian ini adalah 1) Pemahaman yang Lebih Mendalam tentang Hadits, 2) Penerapan Hadits
dalam Kehidupan Sehari-hari,3) Pengembangan Etika dan Moral, 4) Pendidikan dan Dakwah, 5)
Kerjasama antar-Umat Beragama.
Kata kunci: Relevansi, Hadits-Sunnah, tradisi.

ABSTRACT

The Prophet Muhammad saw is a portrait of the Qur'an which is a reference in practicing Islam.
The attitude of the companions after the prophet also plays an important role. So Imam Malik
defines the traces of the actions of the Prophet and his companions after him with As-Sunnah.
Meanwhile, As-Syafi'i gives more sunnah connotations only to the sunnah of the prophet. Sunnah in
Imam Malik's understanding has high authority because it has become a living tradition in Medina
society as a reflection of the footsteps of the Prophet and his companions who knew directly the
Prophet's way of life. In his view, tradition does not have a reliable historical account because it
could be contaminated with the authority of the caliphs who played a role in the religious tradition.
This research method uses a qualitative approach with a type of library research or known as library
research. The research results show that living traditions are more generally known in Islamic
society. Meanwhile, the hadith became better known and received careful attention from Muslims
afterward. So tradition dominates Muslim society in religious life. Historically, this tradition
developed in the life and culture of Muslims. So this article wants to see the relevance between the
prophet's footsteps and the traditions that developed among Muslims. The implications of this
research are 1) Deeper Understanding of Hadith, 2) Application of Hadith in Daily Life, 3) Ethics
and Moral Development, 4) Education and Da'wah, 5) Cooperation between Religious People.
Keywords: Relevance, Hadith-Sunnah, tradition.


mailto:1ibnuali@uim.ac.id
mailto:rohman311286@gmail.com

Ibnu Ali, Mujiburrohman

PENDAHULUAN
Dalam kehidupan beragama, khususnya

Islam seringkali terjadi situasi labelisasi antar
paham atau aliran. Labelisasi itu berupa klaim
benar dan saling menyesatkan, bahkan saling
mengkafirkan antar kelompok dalam agama.
Hal

memberikan satu penafsiran, melainkan banyak

demikian karena Islam tidak hanya
penafsiran dan jalan tempuh yang bermacam-
macam. Permasalahan yang muncul di internal
umat Islam pada periode pertama telah
melahirkan banyak kelompok paham dan sekte
dalam agama. Pada mulanya berupa kelompok
politik, kemudian menjadi persoalan teologi,
hukum dan kelompok dalam aliran yang lain.
Masing-masing kelompok sama-sama
melakukan penafsiran terhadap sejumlah teks
untuk melakukan

pembenaran pada

kelompoknya  sendiri.  Sehingga  setelah
diketahui kelompoknya yang benar maka yang
lain pun salah atau sesat dan mesti
dimusnahkan.

Tak dapat dipungkiri bahwa sejarah ini
sudah pernah dilewati oleh kita umat Islam, dan
bahkan sebelumnya nabi pun sudah pernah
memprediksikan pecahnya umat Islam menjadi
banyak kelompok dan aliran. Dalam keterangan
hadits nabi tersebut hanya satu kelompok saja
yang akan selamat. Yaitu kelompok yang beliau
sebutkan sebagai ahlus sunnah wal jama’ah
(yang mengikuti sunnah nabi dan sahabat).
Status ini menjadi rebutan dan semua kelompok

sama-sama saling mengakuinya.

Selain itu, konflik paham sering pula
berbau politik. Maka terkadang sebuah hadits

nabi  dipelintir dan  dibuat-buat  untuk

kedudukan

menyandarkan hadits tersebut pada nabi saw.

memperkuat seseorang dengan
Maka terjadilah apa yang disebut manipulasi
atau kepalsuan yang menyebabkan keraguan
dalam mengamalkannya. Dan ini dilahirkan dari
produk peristiwa sejarah yang terjadi pada
waktu itu.

Sampai saat ini pun konflik paham masih
memberikan pengaruhnya yang besar dalam
tubuh umat Islam. Madzhab Sunni dan Syi’ah
masih menempati kelompok yang paling besar.
Dalam soal hadits keduanya sama-sama meliki
rujukan dalam ilmu hadits. Jika dalam Sunni
dikenal karya yang disebut dengan al-shihah al-
sittah atau enam kita shahih yang ditulis pada
abad ke-3 H/ ke-9 M. Maka di golongan Syi’ah
dikenal pula empat kita (al-kutubul arba’ah)
versi mereka yang ditulis setelah Sunni, yaitu
pada abad ke-4 H/ke-10 sampai dengan abad ke-
5H/ke-11 M.!

Masalahnya semua kelompok mengaku
ahlu sunnah wal jama’ah. Bahkan ini juga
terjadi dikalangan Sunni. Padahal belum tentu
yang Kita
sepenuhnya sudah mengamalkan sunnah yang
Nabi

sejarah

amalan lakukan  merupakan

bersumber dari saw. Karena pada

kenyataannya, telah  menunjukkan

adanya kontaminasi dalam konsep sunnah.

1 Seyyed Hossein Nasr, Ensiklopedi Tematis Spritualitas
Islam (Bandung: Mizan, 2002), Hal 142
46



Ibnu Ali, Mujiburrohman
Sehingga keotentikannya masih perlu dilihat
dengan cermat dan teliti.

Tulisan ini ingin mengetahui sejauh mana
kehidupan umat beragama menjalani agamanya
relevan sunnah  yang

secara dengan

sesungguhnya bersumber pada nabi saw.

METODE PENELITIAN

Metode enelitian ini menggunakan metode
Pustaka atau library riseach, yaitu penelitian
yang menggambarkan tentang ilmu pengetahuan
yang berkaitan dengan tema penelitian dengan
berdasarkan sumber utama adalah kajian
Pustaka atau kajian buku-buku ilmiah yang

relevan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Menelaah Konsep Sunnah dan Hadits

Sunnah memiliki urgensi yang sangat
penting sebagai pilar Islam dalam menentukan
hukum dalam berbagai aspek kehidupan. la
diakui umat Islam sebagai posisi penting kedua
setelah Al-Qur’an, baik dalam masyarakat
Sunni maupun Syi’ah. Melalui Sunnah ini umat
Islam berusaha mencapai kebajikan-kebajikan
untuk  mencapai  kesempurnaan  dalam
menjalankan agamanya sebagaimana yang telah
dicontohkan oleh Nabi saw. Karena Nabi saw
kiblat yang
mengamalkan firman Allah swt yang terwujud
Al-Qur’an.

mengamalkan

merupakan tergambar dalam

Dalam artian
Al-Qur’an

contoh konkretnya bisa kita teladani melalui diri

dalam jika

nilai-nilai maka

Rasulullah saw. Sehingga sunnah hakikatnya

merupakan uraian atau penjelasan dari yang
telah tertulis dalam firman Allah itu, disamping
dalam posisi tertentu ia dapat melengkapi
ketentuan yang tidak ditemukan didalam teks
Al-Qu’ran.

Dengan demikian sunnah adalah ulasan
dan tata cara kaum muslim mengetahui
bagaimana kebenaran-kebenaran teks suci itu
dihidupkan oleh makhluk Allah yang paling
sempurna dalam kehidupan yang manusiawi.?
Tentunya dalam menjalani kehidupan beragama
dalam berbagai aspek kehidupan yang lebih
luas. Maka sunnah merupakan warisan umat
Islam tentang agama (Islam) dan
pengaplikasiannya dalam amal yang nyata.
Pengertian selanjutnya menunjukkan bahwa
amalan yang diduga kuat datang dari Nabi
disebut dengan sunnah Nabi.

Menurut Goldziher istilah sunnah pada
hakikatnya berasal dari pra Islam yang
kemudian disesuaikan oleh Islam. Sunnah pada
mulanya tidak lebih dari preseden atau cara
hidup. Margoliouth juga memberi kesimpulan
bahwa sunnah sebagai sumber hukum Islam
semula  bermakna  kebiasaan  normatif
masyarakat yang kemudian memiliki makna
yang terbatas pada tata cara dalam kehidupan
beragama sebagai yang telah diberikan oleh
Nabi.> Makna yang terbatas itu kemudian yang

disebut dengan sunnah nabi, disamping kata

2 bid. hal 131
3 Joseph Schacht, The Origins Of Muhammadan
Yurisprudence, Tentang Asal Usul Hukum Islam Dan
Masalah Otentitas Sunah (Jakarta: Insane Madani, 2010),
cet ke-1, hal 89

47



Ibnu Ali, Mujiburrohman

sunnah yang bermakna lebih umum. Namun
dalam teori hukum Islam klasik seperti yang
As-Syafi’i
sunnah dan sunnah nabi
Makna

kemudian yang kelihatan lebih menonjol dan

dikembangkan mendefinisikan
adalah sinonim.*
yang ditunjukkan As-Syafi’i ini
mendominasi kajian hadits.

Jadi As-Syafi’i membatasi sunnah pada
yang lagsung bersumber pada diri Nabi saw,
dan bukan yang bersumber dari sahabat-sahabat
nabi maupun yang lainnya.

Berbeda dengan As-Syafi’i, kelompok
madzhab Madinah seperti yang dikemukakan
oleh Malik Bin Anas mendifinisikan sunnah
adalah amalan yang bersumber dari Nabi saw
sebagaimana yang telah dipraktikkan dalam
tradisi masyarakan Madinah. Karena ia
beranggapan bahwa tentunya apa yang telah
menjadi tradisi masyarakat Madinah merupakan
jejak-jejak dari amalan yang telah dipraktikkan
oleh Nabi saw. Bahkan menurutnya jika
kemudian ditemukan hadits terutama yang
sanad riwayatnya berstatus ahad bertentangan
dengan tradisi yang telah berjalan dalam
masyarakat Madinah, maka tradisi itulah yang
diambil. Karena menurutnya tentu para sahabat
sudah mengetahuinya waktu itu seandainya ada
hadits yang demikian. Tetapi faktanya bahwa

yang berjalan di masyarakat adalah yang sudah

ditradisikan dan mendapat konsensus  dari
masyarakat, apalagi dari otoritas seorang
khalifah.
* Ibid. hal 89

Sehingga dalam pengertian sunnah yang
diberikan oleh Malik ini,
tentang amalan dan hukum yang ditradisikan

otoritas khalifah

memiliki otoritas yang lebih tinggi daripada
sebuah hadits Nabi. Dan itu juga yang dimaksud
dengan sunnah.

As-Syafi’i
konsep yang berbeda dengan konsep Malik

kemudian mengembangkan

yang dimunculkan sebelumnya. Dia seperti juga
Ibnu Mugqoffa’ yang telah mendahuluinya dalam
pendapat ini, sadar bahwa sunnah yang
dipahami pada masanya, pada hakikatnya tidak
didasarkan pada preseden-preseden otentik
seperti yang telah diberikan oleh Nabi. Tetapi
sebagian besar didasarkan pada regulasi
admistratif Dinasti Bani Umayyah.5 Sehingga
keotentikan sunnah seperti yang dipahami pada
masanya itu harus mendapatkan kritiknya yang
proporsional.

Menurutnya, tradisi yang hidup dalam
masyarakat Madinah yang disebut dengan
sunnah dalam konsep Malik tidak memiliki
isnad yang bisa dipertanggung jawabkan secara
Nabi,

hadits ahad yang ada pada masanya dirasa

ilmiyah.6 Hadits-hadits dari terutama
masih mengganggu tradisi yang hidup. Padahal
menurutnya tradisi tidak otentik karena sebagian
besar merupakan hasil regulasi administratif
pemerintahan setelah Nabi mengenai sunnah.
Dan ini juga terbukti tentang kasus Umar Bin

Khattab yang diketahui telah mengubah

% lbid. hal 90
® Ibid. hal 91
48



Ibnu Ali, Mujiburrohman
keputusannya setelah beliau mendengar adanya
hadits dari Nabi.

Dengan adanya kasus demikian dan
kasus-kasus lainnya yang serupa menunjukkan
bahwa hadits memiliki otoritasnya sendiri meski
tidak didukung oleh tradisi yang hidup ataupun
otoritas seorang khalifah. Inilah kemudian yang
tolak As-Syafi’i

pendapatnya. Maka dia lebih mempersempit

menjadi ukur dalam
makna sunnah. Sunnah dan sunnah Nabi adalah
sinonim.

Fakta lain yang memperjelas hal ini
adalah, bahwasanya tradisi yang hidup itu lebih
awal munculnya daripada persoalan hadits dan
pengkondifikasiannya. Sehinga orang-orang
lebih banyak mengetahui amalan dari tradisi
yang hidup itu. Karena hadits tak banyak
diketahui, meski sebuah hadits memang datang
Nabi.
setelah sahabat dan ulama yang mengetahui

hadits

dari Pengkondifikasian hadits terjadi

mulai  berjauhan dan bertebaran
diberbagai daerah. Sehingga dirasa kondifikasi
hadits diperlukan untuk menjaga keasliannya.
Dalam khazanah  pemikiran Islam,
disamping sunnah juga dikenal kata hadits yang
memiliki otoritas yang tinggi setelah Al-Qur’an.
kritik  hadits, yang

menganggap keduanya bersinonim antara satu

Dalam kajian ada
dengan yang lainnya. Sehingga tidak memiliki
perbedaan yang berarti.

Tetapi Seyyed Hossein Nasr memberikan
perbedaan antara sunnah dan hadits yang
seringkali disebut dalam sumber hukum Islam.
Hadits dimaknai

dengan kata-kata yang

Nabi, sunnah

memiliki cakupan yang lebih luas mulai dari

bersumber dari sedangkan
kata-kata maupun tindakan dan amalan atau
pengakuan yang semuanya bersumber dari Nabi
saw. 7

Perbedaan pengertian diatas berbeda lagi
dengan tulisan Abuddin Nata. Dalam tulisannya
tersebut, dia mengemukakan bahwa hadits
adalah segala peristiwa yang disandarkan
kepada Nabi saw. Walapun terjadi hanya satu
kali

diriwayatkan oleh satu orang saja. Sedangkan

dalam hidupnya dan walaupun hanya

sunnah adalah suatu istilah yang mengacu pada
perbuatan yang mutawatir, yaitu bagaimana cara
Nabi saw beribadah yang dinukilkan kepada
Kita dengan cara yang mutawatir pula.8
Ringkasan Histori Perkembangan Hadits
Sejarah dan perkembangan hadis dapat
dilihat dari dua aspek penting, yaituperiwayatan
dan penulisannya. Dari kedua aspek tersebut
diketahui adanya proses transformasi hadits dari
sumbernya, yaitu Nabi Muhammad Saw kepada
para sahabat dan seterusnya sampai munculnya
kitab-kitab hadits yang dijadikan pedoman
ajaran Islam. Hadits tumbuh berkembang pesat
bersamaan dengan periode pewahyuan al-
Qur’an dimana nabi Muhammad saw perlu
menyampaikan pemahaman dan penafsiran
terhadap al-Qur’an. Sehingga para sahabat pun
dapat secara langsung memperoleh hadis dari
Rasulullah SAW sebagai sumber hadis. Tempat

" Seyyed Hossein Nasr, Op. cit. Hal 131-132
8 Abudin Nata. Metodologi Studi Islam (Jakarta: PT Raja
Grafindo Persada, 2006), Hal 237

49



Ibnu Ali, Mujiburrohman
yang dijadikan Nabi
hadis fleksibel,
disampaikan ketika Nabi

dalam menyampaikan
hadis

bertemu dengan

sangat terkadang

sahabatnya di masjid, pasar, ketika dalam
perjalanan, di majlis-majlis ilmu dan terkadang
juga di rumah Nabi sendiri.®

Ada pun tentang penulisan hadits berbeda
dengan periwatannya. Semua penulis sejarah
Nabi, ulama hadits, dan ulama Islam sepakat
bahwa pada masa Nabi, al-Qur’an memperoleh
Nabi

sahabatnya. Nabi saw selalu memerintahkan

perhatian penuh dari maupun para

sahabat untuk menghafal dan menulis al-
Qur’an. Ha ini berbeda dengan hadits meskipun
ia merupakan sumber yang penting namun tidak
Hadits tidak
ditulis bahkan ada beberapa hadits yang isinya

mendapat perhatian demikian.

melarang menulis hadits. Ada tiga sahabat yang
terkenal meriwayatkan hadits-hadits nabi yang
menyatakan bahwa Nabi tidak suka hadits-
haditsnyta ditulis. adalah Abu
Hurairah, Abu Said Al-Khudri, dan Zaid bin

Tsabit.X® Ibnu Hajar juga menyebutkan bahwa

Mereka ini

Hadits Nabi belum disusun dan dibukukan pada
masa sahabat dan tabi’in senior.!! Hal demikian
semata-mata untuk menjaga kemurnian al-
Qur’an dan menghindari percampuran tulisan

dengan hadits.

% Leni Andariati. Hadis dan Sejarah Perkembangan.
Diroyah: Jurnal llmu Hadis. (Volume 4 No 2 Maret
2020), 155

10 Zainul Avrifin. Studi Kitab Hadits. (Surabaya: Al-Muna,
2010), 23-26

11 Zainul Avrifin. Studi Kitab Hadits. (Surabaya: Al-Muna,
2010), 23

Pada khulafa’ur

periwayatan hadits dilakukan dengan sangat

periode rasyidin
hati-hati. Periwayatan hadits sangat terbatas dan

disampaikan pada yang memerlukan saja
terutama di masa Abu Bakar dan Umar yang
memang mengarahkan untuk berhati-hati dalam
meriwayatkan hadits. Ada pun penulisannya
belum mendapat penanganan khusus karena
yang  masih
Al-Qur’an. Ada

mereka yang tidak menyukai penulisan hadits

semangat  mereka focus

menyelamatkan diantara
tetapi ada pula yang memperbolehkannya.
Bahkan diriwayatkan ada sebagian sahabat
melarang penulisan hadits tetapi akhirnya
memperboehkan setelah alasan pelarangan itu
tidak ada.'?

Penulisan hadits yang secara sungguh-
sunguh terjadi baru 100 tahun setelah kenabian.
yang
dilakukan oleh pemerintah terjadi pada masa
khalifah Umar bin Abdul Aziz dari dinasti

Penulisan hadits yang secara resmi

Umayah. Dia menginstruksikan kepada Abu
bakar bin Muhammad bin Amr bin Hazm
(Gubernur Madinah) dan para ulama Madinah
hadits para
yang juga
ditujukan kepada Muhammad bin Syihab Al-

untuk  mengumpulkan dari

penghafalnya. Instruksi sama
Zuhri yang dinilainya sebagai orang yang lebih

banyak mengetahui hadits daripada yang
lainnya.'® Oleh karena itu para ahli sejarah dan

ulama mencatat mereka sebagai orang pertama

12 Zainul Arifin. Studi Kitab Hadits. (Surabaya: Al-Muna,
2010), 32

13 Al-Khatib. Al-Sunnah  Qobl
Maktabah Wahdah, 1963), 33

al-Tadwin. (Kairo:

50



Tbnu Ali, Mujiburrohman
yang punya peran penting dalam membukukan
hadits.

Usaha penulisan hadits yang dirintis oleh
Abu bakar bin Muhammad bin Amr bin Hazm
Syihab  Al-Zuhri

dilanjutkan oleh ulama-ulama hadits terutama

dan  Muhammad bin
pada pertengahan abad kedua hijriyah. Lalu
dianjutkan lagi oleh generasi penulis-penulis
hadits yang datang setelah mereka. Masa-masa
ini disebut dengan masa pembukuan hadits.

Sunnah Di

Kehidupan Beragama

Relevansi Tengah Tradisi

Sebagai sumber ajaran Islam kedua
setelah Al-Qur’an, hadits juga telah mewarnai
masyarakat dalam berbagai kehidupannya.
Darinya juga lahirlah corak penafsiran yang
berbeda-beda dalam berbagai aspek, baik

persoalan hukum kemasyarakatan maupun
teologi. Dari aspek keabsahannya hadits juga
memberikan pengaruh dalam aspek hukum.

Dua konsep sunnah sebagaimana yang
telah dijelaskan diatas sungguh telah sampai
pada kita, baik dalam pengertian perkataan yang
disandarkan kepada nabi ataupun berupa tradisi
yang hidup yang diduga bersumber dari Nabi.
Pada kenyataannya, apa yang disebut tradisi
yang hidup itu merupakan yang pertama dikenal
dikalangan umat Islam daripada perkataan Nabi.
Tradisi agama itu kemudian diwariskan turun
temurun sehingga akhirnya sampai kepada Kita.
Bahkan sebagian diantaranya ada pula yang
bercampur dengan budaya dan tradisi daerah

setempat.

Karena itu, banyak diantara tradisi agama
yang hidup diwariskan kepada kita saat ini tidak
relevan dengan hadits Nabi. Disebabkan karena
penkondifikasian hadits terjadi belakangan,
yaitu di masa akhir abad pertama Hijriyah.
Sementara penelitian secara radikal terjadi di
abad lebih

memungkinkan tradisi yang datang baik dari

ketiga  Hijriyah.  Sehingga
nabi maupun sahabat yang lebih dikenal, apalagi
itu juga dinukilkan secara mutawatir.

Sebagai salah satu contoh adalah apa yang
dilakukan oleh khalifah Utsman dalam soal
penambahan adzan menjadi dua kali sebelum
khatbah Jum’at dimulai. Padahal sebelumnya
adzan di waktu Jum’at hanya dilakukan satu
kali. Hal ini kemudian menjadi sebuah tradisi
yang terus menerus hidup di kalangan umat
Islam dan diwariskan pada kita sampai sekarang
ini.

Dalam hal ini pula tidak berlebihan jika
kita melihat relevansinya dengan apa Yyang
oleh Prof. Dr.

Hidayat. Bahwasanya lebih dari sekedar sistem

disimpulkan Komaruddin
keyakinan, Islam yang kita kenal sekarang
adalah produk sejarah. la telah mengalami
penafsiran oleh para pemeluknya di setiap
Oleh

sepantasnya upaya yang perlu dilakukan dalam

zaman dan tempat.!* karenanya,
kehidupan beragama adalah memurnikan agama
dan bukannya melestarikan tradisi agama yang
cenderung terkontaminasi oleh perkembangan

sejarah. Maka umat Islam harus meninjau ulang

14 Komaruddin Hidayat, Wahyu Di Langit Wahyu Di
Bumi (Jakarta: Paramadina , 2003) hal 15
51



Tbnu Ali, Mujiburrohman

agamanya dan meninjau relevansinya kembali
pada Al-Qur’an dan hadits. Nabi sendiri sudah
pernah  mewanti-wanti  hal ini  supaya
diwaspadai dari yang diistilahkannya kemudian
dengan bid’ah. Suatu doktrin dan amalan agama
yang ketentuannya tidak pernah datang dari
Nabi saw.

Dalam Islam orang yang hidup beragama
tidak dipahami secara sempit. Pengertian agama
sendiri  sungguhpun  hakikatnya  bersifat
subyektif, dalam artian tergantung dari para
pemeluknya dan darimana cara
memahaminya.’® Agama Islam sendiri dalam
sistem pemahamannya tidak hanya mempunyai
sangkut paut dengan soal hubungan manusia
dengan Tuhan. Tetapi seperti yang diakui juga
oleh H.A.R. Gibb merupakan agama vyang
memiliki sistem kemasyarakatan yang berdiri
sendiri dan mempunyai pemerintahan sendiri.
Maka Islam tidak hanya dipahami sebagai
agama tetapi juga pemerintahan dan tata cara
kehidupan manusia seluruhnya. Orang yang
menjalankan agamanya dalam Islam berarti
menitikan seluruh aspek kehidupannya sesuai
dengan nilai-nilai ajaran Islam.

Hadits-hadits Nabi sebagaimana juga Al-
Qur’an membicarakan berbagai aspek dalam
agama. Hadits merupakan ulasan dari Al-Qur’an
sebagai sumber utama dalam Islam. Pada saat
yang sama ia melengkapi keterangan dalam Al-

Qur’an. Maka jika kita melihat kumpulan karya-

15 1bid. hal 8
16 Harun Nasution, Islam Ditinjau Dari Berbagai
Aspeknya, (Jakarta : Ul Pres,1985) jilid | hal 53

karya yang ditulis oleh enam imam hadits
semua aspek juga disinggungnya.

Implikasi penelitian tentang relevansi
hadits dalam tradisi kehidupan umat beragama
dapat mencakup berbagai aspek sebagai berikut:

Pemahaman yang Lebih Mendalam
Hadits:

meningkatkan

tentang Penelitian  ini  dapat

pemahaman umat beragama
terhadap hadits dan pentingnya memahami
konteks, sanad (rantai perawi), dan matan (teks)
hadits secara lebih mendalam. Implikasinya
adalah penting bagi umat beragama untuk
mempelajari hadits dengan cermat agar dapat
mengambil hikmah dan petunjuk yang tepat dari
ajaran Islam.

Penerapan Hadits dalam Kehidupan
adalah

pentingnya menerapkan ajaran-ajaran hadits

Sehari-hari: Implikasi  lainnya

dalam kehidupan sehari-hari. Penelitian ini
dapat menginspirasi umat beragama untuk
menggunakan hadits sebagai pedoman dalam
berperilaku, berinteraksi dengan sesama, dan
menjalani kehidupan sehari-hari secara lebih
Islami.

Etika dan

Penelitian ini juga menyoroti nilai-nilai etika

Pengembangan Moral:
dan moral yang terkandung dalam hadits.
Implikasinya adalah umat beragama dapat
mengembangkan karakter dan moral yang lebih
baik dengan mengikuti ajaran-ajaran hadits,
seperti kejujuran, kesabaran, kasih sayang, dan
kerja keras.

Pendidikan dan Dakwah: Penelitian ini
dasar

dapat menjadi untuk pengembangan

52



Ibnu Ali, Mujiburrohman

program pendidikan dan dakwah yang lebih

efektif dalam menyebarkan ajaran Islam
berdasarkan hadits. Implikasinya adalah perlu
adanya upaya untuk mengintegrasikan hadits
dalam kurikulum pendidikan dan kegiatan
dakwah

disampaikan dengan lebih efektif kepada umat

agar pesan-pesan Islam dapat
beragama.

Kerjasama antar-Umat Beragama:
Implikasi lainnya adalah hadits dapat menjadi
titik persamaan antara umat beragama yang
berbeda. Penelitian ini dapat mempromosikan
antar-umat dalam

kerjasama beragama

memahami dan menghargai ajaran-ajaran Islam
yang
memperkuat toleransi dan kerukunan antar-umat

terkandung dalam hadits, sehingga

beragama.

Dengan memperhatikan implikasi-
implikasi tersebut, umat beragama dapat
mengambil manfaat yang lebih besar dari

ajaran-ajaran hadits dan menjadikannya sebagai
panduan yang relevan dan berharga dalam

kehidupan mereka.

KESIMPULAN
Bahwasanya dalam kehidupan beragama,
khususnya Rasulullah

Islam  pribadi saw

merupakan contoh yang konkret sebagai
tauladan sempurna yang bisa mengamalkan
kandungan nilai-nilai Al-Qur’an dalam bentuk
kehidupan yang benar-benar manusiawi. Maka
mengamalkan kehidupan beragama secara baik
dan benar adalah dengan mengikuti langkah dan

jejak nabi saw. Jejak-jejak itu bisa berupa sikap

dan perbuatan nabi dalam melaksanakan agama
atau berupa perkataan beliau sendiri. Sikap para
sahabat setelah nabi juga mengambil peran
Maka  Malik

mendefinisikan jejak perbuatan nabi dan jejak

penting dalam  agama.
para sahabat setelahnya dengan As-Sunnah.
As-Syafi’i

pandangannya hanya pada sunnah nabi (As-

Sedangkan lebih  memfokuskan
Sunnah An-Nabawiyah).

Sunnah dalam pandangan Malik memiliki
otoritas yang tinggi karena telah menjadi tradisi
yang hidup dalam masyarakat Madinah sebagai
refresentasi dari jejak nabi dan para sahabat
yang mengetahui secara langsung cara hidup
nabi. Sementara As-Syafi’i memiliki pandangan
yang berbeda bahwasanya hadits dalam makna
sabda nabi memiliki otoritas yang lebih tinggi
daripada tradisi yang hidup di Madinah. Tradisi
dalam pandangannya tidak memiliki sanad
riwayat yang bisa dipertanggung jawabkan
karena bisa jadi terkontaminasi dengan otoritas
para khalifah yang mengambil peran penting
dalam tradisi agama.

Namun dalam faktanya, tradisi yang hidup
itulah yang lebih dikenal secara umum dalam
lebih

dikenal dan mendapat perhatian umat Islam

masyarakat Islam. Sementara hadits
secara cermat setelahnya. Sehingga tradisi itulah
yang lebih mendominasi masyarakat muslim
dalam kehidupan beragama. Dan dalam
sejarahnya, tradisi itu berkembang dalam hidup
dan budaya umat Islam.

Oleh karenanya, kehidupan beragama bagi

umat Islam saat ini merupakan produk sejarah
53



Ibnu Ali, Mujiburrohman

agama. Sehingga relevansinya dengan hadits
maupun sunnah nabi mesti dicertmati kembali.
Fenomena macam-macam tradisi beragama di
berbagai  lingkungan masyarakat muslim
menunjukkan bahwa agama telah mengalami
perkembangannya. Umat  Islam  harus
melihatnya sebagai sejarah agama dan bukan
doktrin agama. Maka terlalu dini jika salah satu
kelompok mengaku golongon ahlus sunnah
sebelum mencermati kembali nilai-nilai agama
melalui jejak Rasul-Nya yang sempurna.
Implikasi penelitian tentang relevansi
hadits dalam tradisi kehidupan umat beragama
dapat mencakup berbagai aspek sebagai berikut:
1. Pemahaman yang Lebih Mendalam tentang
Hadits,
2. Penerapan Hadits dalam Kehidupan Sehari-
hari,
3. Pengembangan Etika dan Moral,
4. Pendidikan dan Dakwah,

5. Kerjasama antar-Umat Beragama.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Khatib. Al-Sunnah Qobl al-Tadwin. Kairo:
Maktabah Wahdah, 1963.

Hidayat, Komaruddin, Prof. Dr. Wahyu Di
Langit Wahyu Di Bumi, Doktrin Dan
Peradaban Islam Di Panggung Sejarah.
Jakarta: Paramadina, 2003.

Nasution, Harun. Prof. Dr. Islam Ditinjau Dari
Berbagai Aspeknya. Jakarta: Ul-Pres,
1985.

Nata, Abuddin, Prof. Dr. Metodologi Studi
Islam. Jakarta: PT Grafindo Persada,

2006.

Nasr, Sayyid Hussein. Ensiklopedi Tematis
Spritualitas Islam. Bandung: Mizan,
2002.

Schacht, Joseph. The Origins Of Muhammadan
Jurisprudence, Tentang Asal Usul
Hukum Islam Dan Masalah Otentitas
Sunnah. Yogyakarta: Insane Madani,

2010.
Leni  Andariati. Hadis dan  Sejarah
Perkembangan. Diroyah: Jurnal Ilmu

Hadis, Volume 4 No 2 Maret 2020.
Zainul Arifin. Studi Kitab Hadits, Surabaya: Al-
Muna, 2010.

54



