
 AHSANA MEDIA 
 Jurnal  Pemikiran, Pendidikan dan Penelitian Ke-Islaman 
              
P-ISSN : 2354-9424       Vol. 10, No. 1 Februari 2024 
E-ISSN : 2549-7642               http://journal.uim.ac.id/index.php/ahsanamedia

  

    
 

RELEVANSI HADITS DALAM TRADISI KEHIDUPAN UMAT BERAGAMA 
1Ibnu Ali, 2Mujiburrohman 

1ibnuali@uim.ac.id, 2rohman311286@gmail.com  
1,2Universitas Islam Madura, Indonesia 

 

ABSTRAK 

Nabi Muhammad saw merupakan potret Al-Qur’an yang menjadi rujukan dalam menjalankan 

Islam. Sikap para sahabat setelah nabi juga mengambil peran penting. Maka Imam Malik 

mendefinisikan jejak perbuatan nabi dan para sahabat setelahnya dengan As-Sunnah. Sementara As-

Syafi’i lebih memberi konotasi sunnah hanya pada sunnah nabi. Sunnah dalam pengertian Imam 

Malik memiliki otoritas yang tinggi karena telah menjadi tradisi yang hidup dalam masyarakat 

Madinah sebagai refresentasi dari jejak nabi dan para sahabat yang mengetahui secara langsung 

cara hidup Nabi. Tradisi dalam pandangannya tidak memiliki sanad riwayat yang bisa 

dipertanggung jawabkan karena bisa jadi terkontaminasi dengan otoritas para khalifah yang 

berperan dalam tradisi agama. Metode penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 

jenis kajian Pustaka atau dikenal denga istilab library reseach. Hasil penelitian menujukkan bahwa 

tradisi yang hidup itulah yang lebih dikenal secara umum dalam masyarakat Islam. Sementara 

hadits lebih dikenal dan mendapat perhatian umat Islam secara cermat setelahnya. Sehingga tradisi 

itulah yang lebih mendominasi masyarakat muslim dalam kehidupan beragama. Dan dalam 

sejarahnya, tradisi itu berkembang dalam hidup dan budaya umat Islam. Maka tulisan ini ingin 

melihat relevansi antara jejak nabi dengan tradisi yang berkembang di tengah umat Islam. Implikasi 

penelitian ini adalah 1) Pemahaman yang Lebih Mendalam tentang Hadits, 2) Penerapan Hadits 

dalam Kehidupan Sehari-hari,3) Pengembangan Etika dan Moral, 4) Pendidikan dan Dakwah, 5) 

Kerjasama antar-Umat Beragama. 

Kata kunci: Relevansi, Hadits-Sunnah, tradisi. 
 

ABSTRACT 

The Prophet Muhammad saw is a portrait of the Qur'an which is a reference in practicing Islam. 

The attitude of the companions after the prophet also plays an important role. So Imam Malik 

defines the traces of the actions of the Prophet and his companions after him with As-Sunnah. 

Meanwhile, As-Syafi'i gives more sunnah connotations only to the sunnah of the prophet. Sunnah in 

Imam Malik's understanding has high authority because it has become a living tradition in Medina 

society as a reflection of the footsteps of the Prophet and his companions who knew directly the 

Prophet's way of life. In his view, tradition does not have a reliable historical account because it 

could be contaminated with the authority of the caliphs who played a role in the religious tradition. 

This research method uses a qualitative approach with a type of library research or known as library 

research. The research results show that living traditions are more generally known in Islamic 

society. Meanwhile, the hadith became better known and received careful attention from Muslims 

afterward. So tradition dominates Muslim society in religious life. Historically, this tradition 

developed in the life and culture of Muslims. So this article wants to see the relevance between the 

prophet's footsteps and the traditions that developed among Muslims. The implications of this 

research are 1) Deeper Understanding of Hadith, 2) Application of Hadith in Daily Life, 3) Ethics 

and Moral Development, 4) Education and Da'wah, 5) Cooperation between Religious People. 

Keywords: Relevance, Hadith-Sunnah, tradition. 

 

mailto:1ibnuali@uim.ac.id
mailto:rohman311286@gmail.com


Ibnu Ali, Mujiburrohman 

46 

 

PENDAHULUAN 

Dalam kehidupan beragama, khususnya 

Islam seringkali terjadi situasi labelisasi antar 

paham atau aliran. Labelisasi itu berupa klaim 

benar dan saling menyesatkan, bahkan saling 

mengkafirkan antar kelompok dalam agama. 

Hal demikian karena Islam tidak hanya 

memberikan satu penafsiran, melainkan banyak 

penafsiran dan jalan tempuh yang bermacam-

macam. Permasalahan yang muncul di internal 

umat Islam pada periode pertama telah 

melahirkan banyak kelompok paham dan sekte 

dalam agama. Pada mulanya berupa kelompok 

politik, kemudian menjadi persoalan teologi, 

hukum dan kelompok dalam aliran yang lain. 

Masing-masing kelompok sama-sama 

melakukan penafsiran terhadap sejumlah teks 

untuk melakukan pembenaran pada 

kelompoknya sendiri. Sehingga setelah 

diketahui kelompoknya yang benar maka yang 

lain pun salah atau sesat dan mesti 

dimusnahkan. 

Tak dapat dipungkiri bahwa sejarah ini 

sudah pernah dilewati oleh kita umat Islam, dan 

bahkan sebelumnya nabi pun sudah pernah 

memprediksikan pecahnya umat Islam menjadi 

banyak kelompok dan aliran. Dalam keterangan 

hadits nabi tersebut hanya satu kelompok saja 

yang akan selamat. Yaitu kelompok yang beliau 

sebutkan sebagai ahlus sunnah wal jama’ah 

(yang mengikuti sunnah nabi dan sahabat). 

Status ini menjadi rebutan dan semua kelompok 

sama-sama saling mengakuinya.  

Selain itu, konflik paham sering pula 

berbau politik. Maka terkadang sebuah hadits 

nabi dipelintir dan dibuat-buat untuk 

memperkuat kedudukan seseorang dengan 

menyandarkan hadits tersebut pada nabi saw. 

Maka terjadilah apa yang disebut manipulasi 

atau kepalsuan yang menyebabkan keraguan 

dalam mengamalkannya. Dan ini dilahirkan dari 

produk peristiwa sejarah yang terjadi pada 

waktu itu. 

Sampai saat ini pun konflik paham masih 

memberikan pengaruhnya yang besar dalam 

tubuh umat Islam. Madzhab Sunni dan Syi’ah 

masih menempati kelompok yang paling besar. 

Dalam soal hadits keduanya sama-sama meliki 

rujukan dalam ilmu hadits. Jika dalam Sunni 

dikenal karya yang disebut dengan al-shihah al-

sittah atau enam kita shahih yang ditulis pada 

abad ke-3 H/ ke-9 M. Maka di golongan Syi’ah 

dikenal pula empat kita (al-kutubul arba’ah) 

versi mereka yang ditulis setelah Sunni, yaitu 

pada abad ke-4 H/ke-10 sampai dengan abad ke-

5 H / ke-11 M.1 

Masalahnya semua kelompok mengaku 

ahlu sunnah wal jama’ah. Bahkan ini juga 

terjadi dikalangan Sunni. Padahal belum tentu 

amalan yang kita lakukan merupakan 

sepenuhnya sudah mengamalkan sunnah yang 

bersumber dari Nabi saw. Karena pada 

kenyataannya, sejarah telah menunjukkan 

adanya kontaminasi dalam konsep sunnah. 

 
1  Seyyed Hossein Nasr, Ensiklopedi Tematis Spritualitas 

Islam (Bandung: Mizan, 2002), Hal 142 



Ibnu Ali, Mujiburrohman 

47 

 

Sehingga keotentikannya masih perlu dilihat 

dengan cermat dan teliti.  

Tulisan ini ingin mengetahui sejauh mana 

kehidupan umat beragama menjalani agamanya 

secara relevan dengan sunnah yang 

sesungguhnya bersumber pada nabi saw. 

 

METODE PENELITIAN 

Metode enelitian ini menggunakan metode 

Pustaka atau library riseach, yaitu penelitian 

yang menggambarkan tentang ilmu pengetahuan 

yang berkaitan dengan tema penelitian dengan 

berdasarkan sumber utama adalah kajian 

Pustaka atau kajian buku-buku ilmiah yang 

relevan. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Menelaah Konsep Sunnah dan Hadits 

Sunnah memiliki urgensi yang sangat 

penting sebagai pilar Islam dalam menentukan 

hukum dalam berbagai aspek kehidupan. Ia 

diakui umat Islam sebagai posisi penting kedua 

setelah Al-Qur’an, baik dalam masyarakat 

Sunni maupun Syi’ah. Melalui Sunnah ini umat 

Islam berusaha mencapai kebajikan-kebajikan 

untuk mencapai kesempurnaan dalam 

menjalankan agamanya sebagaimana yang telah 

dicontohkan oleh Nabi saw. Karena Nabi saw 

merupakan kiblat yang tergambar dalam 

mengamalkan firman Allah swt yang terwujud 

dalam Al-Qur’an. Dalam artian jika 

mengamalkan nilai-nilai Al-Qur’an maka 

contoh konkretnya bisa kita teladani melalui diri 

Rasulullah saw. Sehingga sunnah hakikatnya 

merupakan uraian atau penjelasan dari yang 

telah tertulis dalam firman Allah itu, disamping 

dalam posisi tertentu ia dapat melengkapi 

ketentuan yang tidak ditemukan didalam teks 

Al-Qu’ran.  

Dengan demikian sunnah adalah ulasan 

dan tata cara kaum muslim mengetahui 

bagaimana kebenaran-kebenaran teks suci itu 

dihidupkan oleh makhluk Allah yang paling 

sempurna dalam kehidupan yang manusiawi.2 

Tentunya dalam menjalani kehidupan beragama 

dalam berbagai aspek kehidupan yang lebih 

luas. Maka sunnah merupakan warisan umat 

Islam tentang agama (Islam) dan 

pengaplikasiannya dalam amal yang nyata. 

Pengertian selanjutnya menunjukkan bahwa 

amalan yang diduga kuat datang dari Nabi 

disebut dengan sunnah Nabi. 

Menurut Goldziher istilah sunnah pada 

hakikatnya berasal dari pra Islam yang 

kemudian disesuaikan oleh Islam. Sunnah pada 

mulanya tidak lebih dari preseden atau cara 

hidup. Margoliouth juga memberi kesimpulan 

bahwa sunnah sebagai sumber hukum Islam 

semula bermakna kebiasaan normatif 

masyarakat yang kemudian memiliki makna 

yang terbatas pada tata cara dalam kehidupan 

beragama sebagai yang telah diberikan oleh 

Nabi.3 Makna yang terbatas itu kemudian yang 

disebut dengan sunnah nabi, disamping kata 

 
2  Ibid. hal 131 
3 Joseph Schacht, The Origins Of Muhammadan 

Yurisprudence, Tentang Asal Usul Hukum Islam Dan 

Masalah Otentitas Sunah (Jakarta: Insane Madani, 2010), 

cet ke-1, hal 89 



Ibnu Ali, Mujiburrohman 

48 

 

sunnah yang bermakna lebih umum.  Namun 

dalam teori hukum Islam klasik seperti yang 

dikembangkan As-Syafi’i mendefinisikan 

sunnah dan sunnah nabi adalah sinonim.4 

Makna yang ditunjukkan As-Syafi’i ini 

kemudian yang kelihatan lebih menonjol dan 

mendominasi kajian hadits. 

Jadi As-Syafi’i membatasi sunnah pada 

yang lagsung bersumber pada diri Nabi saw, 

dan bukan yang bersumber dari sahabat-sahabat 

nabi maupun yang lainnya. 

Berbeda dengan As-Syafi’i, kelompok 

madzhab Madinah seperti yang dikemukakan 

oleh Malik Bin Anas mendifinisikan sunnah 

adalah amalan yang bersumber dari Nabi saw 

sebagaimana yang telah dipraktikkan dalam 

tradisi masyarakan Madinah. Karena ia 

beranggapan bahwa tentunya apa yang telah 

menjadi tradisi masyarakat Madinah merupakan 

jejak-jejak dari amalan yang telah dipraktikkan 

oleh Nabi saw. Bahkan menurutnya jika 

kemudian ditemukan hadits terutama yang 

sanad riwayatnya berstatus ahad bertentangan 

dengan tradisi yang telah berjalan dalam 

masyarakat Madinah, maka tradisi itulah yang 

diambil. Karena menurutnya tentu para sahabat 

sudah mengetahuinya waktu itu seandainya ada 

hadits yang demikian. Tetapi faktanya bahwa 

yang berjalan di masyarakat adalah yang sudah 

ditradisikan dan mendapat konsensus  dari 

masyarakat, apalagi dari otoritas seorang 

khalifah. 

 
4  Ibid. hal 89 

Sehingga dalam pengertian sunnah yang 

diberikan oleh Malik ini, otoritas khalifah 

tentang amalan dan hukum yang ditradisikan 

memiliki otoritas yang lebih tinggi daripada 

sebuah hadits Nabi. Dan itu juga yang dimaksud 

dengan sunnah. 

As-Syafi’i kemudian mengembangkan 

konsep yang berbeda dengan konsep Malik 

yang dimunculkan sebelumnya. Dia seperti juga 

Ibnu Muqoffa’ yang telah mendahuluinya dalam 

pendapat ini, sadar bahwa sunnah yang 

dipahami pada masanya, pada hakikatnya tidak 

didasarkan pada preseden-preseden otentik 

seperti yang telah diberikan oleh Nabi. Tetapi 

sebagian besar didasarkan pada regulasi 

admistratif Dinasti Bani Umayyah.5 Sehingga 

keotentikan sunnah seperti yang dipahami pada 

masanya itu harus mendapatkan kritiknya yang 

proporsional. 

Menurutnya, tradisi yang hidup dalam 

masyarakat Madinah yang disebut dengan 

sunnah dalam konsep Malik tidak memiliki 

isnad yang bisa dipertanggung jawabkan secara 

ilmiyah.6 Hadits-hadits dari Nabi, terutama 

hadits ahad yang ada pada masanya dirasa 

masih mengganggu tradisi yang hidup. Padahal 

menurutnya tradisi tidak otentik karena sebagian 

besar merupakan hasil regulasi administratif 

pemerintahan setelah Nabi mengenai sunnah. 

Dan ini juga terbukti tentang kasus Umar Bin 

Khattab yang diketahui telah mengubah 

 
5  Ibid. hal 90 
6  Ibid. hal 91 



Ibnu Ali, Mujiburrohman 

49 

 

keputusannya setelah beliau mendengar adanya 

hadits dari Nabi. 

Dengan adanya kasus demikian dan 

kasus-kasus lainnya yang serupa menunjukkan 

bahwa hadits memiliki otoritasnya sendiri meski 

tidak didukung oleh tradisi yang hidup ataupun 

otoritas seorang khalifah. Inilah kemudian yang 

menjadi tolak ukur As-Syafi’i dalam 

pendapatnya. Maka dia lebih mempersempit 

makna sunnah. Sunnah dan sunnah Nabi adalah 

sinonim. 

Fakta lain yang memperjelas hal ini 

adalah, bahwasanya tradisi yang hidup itu lebih 

awal munculnya daripada persoalan hadits dan 

pengkondifikasiannya. Sehinga orang-orang 

lebih banyak mengetahui amalan dari tradisi 

yang hidup itu. Karena hadits tak banyak 

diketahui, meski sebuah hadits memang datang 

dari Nabi. Pengkondifikasian hadits terjadi 

setelah sahabat dan ulama yang mengetahui 

hadits mulai berjauhan dan bertebaran 

diberbagai daerah. Sehingga dirasa kondifikasi 

hadits diperlukan untuk menjaga keasliannya.   

Dalam khazanah pemikiran Islam, 

disamping sunnah juga dikenal kata hadits yang 

memiliki otoritas yang tinggi setelah Al-Qur’an. 

Dalam kajian kritik hadits, ada yang 

menganggap keduanya bersinonim antara satu 

dengan yang lainnya. Sehingga tidak memiliki 

perbedaan yang berarti. 

Tetapi Seyyed Hossein Nasr memberikan 

perbedaan antara sunnah dan hadits yang 

seringkali disebut dalam sumber hukum Islam. 

Hadits dimaknai dengan kata-kata yang 

bersumber dari Nabi, sedangkan sunnah 

memiliki cakupan yang lebih luas mulai dari 

kata-kata maupun tindakan dan amalan atau 

pengakuan yang semuanya bersumber dari Nabi 

saw. 7 

Perbedaan pengertian diatas berbeda lagi 

dengan tulisan Abuddin Nata. Dalam tulisannya 

tersebut, dia mengemukakan bahwa hadits 

adalah segala peristiwa yang disandarkan 

kepada Nabi saw. Walapun terjadi hanya satu 

kali dalam hidupnya dan walaupun hanya 

diriwayatkan oleh satu orang saja.  Sedangkan 

sunnah adalah suatu istilah yang mengacu pada 

perbuatan yang mutawatir, yaitu bagaimana cara 

Nabi saw beribadah yang dinukilkan kepada 

kita dengan cara yang mutawatir pula.8 

Ringkasan Histori Perkembangan Hadits 

Sejarah dan perkembangan hadis dapat 

dilihat dari dua aspek penting, yaitu periwayatan 

dan penulisannya. Dari kedua aspek tersebut 

diketahui adanya proses transformasi hadits dari 

sumbernya, yaitu Nabi Muhammad Saw kepada 

para sahabat dan seterusnya sampai munculnya 

kitab-kitab hadits yang dijadikan pedoman 

ajaran Islam. Hadits tumbuh berkembang pesat 

bersamaan dengan periode pewahyuan al-

Qur’an dimana nabi Muhammad saw perlu 

menyampaikan pemahaman dan penafsiran 

terhadap al-Qur’an. Sehingga para sahabat pun 

dapat secara langsung memperoleh hadis dari 

Rasulullah SAW sebagai sumber hadis. Tempat 

 
7  Seyyed  Hossein Nasr, Op. cit. Hal 131-132 
8  Abudin Nata. Metodologi Studi Islam (Jakarta: PT Raja 

Grafindo Persada, 2006), Hal 237  



Ibnu Ali, Mujiburrohman 

50 

 

yang dijadikan Nabi dalam menyampaikan 

hadis sangat fleksibel, terkadang hadis 

disampaikan ketika Nabi bertemu dengan 

sahabatnya di masjid, pasar, ketika dalam 

perjalanan, di majlis-majlis ilmu dan terkadang 

juga di rumah Nabi sendiri.9 

Ada pun tentang penulisan hadits berbeda 

dengan periwatannya. Semua penulis sejarah 

Nabi, ulama hadits, dan ulama Islam sepakat 

bahwa pada masa Nabi, al-Qur’an memperoleh 

perhatian penuh dari Nabi maupun para 

sahabatnya. Nabi saw selalu memerintahkan 

sahabat untuk menghafal dan menulis al-

Qur’an. Ha ini berbeda dengan hadits meskipun 

ia merupakan sumber yang penting namun tidak 

mendapat perhatian demikian. Hadits tidak 

ditulis bahkan ada beberapa hadits yang isinya 

melarang menulis hadits. Ada tiga sahabat yang 

terkenal meriwayatkan hadits-hadits nabi yang 

menyatakan bahwa Nabi tidak suka hadits-

haditsnyta ditulis. Mereka ini adalah Abu 

Hurairah, Abu Said Al-Khudri, dan Zaid bin 

Tsabit.10 Ibnu Hajar juga menyebutkan bahwa 

Hadits Nabi belum disusun dan dibukukan pada 

masa sahabat dan tabi’in senior.11 Hal demikian 

semata-mata untuk menjaga kemurnian al-

Qur’an dan menghindari percampuran tulisan 

dengan hadits. 

 
9 Leni Andariati. Hadis dan Sejarah Perkembangan. 

Diroyah: Jurnal Ilmu Hadis. (Volume 4 No 2 Maret 

2020), 155 
10 Zainul Arifin. Studi Kitab Hadits. (Surabaya: Al-Muna, 

2010), 23-26 
11 Zainul Arifin. Studi Kitab Hadits. (Surabaya: Al-Muna, 

2010), 23 

Pada periode khulafa’ur rasyidin 

periwayatan hadits dilakukan dengan sangat 

hati-hati. Periwayatan hadits sangat terbatas dan 

disampaikan pada yang memerlukan saja 

terutama di masa Abu Bakar dan Umar yang 

memang mengarahkan untuk berhati-hati dalam 

meriwayatkan hadits. Ada pun penulisannya 

belum mendapat penanganan khusus karena 

semangat mereka yang masih focus 

menyelamatkan Al-Qur’an. Ada diantara 

mereka yang tidak menyukai penulisan hadits 

tetapi ada pula yang memperbolehkannya. 

Bahkan diriwayatkan ada sebagian sahabat 

melarang penulisan hadits tetapi akhirnya 

memperboehkan setelah alasan pelarangan itu 

tidak ada.12 

Penulisan hadits yang secara sungguh-

sunguh terjadi baru 100 tahun setelah kenabian. 

Penulisan hadits yang secara resmi yang 

dilakukan oleh pemerintah terjadi pada masa 

khalifah Umar bin Abdul Aziz dari dinasti 

Umayah. Dia menginstruksikan kepada Abu 

bakar bin Muhammad bin Amr bin Hazm 

(Gubernur Madinah) dan para ulama Madinah 

untuk mengumpulkan hadits dari para 

penghafalnya. Instruksi yang sama juga 

ditujukan kepada Muhammad bin Syihab Al-

Zuhri yang dinilainya sebagai orang yang lebih 

banyak mengetahui hadits daripada yang 

lainnya.13 Oleh karena itu para ahli sejarah dan 

ulama mencatat mereka sebagai orang pertama 

 
12 Zainul Arifin. Studi Kitab Hadits. (Surabaya: Al-Muna, 

2010), 32 
13 Al-Khatib. Al-Sunnah Qobl al-Tadwin. (Kairo: 

Maktabah Wahdah, 1963), 33 



Ibnu Ali, Mujiburrohman 

51 

 

yang punya peran penting dalam membukukan 

hadits.  

Usaha penulisan hadits yang dirintis oleh 

Abu bakar bin Muhammad bin Amr bin Hazm 

dan Muhammad bin Syihab Al-Zuhri 

dilanjutkan oleh ulama-ulama hadits terutama 

pada pertengahan abad kedua hijriyah. Lalu 

dianjutkan lagi oleh generasi penulis-penulis 

hadits yang datang setelah mereka. Masa-masa 

ini disebut dengan masa pembukuan hadits. 

Relevansi Sunnah Di Tengah Tradisi 

Kehidupan Beragama 

Sebagai sumber ajaran Islam kedua 

setelah Al-Qur’an, hadits juga telah mewarnai 

masyarakat dalam berbagai kehidupannya. 

Darinya juga lahirlah corak penafsiran yang 

berbeda-beda dalam berbagai aspek, baik 

persoalan hukum kemasyarakatan maupun 

teologi. Dari aspek keabsahannya hadits juga 

memberikan pengaruh dalam aspek hukum. 

Dua konsep sunnah sebagaimana yang 

telah dijelaskan diatas sungguh telah sampai 

pada kita, baik dalam pengertian perkataan yang 

disandarkan kepada nabi ataupun berupa tradisi 

yang hidup yang diduga bersumber dari Nabi. 

Pada kenyataannya, apa yang disebut tradisi 

yang hidup itu merupakan yang pertama dikenal 

dikalangan umat Islam daripada perkataan Nabi. 

Tradisi agama itu kemudian diwariskan turun 

temurun sehingga akhirnya sampai kepada kita. 

Bahkan sebagian diantaranya ada pula yang 

bercampur dengan budaya dan tradisi daerah 

setempat.  

Karena itu, banyak diantara tradisi agama 

yang hidup diwariskan kepada kita saat ini tidak 

relevan dengan hadits Nabi. Disebabkan karena 

penkondifikasian hadits terjadi belakangan, 

yaitu di masa akhir abad pertama Hijriyah. 

Sementara penelitian secara radikal terjadi di 

abad ketiga Hijriyah. Sehingga lebih 

memungkinkan tradisi yang datang baik dari 

nabi maupun sahabat yang lebih dikenal, apalagi 

itu juga dinukilkan secara mutawatir.  

Sebagai salah satu contoh adalah apa yang 

dilakukan oleh khalifah Utsman dalam soal 

penambahan adzan menjadi dua kali sebelum 

khatbah Jum’at dimulai. Padahal sebelumnya 

adzan di waktu Jum’at hanya dilakukan satu 

kali. Hal ini kemudian menjadi sebuah tradisi 

yang terus menerus hidup di kalangan umat 

Islam dan diwariskan pada kita sampai sekarang 

ini. 

Dalam hal ini pula tidak berlebihan jika 

kita melihat relevansinya dengan apa yang 

disimpulkan oleh Prof. Dr. Komaruddin 

Hidayat. Bahwasanya lebih dari sekedar sistem 

keyakinan, Islam yang kita kenal sekarang 

adalah produk sejarah. Ia telah mengalami 

penafsiran oleh para pemeluknya di setiap 

zaman dan tempat.14 Oleh karenanya, 

sepantasnya upaya yang perlu dilakukan dalam 

kehidupan beragama adalah memurnikan agama 

dan bukannya melestarikan tradisi agama yang 

cenderung terkontaminasi oleh perkembangan 

sejarah. Maka umat Islam harus meninjau ulang 

 
14  Komaruddin Hidayat, Wahyu Di Langit Wahyu Di 

Bumi (Jakarta: Paramadina , 2003) hal 15 



Ibnu Ali, Mujiburrohman 

52 

 

agamanya dan meninjau relevansinya kembali 

pada Al-Qur’an dan hadits. Nabi sendiri sudah 

pernah mewanti-wanti hal ini supaya 

diwaspadai dari yang diistilahkannya kemudian 

dengan bid’ah. Suatu doktrin dan amalan agama 

yang ketentuannya tidak pernah datang dari 

Nabi saw. 

Dalam Islam orang yang hidup beragama 

tidak dipahami secara sempit. Pengertian agama 

sendiri sungguhpun hakikatnya bersifat 

subyektif, dalam artian tergantung dari para 

pemeluknya dan darimana cara 

memahaminya.15 Agama Islam sendiri dalam 

sistem pemahamannya tidak hanya mempunyai 

sangkut paut dengan soal hubungan manusia 

dengan Tuhan. Tetapi seperti yang diakui juga 

oleh H.A.R. Gibb merupakan agama yang 

memiliki sistem kemasyarakatan yang berdiri 

sendiri dan mempunyai pemerintahan sendiri.16 

Maka Islam tidak hanya dipahami sebagai 

agama tetapi juga pemerintahan dan tata cara 

kehidupan manusia seluruhnya. Orang yang 

menjalankan agamanya dalam Islam berarti 

menitikan seluruh aspek kehidupannya sesuai 

dengan nilai-nilai ajaran Islam. 

Hadits-hadits Nabi sebagaimana juga Al-

Qur’an membicarakan berbagai aspek dalam 

agama. Hadits merupakan ulasan dari Al-Qur’an 

sebagai sumber utama dalam Islam. Pada saat 

yang sama ia melengkapi keterangan dalam Al-

Qur’an. Maka jika kita melihat kumpulan karya-

 
15  Ibid. hal 8 
16  Harun Nasution, Islam Ditinjau Dari Berbagai 

Aspeknya, (Jakarta : UI Pres,1985) jilid I hal 53 

karya yang ditulis oleh enam imam hadits 

semua aspek juga disinggungnya. 

Implikasi penelitian tentang relevansi 

hadits dalam tradisi kehidupan umat beragama 

dapat mencakup berbagai aspek sebagai berikut: 

Pemahaman yang Lebih Mendalam 

tentang Hadits: Penelitian ini dapat 

meningkatkan pemahaman umat beragama 

terhadap hadits dan pentingnya memahami 

konteks, sanad (rantai perawi), dan matan (teks) 

hadits secara lebih mendalam. Implikasinya 

adalah penting bagi umat beragama untuk 

mempelajari hadits dengan cermat agar dapat 

mengambil hikmah dan petunjuk yang tepat dari 

ajaran Islam. 

Penerapan Hadits dalam Kehidupan 

Sehari-hari: Implikasi lainnya adalah 

pentingnya menerapkan ajaran-ajaran hadits 

dalam kehidupan sehari-hari. Penelitian ini 

dapat menginspirasi umat beragama untuk 

menggunakan hadits sebagai pedoman dalam 

berperilaku, berinteraksi dengan sesama, dan 

menjalani kehidupan sehari-hari secara lebih 

Islami. 

Pengembangan Etika dan Moral: 

Penelitian ini juga menyoroti nilai-nilai etika 

dan moral yang terkandung dalam hadits. 

Implikasinya adalah umat beragama dapat 

mengembangkan karakter dan moral yang lebih 

baik dengan mengikuti ajaran-ajaran hadits, 

seperti kejujuran, kesabaran, kasih sayang, dan 

kerja keras. 

Pendidikan dan Dakwah: Penelitian ini 

dapat menjadi dasar untuk pengembangan 



Ibnu Ali, Mujiburrohman 

53 

 

program pendidikan dan dakwah yang lebih 

efektif dalam menyebarkan ajaran Islam 

berdasarkan hadits. Implikasinya adalah perlu 

adanya upaya untuk mengintegrasikan hadits 

dalam kurikulum pendidikan dan kegiatan 

dakwah agar pesan-pesan Islam dapat 

disampaikan dengan lebih efektif kepada umat 

beragama. 

Kerjasama antar-Umat Beragama: 

Implikasi lainnya adalah hadits dapat menjadi 

titik persamaan antara umat beragama yang 

berbeda. Penelitian ini dapat mempromosikan 

kerjasama antar-umat beragama dalam 

memahami dan menghargai ajaran-ajaran Islam 

yang terkandung dalam hadits, sehingga 

memperkuat toleransi dan kerukunan antar-umat 

beragama. 

Dengan memperhatikan implikasi-

implikasi tersebut, umat beragama dapat 

mengambil manfaat yang lebih besar dari 

ajaran-ajaran hadits dan menjadikannya sebagai 

panduan yang relevan dan berharga dalam 

kehidupan mereka. 

 

KESIMPULAN 

Bahwasanya dalam kehidupan beragama, 

khususnya Islam pribadi Rasulullah saw 

merupakan contoh yang konkret sebagai 

tauladan sempurna yang bisa mengamalkan 

kandungan nilai-nilai Al-Qur’an dalam bentuk 

kehidupan yang benar-benar manusiawi. Maka 

mengamalkan kehidupan beragama secara baik 

dan benar adalah dengan mengikuti langkah dan 

jejak nabi saw. Jejak-jejak itu bisa berupa sikap 

dan perbuatan nabi dalam melaksanakan agama 

atau berupa perkataan beliau sendiri. Sikap para 

sahabat setelah nabi juga mengambil peran 

penting dalam agama. Maka Malik 

mendefinisikan jejak perbuatan nabi dan jejak 

para sahabat setelahnya dengan As-Sunnah. 

Sedangkan As-Syafi’i lebih memfokuskan 

pandangannya hanya pada sunnah nabi (As-

Sunnah An-Nabawiyah). 

Sunnah dalam pandangan Malik memiliki 

otoritas yang tinggi karena telah menjadi tradisi 

yang hidup dalam masyarakat Madinah sebagai 

refresentasi dari jejak nabi dan para sahabat 

yang mengetahui secara langsung cara hidup 

nabi. Sementara As-Syafi’i memiliki pandangan 

yang berbeda bahwasanya hadits dalam makna 

sabda nabi memiliki otoritas yang lebih tinggi 

daripada tradisi yang hidup di Madinah. Tradisi 

dalam pandangannya tidak memiliki sanad 

riwayat yang bisa dipertanggung jawabkan 

karena bisa jadi terkontaminasi dengan otoritas 

para khalifah yang mengambil peran penting 

dalam tradisi agama. 

Namun dalam faktanya, tradisi yang hidup 

itulah yang lebih dikenal secara umum dalam 

masyarakat Islam. Sementara hadits lebih 

dikenal dan mendapat perhatian umat Islam 

secara cermat setelahnya. Sehingga tradisi itulah 

yang lebih mendominasi masyarakat muslim 

dalam kehidupan beragama. Dan dalam 

sejarahnya, tradisi itu berkembang dalam hidup 

dan budaya umat Islam. 

Oleh karenanya, kehidupan beragama bagi 

umat Islam saat ini merupakan produk sejarah 



Ibnu Ali, Mujiburrohman 

54 

 

agama.  Sehingga relevansinya dengan hadits 

maupun sunnah nabi mesti dicertmati kembali. 

Fenomena macam-macam tradisi beragama di 

berbagai lingkungan masyarakat muslim 

menunjukkan bahwa agama telah mengalami 

perkembangannya. Umat Islam harus 

melihatnya sebagai sejarah agama dan bukan 

doktrin agama. Maka terlalu dini jika salah satu 

kelompok mengaku golongon ahlus sunnah 

sebelum mencermati kembali nilai-nilai agama 

melalui jejak Rasul-Nya yang sempurna. 

 Implikasi penelitian tentang relevansi 

hadits dalam tradisi kehidupan umat beragama 

dapat mencakup berbagai aspek sebagai berikut: 

1. Pemahaman yang Lebih Mendalam tentang 

Hadits, 

2. Penerapan Hadits dalam Kehidupan Sehari-

hari, 

3. Pengembangan Etika dan Moral, 

4. Pendidikan dan Dakwah, 

5. Kerjasama antar-Umat Beragama. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Khatib. Al-Sunnah Qobl al-Tadwin. Kairo: 

Maktabah Wahdah, 1963. 

Hidayat, Komaruddin, Prof. Dr. Wahyu Di 

Langit Wahyu Di Bumi, Doktrin Dan 

Peradaban Islam Di Panggung Sejarah. 

Jakarta: Paramadina, 2003. 

Nasution, Harun. Prof. Dr. Islam Ditinjau Dari 

Berbagai Aspeknya. Jakarta: UI-Pres, 

1985. 

Nata, Abuddin, Prof. Dr. Metodologi Studi 

Islam. Jakarta: PT Grafindo Persada, 

2006. 

Nasr, Sayyid Hussein. Ensiklopedi Tematis 

Spritualitas Islam. Bandung: Mizan, 

2002. 

Schacht, Joseph. The Origins Of Muhammadan 

Jurisprudence, Tentang Asal Usul 

Hukum Islam Dan Masalah Otentitas 

Sunnah. Yogyakarta: Insane Madani, 

2010. 

Leni Andariati. Hadis dan Sejarah 

Perkembangan. Diroyah: Jurnal Ilmu 

Hadis, Volume 4 No 2 Maret 2020. 

Zainul Arifin. Studi Kitab Hadits, Surabaya: Al-

Muna, 2010. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 


