
 AHSANA MEDIA 
 Jurnal  Pemikiran, Pendidikan dan Penelitian Ke-Islaman 
              
P-ISSN : 2354-9424       Vol. 10, No. 2 Juli 2024 
E-ISSN : 2549-7642               http://journal.uim.ac.id/index.php/ahsanamedia

  

    
 

DUA KAIDAH YANG MENGHIDUPKAN KEHIDUPAN BERAGAMA, 

AMAR MA'RUF NAHI MUNKAR DAN AR-RAQAIQ (KELEMBUTAN HATI 

DAN PENYUCIAN JIWA) 
1Nazarullah Mawardi Arsyad 

1nmawardiar@gmail.com 

 

ABSTRAK 

Tulisan ini membahas pentingnya dua prinsip, amar ma'ruf nahi munkar (memerintahkan 

kebaikan dan melarang kejahatan) dan ar-Raqaiq (kelembutan hati dan pemurnian jiwa), dalam 

menegakkan kehidupan beragama. Tugas amar ma'ruf nahi munkar ditekankan sebagai kewajiban 

di atas semua kewajiban lainnya, sedangkan ar-Raqaiq berfokus pada peristiwa yang melembutkan 

hati dan menggerakkan jiwa. Kedua prinsip tersebut sangat penting dalam mempertahankan 

kehidupan religius yang teguh. Makalah ini juga menyoroti kepekaan teladan tokoh-tokoh agama 

seperti Ustadz Badiuzzaman Said Nursi, Imam Abu Hasan al-Syadzili, Abdul Qodir Jailani, dan 

Hasan al-Basri terhadap isu-isu agama. Tokoh-tokoh ini terlibat dalam refleksi diri dan 

memperhatikan amar ma'ruf nahi munkar. Makalah ini menekankan pentingnya prinsip ini dalam 

kehidupan religius, menekankan perlunya individu untuk memperhatikan konsekuensi dari tindakan 

mereka dan memiliki hati yang teliti. amar ma'ruf nahi munkar maupun anjuran untuk 

menyampaikan “raqaiq” kedua hal ini ibarat pembuluh arteri dan vena yang ada dalam tubuh 

manusia. Sebagaimana kehidupan dalam tubuh yang bergantung pada kapiler-kapiler darah tersebut, 

demikian pula eksistensi kehidupan beragama yang bergantung pada terlaksananya dua kaidah ini. 

Hanya dengan melaksanakan dua kaidah tersebutlah manusia dapat senantiasa khawatir dengan 

balasan atas semua amal perbuatan dan memiliki hati yang penuh kesadaran sehingga setiap 

langkah yang dihentakkan akan dilakukan dengan penuh kehati-hatian dan kewaspadaan, serta 

menjalankan setiap detik umur kehidupannya dengan muhasabah. 

Kata kunci: Amar-ma’ruf, Nahimungkar, Raqaiq 
 

 

ABSTRACT 

This paper discusses the significance of two principles, amar ma'ruf nahi munkar (enjoining 

good and forbidding evil) and ar-Raqaiq (gentleness of heart and purification of the soul), in 

upholding religious life. The duty of amar ma'ruf nahi munkar is emphasized as being obligatory 

above all other obligations, while ar-Raqaiq focuses on events that soften the heart and move the 

soul. Both principles are crucial in maintaining a steadfast religious life. The paper also highlights 

the exemplary sensitivity of religious figures such as Ustadz Badiuzzaman Said Nursi, Imam Abu 

Hasan al-Syadzili, Abdul Qodir Jailani, and Hasan al-Basri towards religious issues. These figures 

engaged in self-reflection and paid attention to amar ma'ruf nahi munkar. The paper emphasizes the 

importance of this principle in religious life, stressing the need for individuals to be mindful of the 

consequences of their actions and to possess a conscientious heart. Both Amar Ma'ruf Nahi Munkar 

and the recommendation to convey "Raqaiq" are like arteries and veins in the human body. Just as 

life in the body depends on the capillaries of the blood, so does the existence of religious life that 

depends on the implementation of these two rules. Only by implementing these two rules can 

humans always worry about the retribution for all deeds and have a heart full of awareness so that 

every step that is stomped on will be done with caution and vigilance, and carry out every second of 

their life with muhasabah. 

Keywords: Amar-ma’ruf, Nahimungkar, Raqaiq 

mailto:1nmawardiar@gmail.com


Nazarullah Mawardi Arsyad 

220 

 

 

PENDAHULUAN 

Dua prinsip amar ma'ruf nahi munkar dan ar-

Raqaiq memiliki peran penting dalam menjaga 

kehidupan beragama yang teguh.1 Amar ma'ruf nahi 

munkar, yang merupakan tugas wajib di atas segala 

kewajiban lainnya, menekankan pentingnya 

mendorong kebaikan dan melarang kejahatan, 

sementara ar-Raqaiq membahas peristiwa yang 

dapat melunakkan hati dan menggerakkan jiwa. 

Kedua prinsip ini sangat krusial dalam menjaga 

kehidupan beragama yang penuh kesadaran.2 Tokoh-

tokoh agama seperti Ustadz Badiuzzaman Said 

Nursi, Imam Abu Hasan al-Syadzili, Abdul Qodir 

Jailani, dan Hasan al-Basri menunjukkan sensitivitas 

yang tinggi terhadap isu-isu keagamaan dan 

pentingnya amar ma'ruf nahi munkar dalam 

kehidupan beragama. Tulisan ini bertujuan untuk 

mengeksplorasi signifikansi kedua prinsip ini dalam 

kehidupan beragama dan perlunya individu memiliki 

hati yang penuh kesadaran serta memperhatikan 

konsekuensi dari tindakannya.   

METODE PENELITIAN 

Metode penelitian yang digunakan dalam 

tulisan ini adalah analisis kualitatif terhadap teks-

teks keagamaan, termasuk karya-karya Ustadz 

Badiuzzaman Said Nursi, Imam Abu Hasan al-

Syadzili, Abdul Qodir Jailani, dan Hasan al-Basri. 

Analisis melibatkan pemeriksaan tulisan-tulisan, 

 
1 M. Rohman, A. Haris, and S. Supandi, “ROKAT 

BHELIONE: MEMAKNAI TRADISI LOCAL WISDOM 

MASYARAKAT PAMEKASAN SAAT ANGGOTA 

KELUARGA MENINGGAL DUNIA”, alulum, vol. 11, 

no. 3, pp. 347-358, Jul. 2024. 
2 S. Supandi, M. Subhan, and A. Hobir, 

“PERBANDINGAN METODE PENGAJARAN 

TRADISIONAL DAN MODERN DALAM 

PENDIDIKAN AGAMA ISLAM: Studi di Lembaga 

Pendidikan Internasional ABFA Pamekasan”, j.edu.part, 

vol. 3, no. 1, pp. 40–50, May 2024. 

memoar, dan doa-doa mereka untuk memahami 

sensitivitas mereka terhadap isu-isu keagamaan dan 

pentingnya amar ma’ruf nahi munkar dan ar-Raqaiq 

dalam kehidupan beragama. Selain itu, tulisan ini 

menggunakan analisis perbandingan terhadap 

pendekatan tokoh-tokoh keagamaan terhadap 

prinsip-prinsip ini untuk menyoroti signifikansinya 

dalam kehidupan beragama. Analisis kualitatif 

memungkinkan eksplorasi mendalam tentang 

signifikansi prinsip-prinsip ini dan dampaknya 

terhadap kesadaran dan tindakan keagamaan 

individu. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Sebuah Tugas Wajib di atas Segala Kewajiban 

Demi dapat menjalankan tugas ini dalam 

bentuk yang tersistem dan bisa merangkul semua 

elemen masyarakat, telah digunakan berbagai 

macam sarana sejak diutusnya Nabi Muhammad 

shallallahu ‘alaihi wa sallam: berbagai khotbah dan 

ceramah diberikan, halaqah-halaqah3 dan majelis 

ilmu dibentuk untuk menyelenggarakan berbagai 

kajian. Kegiatan-kegiatan ini terus berlanjut hingga 

saat ini dengan berbagai pola dan gaya tertentu yang 

sesuai dengan kultur dan tradisi setempat. Majelis 

zikir dan sufi adalah bentuk terbaik dalam 

menjalankan tugas ini.4 Kedua hal ini telah berhasil 

memberikan pengaruh paling besar, paling hidup, 

 
3 Halaqah dalam terminologi Islam mengacu pada 

pertemuan-pertemuan keagamaan untuk mempelajari 

kajian Islam dan Al-Qur’an. Pada umumnya, ada satu atau 

lebih pembicaraan utama yang menyajikan topik halaqah 

yang ditentukan, sementara yang lain duduk melingkar di 

sekitar mereka untuk mendengarkan. 
4 Supandi, Supandi, Abdul Khobir, and Kurratul Aini. 

2024. “MEMBANGUN CITRA DAN REPUTASI 

PENDIDIKAN ISLAM MELALUI STRATEGI 

MARKETING LEMBAGA PENDIDIKAN 

ISLAM”. AL-MAFAZI: JOURNAL OF ISLAMIC 

EDUCATION MANAGEMENT 2 (1):24-36. 

https://ejournal.stai-

mas.ac.id/index.php/mpi/article/view/228. 

https://ejournal.stai-mas.ac.id/index.php/mpi/article/view/228
https://ejournal.stai-mas.ac.id/index.php/mpi/article/view/228


Nazarullah Mawardi Arsyad 

221 

 

dan paling berkesan dalam masyarakat. Mayoritas 

mursyid yang menunaikan tugas ini menyampaikan 

pesan-pesannya kepada masyarakat melalui suara 

hati mereka yang tulus. Mereka berusaha 

meyakinkan kalbu setiap orang melalui sentuhan 

nurani yang melampaui logika. Mereka 

menyampaikan kebenaran melalui lisan latifah 

rabbaniyah, sir, dan mungkin juga dengan tutur 

khafi dan akhfa. Mereka berhasil memasuki relung 

jiwa kawan bicaranya sembari mengisinya dengan 

nilai-nilai kebaikan seperti asma Ilahi (nama-nama 

agung) dan sifat-sifat mulia yang dimiliki Allah 

subhanahu wa ta’ala. Dengan demikian, mereka 

telah berhasil membuat hati orang-orang di 

sekelilingnya senantiasa hidup. 

Amar ma'ruf nahi munkar merupakan sebuah 

pilar penting agar kehidupan agama tetap berdiri 

tegak. Oleh karena itu, saat pilar ini diabaikan begitu 

saja, maka kehidupan agama akan mulai meredup 

dan masyarakat juga mulai mengasingkan diri dari 

nilai-nilai luhur. Di sebuah periode tertentu di masa 

lalu, pintu-pintu masjid pernah terkunci dan dilarang 

untuk dibuka. Sedangkan di periode lainnya, meski 

tidak terkunci, tetap masjid-masjid telah kehilangan 

fungsi dan esensinya. Khotbah-khotbah telah 

dicemari dengan berita-berita aktual yang tidak 

penting, mimbar-mimbar sudah tidak lagi memiliki 

reputasi dan pengaruh bagi masyarakat seolah-olah 

pilar penting ini dibungkus rapat dan diasingkan di 

suatu tempat seraya dikatakan padanya “kamu diam 

dulu di sini”, Ya, dari sisi pengamalan amar ma'ruf 

nahi munkar, periode kita di hari ini berada dalam 

kondisi yang lebih baik dari pada periode-periode 

sebelumnya yang gersang akan kesadaran dan 

pemikiran beragama. Meski begitu, tak dapat 

dipungkiri bahwa apa yang telah dicapai di hari ini, 

praktiknya masih sangat jauh bila dibandingkan 

dengan periode kebahagiaan (periode saat 

Rasulullah dan Sahabat hidup) dan masa-masa awal 

Kesultanan Utsmani. Ya, tugas ini banyak diabaikan 

di abad ini sehingga dalam cahaya ke-10, 

Badiuzzaman Said Nursi menyebut hukum 

melaksanakan tugas ini sebagai “farz der farz” atau 

kewajiban di atas kewajiban5. Oleh karena itu, di 

masa ini tugas amar ma'ruf nahi munkar berada di 

pundak kita semua dan harus ditunaikan. Dalam 

usaha mengembalikan kebangkitan umat Islam, ia 

adalah kaidah yang tidak dapat digantikan dengan 

apapun. 

Raqaiq: Kelembutan Hati dan selalu Gemetar 

Raqaiq adalah suatu hal yang menjelaskan 

tentang peristiwa yang dapat melunakkan kalbu dan 

menggerakkan jiwa demi dapat menjalankan 

kehidupan beragama tanpa cela; mengarahkan 

pandangan manusia pada akhirat dan membagkitkan 

perhatiannya pada beratnya hisab dan mizan, serta 

memunculkan gelora raja’ (harapan) pada diri 

manusia. Dari sisi ini, raqaiq merupakan sarana 

khusus yang dimiliki orang-orang beriman dalam 

menjalankan tabligh dan irsyad. Yang termasuk 

dalam cakupan raqaiq adalah pembahasan-

pembahasan tentang iman dan Islam, khususnya 

yang berkaitan dengan ganjaran baik dan buruk yang 

diterima seorang hamba dari setiap amal yang 

dikerjakannya. Sebagai contoh, pembahasan-

pembahasan berkaitan kematian dengan datangnya 

 
5 Ustadz Badiuzzaman Said Nursi tidak menjelaskan 

hukum amar ma'ruf nahi munkar sebagai kewajiban di 

atas kewajiban secara tersurat dalam cahaya ke-10. 

Namun secara tersirat, beliau menyampaikannya melalui 

pengalaman beliau dan murid-muridnya dalam risalah 

tersebut. Dalam risalah tersebut beliau menceritakan 

bahwa dirinya dan murid-muridnya segera mendapatkan 

“tamparan kasih sayang” dari Allah subhanahu wa ta’ala 

ketika sedikit saja lengah dalam tugas amar ma'ruf nahi 

munkar. 

 



Nazarullah Mawardi Arsyad 

222 

 

malaikat pencabut nyawa, pemakaman, azab kubur, 

kehidupan di alam barzakh, padang mahsyar, hisab, 

mizan, juga jembatan sirat. 

Kitab “Tanbih al-Ghafilin” karya seorang 

ahli fikih mazhab Hanafi terkemuka, Imam Abu 

Laits al-Samarqandi, merupakan sebuah karya 

penting yang fokus pada pembahasan raqaiq. Imam 

Abu Laits dalam karyanya tersebut membahas topik-

topik penting seperti ikhlas, surga, neraka, dan 

mizan. Di bagian akhir kitabnya, beliau menjelaskan 

tentang pertemuan setan dengan Rasulullah 

shallallahu ‘alaihi wa sallam. Bisa jadi beliau tidak 

sesensitif Imam Bukhari dan Imam Muslim dalam 

menggunakan kriteria evaluasi sanad saat membahas 

tentang topik ini. Kondisi yang sama juga berlaku 

pada kitab “Ihya’u ‘Ulumi al-din” karya Imam 

Ghazali. Hal ini terjadi karena mereka tidak 

memandang aksi mengutip riwayat dhaif dalam 

rangka memberikan targhib (motivasi) dan tarhib 

(peringatan) sebagai sebuah masalah.6 

Dalam topik ini, Imam Qurtubi lebih sensitif, 

hati-hati, dan penuh perhatian saat menuliskan 

karyanya. Selain itu, Imam Qurtubi juga merupakan 

ulama fikih mazhab Maliki yang kemahirannya 

diterima banyak orang di bidang tafsir. Yang 

membuat banyak tokoh kagum kepadanya adalah 

walaupun tinggal di Andalusia (Barat), tetapi beliau 

menguasai semua karya besar dari Timur dengan 

sangat baik. Hal yang sama juga terjadi pada sosok 

Abu Hayyan al-Tauhidi yang juga berasal dari 

Andalusia. Meskipun mereka berasal dari Dunia 

Islam di wilayah Barat, tetapi mereka mampu 

 
6 S. Supandi, M. Subhan, and A. Hobir, 

“PERBANDINGAN METODE PENGAJARAN 

TRADISIONAL DAN MODERN DALAM 

PENDIDIKAN AGAMA ISLAM: Studi di Lembaga 

Pendidikan Internasional ABFA Pamekasan”, j.edu.part, 

vol. 3, no. 1, pp. 40–50, May 2024. 

mengakses karya-karya ulama besar dari berbagai 

kawasan. 

Hingga saat ini, banyak sekali alim-ulama 

yang membahas topik tentang raqaiq. Dalam karya-

karya itu, mereka membahas dengan detail 

permasalahan-permasalahan yang mampu menopang 

kehidupan beragama ini. Akan tetapi, agar dua hal 

tersebut dapat masuk ke dalam ruang kalbu dan 

berpengaruh pada relung jiwa, pertama-tama para 

kawan bicara (pendengar atau pembaca) perlu 

memiliki iman yang kuat. Karena seberapa kuat 

keimanan yang dimiliki dan seberapa progresif 

tingkatan keyakinan seseorang, maka sebesar itu 

pula ia akan menerima apa yang disampaikan dan 

ditulis, begitu pula dengan besarnya pengaruh yang 

akan ia rasakan sehingga dapat menghindarkan diri 

dari setiap keburukan, senantiasa berada dalam rasa 

cinta dan semangat dalam ibadah dan ketaatan. 

Tentunya orang yang memiliki kepekaan pada 

permasalahan agama dalam level ini akan tercermin 

dalam perilakunya yang sangat berbeda sebagai 

dampak dari muayyidat-muayyidat tersebut. Jika 

tidak, maka ucapan yang disampaikan tidak akan 

diterima dan tidak akan berpengaruh sedikit pun 

pada orang lain. 

Mukmin Sejati yang Khawatir pada Balasan atas 

Amal Ibadahnya 

Sebagai contoh, Sayyidina Abu Bakar 

radhiyallahu ‘anhu senantiasa mengkhawatirkan 

balasan dari setiap amal perbuatannya. Mereka yang 

tidak khawatir dengan konsekuensi yang akan 

diterimanya nanti sangat patut dikhawatirkan 

keadaannya. Dengan pemahaman yang sama, 

Sayyidina Umar radhiyallahu ‘anhu pun selalu 

gelisah dengan konsekuensi dari amal ibadahnya. 

Tidak terkecuali dengan Imam Aswad bin Yazid bin 

Qais al-Nakha’i, salah satu imam besar Madrasah 



Nazarullah Mawardi Arsyad 

223 

 

Nakha’i yang berada di kota Kufah, yang memiliki 

kekhawatiran yang sama. Beliau merasa takut 

dengan momen-momen kematian yang akan 

menghampirinya. Hal itu terlihat dari raut wajahnya 

yang berubah dari satu kondisi ke kondisi yang lain, 

dari satu warna ke warna yang lain. “Alqamah bin 

Qais yang mendampinginya saat itu, yang masih 

memiliki ikatan keluarga, bertanya padanya, “Ada 

apa denganmu, apakah kamu takut akan dosa?” 

Beliau pun tersenyum pahit dan berkata, “Dosa 

yang mana? Aku takut jika mati sebagai seorang 

kafir”.7 Inilah sosok mukmin sejati yang selalu 

khawatir dengan konsekuensi dari amal 

perbuatannya. 

Kematian yang Memutus Kenikmatan 

Rabithatul maut (mengingat kematian) juga 

adalah topik yang perlu dibahas berkaitan dengan 

raqaiq. Rabithatul maut adalah memikirkan 

kematian dan perkara-perkara yang berkaitan 

setelahnya: mengingat kesunyian dan kesendirian di 

alam kubur, memikirkan bahaya yang menunggu 

manusia di persinggahan akhirat, serta hidup dengan 

pertimbangan bahwa kematian bisa saja datang di 

setiap saat. Dengan ungkapan lain, Rabithatul maut 

berarti memandang kematian selayaknya tamu yang 

waktu datangnya tidak menentu sehingga dengan 

begitu kita perlu mempersiapkannya, lalu 

mengabaikan pikiran-pikiran seperti “Bagaimana 

pun saya masih muda, Umurku baru 20 tahun. 

Kedepannya saya mungkin masih punya 60 tahun 

lagi. Karena ada orang yang hidup hingga 80 

tahun.” Dalam hal ini sebuah puisi Arab 

mengatakan: 

 الموت يأتي بغتة والقبر صندوق العمل

 
7 Abu Nu’aim, Hilyah al-Auliya’, 2/103-104; al-Dzahabi, 

Siyar A’lami al-Nubala’, 4/52. 

“Kematian datang secara tiba-tiba. Alam kubur 

adalah kotak amal kita”.8 

Dengan demikian, apa yang seseorang perbuat 

hingga saat itu ialah bekal yang akan dibawa ke 

alam akhirat sana. Pemikiran seperti ini sangatlah 

penting bagi seorang manusia dalam rangka 

mempersiapkan alam akhirat kelak. Apabila seorang 

manusia selalu merasa aman-aman saja tanpa ada 

kekhawatiran pada akhirat seakan-akan terjamin 

selama hidup di dunia, maka di akhirat kelak dia 

akan jauh dari keselamatan sehingga di akhirat nanti 

dia terpaksa melewati perjalanan yang sangat 

berbahaya.9 Dari sudut ini, rabithatul maut 

membantu manusia untuk memiliki ikatan erat 

dengan kematian di setiap saat. Ia merupakan 

pembahasan penting yang perlu dilakukan setiap 

manusia agar selalu memikirkan kehidupan alam 

kubur dan perkara-perkara lain setelahnya. 

Jika kita perhatikan memoar-memoar yang 

diungkapkan Ustadz Badiuzzaman Said Nursi dalam 

catatn ke-12 sebelum memulai pembahasan dalam 

kitab Risalah Nur, maka akan kita lihat betapa tinggi 

sensitivitas beliau terhadap permasalahan ini. Tak 

ada kritikan yang belum beliau sampaikan kepada 

dirinya sendiri.10 Demikian juga ketika kita melihat 

 
8 Ibnu Hajar, al-Munabbihat, hal, 4. 

 
9 M. Khadavi, A. Syahri, N. Nuryami, and S. Supandi, 

“REVITALISASI NILAI RELIGIUSITAS 

MAHASISWA MELALUI PEMBELAJARAN AL 

ISLAM DAN KEMUHAMMADIYAHAN DI STAI 

MUHAMMADIYAH PROBOLINGGO”, alulum, vol. 

11, no. 2, pp. 192-205, May 2024. 
10 Dalam pendahuluannya, Ustadz Badiuzzaman Said 

Nursi menyampaikan bahwa beberapa persoalan tauhid 

telah ditulis 12 tahun sebelum penulisan buku al-Lama’at. 

Dalam memoar pertama Cahaya ke-17 kitab al-Lama’at, 

beliau menulis: “Ketahuilah wahai Said yang lalai, 

kalbumu tidak pantas untuk diikat dan dikaitkan dengan 

sesuatu yang takkan menyertaimu setelah dunia ini 

musnah. Ia berpisah denganmu sejalan dengan 

musnahnya dunia…” Dalam paragraf berikutnya, beliau 

menulis: “Jika engkau cerdas dan berakal, engkau tidak 

akan bersedih dan kecewa. Tinggalkanlah segala sesuatu 



Nazarullah Mawardi Arsyad 

224 

 

munajat dan doa yang dituliskan Imam Abu Hasan 

al-Syadzili, Abdul Qodir Jailani, dan Hasan al-Basri, 

maka akan tampak jelas bahwa mereka juga 

melakukan muhasabah yang serupa.11 

Sebagaimana diketahui, Nabi Muhammad 

shallallahu ‘alaihi wa sallam pada awalnya 

melarang kaum mukminin untuk berziarah kubur dei 

mencegah kemungkinan dilakukannya praktik-

praktik yang menyimpang. Akan tetapi, ketika 

praktik menyimpang itu perlahan-lahan menghilang, 

beliau bersabda: “Dahulu aku melarang kalian 

berziarah kubur, tetapi (sekarang) berziarahlah 

kalian, sesungguhnya ziarah kubur dapat 

mengingatkan pada akhirat”.12 

KESIMPULAN 

Sebagai penutup, baik amar ma'ruf nahi 

munkar maupun anjuran untuk menyampaikan 

“raqaiq” kedua hal ini ibarat pembuluh arteri dan 

vena yang ada dalam tubuh manusia. Sebagaimana 

kehidupan dalam tubuh yang bergantung pada 

kapiler-kapiler darah tersebut, demikian pula 

eksistensi kehidupan beragama yang bergantung 

pada terlaksananya dua kaidah ini. Hanya dengan 

melaksanakan dua kaidah tersebutlah manusia dapat 

senantiasa khawatir dengan balasan atas semua amal 

perbuatan dan memiliki hati yang penuh kesadaran 

sehingga setiap langkah yang dihentakkan akan 

 
yang tidak akan menyertaimu dalam perjalanan kekal 

abadi itu, Ia bahkan hancur dibawah tekanan dan 

perubahan dunia, dibawah perkembangan alam barzakh, 

dan dibawah pecahnya alam akhirat.” Demikian juga 

pada paragraf berikutnya: “Tidakkah engkau mengetahui 

bahwa dalam dirimu ada latifah yang hanya dapat 

terpuaskan dengan keabadian, yang hanya mengarah 

pada Dzat yang kekal, dan melepaskan diri dari selain-

Nya…?”. 
11 M. Sahibuddin, Supandi, Untung, and Akhmadul Faruq, 

“Madrasah Committee: Implementation of ‘Merdeka 

Belajar’ and The Progress of Islamic Education in 

Pamekasan”, tadr., vol. 19, no. 1, pp. 13-25, Apr. 2024. 
12 HR. Tirmidzi, Janaiz, 60; Abu Daud, Janaiz, 75. 

dilakukan dengan penuh kehati-hatian dan 

kewaspadaan, serta menjalankan setiap detik umur 

kehidupannya dengan muhasabah. 

DAFTAR PUSTAKA 

Abu Nu’aim, Hilyah al-Auliya’, 2/103-104; al-Dzahabi, 

Siyar A’lami al-Nubala’, 4/52. 

HR. Tirmidzi, Janaiz, 60; Abu Daud, Janaiz, 75. 

M. Khadavi, A. Syahri, N. Nuryami, and S. Supandi, 

“REVITALISASI NILAI RELIGIUSITAS 

MAHASISWA MELALUI PEMBELAJARAN 

AL ISLAM DAN KEMUHAMMADIYAHAN DI 

STAI MUHAMMADIYAH 

PROBOLINGGO”, alulum, vol. 11, no. 2, pp. 192-

205, May 2024. 
M. Rohman, A. Haris, and S. Supandi, “ROKAT 

BHELIONE: MEMAKNAI TRADISI LOCAL 

WISDOM MASYARAKAT PAMEKASAN 

SAAT ANGGOTA KELUARGA MENINGGAL 

DUNIA”, alulum, vol. 11, no. 3, pp. 347-358, Jul. 

2024. 
M. Sahibuddin, Supandi, Untung, and Akhmadul Faruq, 

“Madrasah Committee: Implementation of 

‘Merdeka Belajar’ and The Progress of Islamic 

Education in Pamekasan”, tadr., vol. 19, no. 1, pp. 

13-25, Apr. 2024. 
S. Supandi, M. Subhan, and A. Hobir, 

“PERBANDINGAN METODE PENGAJARAN 

TRADISIONAL DAN MODERN DALAM 

PENDIDIKAN AGAMA ISLAM: Studi di 

Lembaga Pendidikan Internasional ABFA 

Pamekasan”, j.edu.part, vol. 3, no. 1, pp. 40–50, 

May 2024. 
S. Supandi, M. Subhan, and A. Hobir, 

“PERBANDINGAN METODE PENGAJARAN 

TRADISIONAL DAN MODERN DALAM 

PENDIDIKAN AGAMA ISLAM: Studi di 

Lembaga Pendidikan Internasional ABFA 

Pamekasan”, j.edu.part, vol. 3, no. 1, pp. 40–50, 

May 2024. 
Supandi, Supandi, Abdul Khobir, and Kurratul Aini. 

2024. “MEMBANGUN CITRA DAN REPUTASI 

PENDIDIKAN ISLAM MELALUI STRATEGI 

MARKETING LEMBAGA PENDIDIKAN 

ISLAM”. AL-MAFAZI: JOURNAL OF ISLAMIC 

EDUCATION MANAGEMENT 2 (1):24-36. 

https://ejournal.stai-

mas.ac.id/index.php/mpi/article/view/228. 

https://ejournal.stai-mas.ac.id/index.php/mpi/article/view/228
https://ejournal.stai-mas.ac.id/index.php/mpi/article/view/228

