AHSANA MEDIA

Jurnal Pemikiran, Pendidikan dan Penelitian Ke-Islaman

P-ISSN : 2354-9424 Vol. 9, No. 1 Februari 2023
E-ISSN : 2549-7642 http://journal.uim.ac.id/index.php/ahsanamedia

KONSEP PENDIDIKAN KARAKTER SEBAGAI POLA ASUH SISWA GUNA
MEMILIKI PRIBADI YANG SYUMULIYAH
lUmmu Kulsum, 2Syamsul Rijal
tlummukulsum687@gmail.com, 2syamsulrijal @uim.ac.id
12Universitas Islam Madura, Indonesia

ABSTRAK

Konsep yang digunakan pada pendidikan karakter Lickona dan Al-Ghazali, keduanya
memiliki arah yang saling menyempurnakan keduanya. Lickona menggunakan tiga teori pendidikan
karakter yaitu pengetahuan moral, perasaan moral dan tindakan moral. Sehingga yang dilakukan
siswa untuk membuat dirinya mandiri dan memiliki sikap tanggungjawab dengan yang dilakukan
karena siswa tersebut sudah memiliki pengetahuan moral, disamping itu perasaan moral tertarik
pada nilai kebaikan, dan tindakan moral dengan mengontrol diri agar bisa menyeimbangkan diri
diantara dua hal diatas. Sementara al-ghazali lebih mengarah kepada pendekatan terhadap sesuatu
yang ingin dicapai, seperti berperilaku kepada Allah Swt, berperilaku kepada diri sendiri,
berperilaku kepada orang lain, dan berperilaku kepada lingkungan hidup. Metode yang digunakan
dalam penelitian ini adalah cara meneliti bahan pustaka. Pendekatan yang digunakan adalah
pendekatan kasus. hasil metode Pelaksanaan konsep pola asuh yang ditawarkan menggunakan
empat metode, metode keteladanan, metode ibrah, metode kisah atau cerita dan metode pembiasaan.
Analisis dari konsep pola asuh yang ditawarkan adalah konsep pola asuh sebagaimana implikasi
pola asuh Al-Ghazali. Dengan dasar dari tiga konsep pendidikan karakter Lickona, siswa dapat
mempraktekkannya sesuai dengan kemampuan daya nalar siswa dalam bidang syariah dan tarikat.
Implikasi hasil penelitian ini adalah Pendidikan karakter penting untuk difahami Bersama bahwa
bukan hanya materi ajar yang dianggap penting, namun arakter itu akan lebih penting dari
semuanya, karena dengan karakter Pendidikan dapat dikatakan berhasil.
Kata Kunci: Pendidikan Karakter, Lickona dan Al-Ghazalli, Pola Asuh.

ABSTRACT

The concept used is the character education of Lickona and Al-Ghazali, both of which have
mutually complementary directions. Lickona uses three theories of character education, namely
moral knowledge, moral feelings, and moral action. So that what students do is to make themselves
independent and have an attitude of responsibility with what is done because these students already
have moral knowledge, besides that moral feelings are attracted to good values, and moral actions
by controlling themselves so they can balance themselves between the two things above. While al-
Ghazali is more directed towards an approach to something to be achieved, such as behaving
towards Allah swt, behaving towards oneself, behaving towards others, and behaving towards the
environment. The method used in this research is how to research library materials. The approach
used is a case approach while the results and changes are the method of implementing the parenting
concept offered using four methods, the exemplary method, the ibrah method, the story or story
method, and the habituation method. The analysis of the parenting concept offered is the parenting
concept as the implications of Al-Ghazali's parenting style. With the basis of Lickona's three
character education concepts, students can practice them in accordance with students reasoning
abilities in the field of sharia and tarigah. The implication of the results of this research is that
character education is important to understand together that it is not only teaching material that is
considered important, but the character will be more important than all because with character
education one can say that it is successful.
Keywords: Character Education, Lickona and Al-Ghazalli, Parenting



mailto:ummukulsum687@gmail.com
mailto:syamsulrijal@uim.ac.id

Ummu Kulsum, Syamsul Rijal

PENDAHULUAN

Pendidikan karakter, mendapat
pembahasan dari banyak kalangan ilmuwan,
baik ilmuwan barat maupun ilmuwan muslim.
Salah satunya Thomas Lickona dan Imam al-
Ghazali, secara sekilas apa yang disampaikan
oleh Lickona memiliki nilai kesamaan dalam
membahas tentang pendidikan karakter dengan
Imam Al-Ghazali yaitu sama-sama mengajarkan
siswa agar memiliki pribadi yang baik. Namun
secara mendalam yang menjadi perhatian
tentang konsep pendidikan karakter dari
Lickona dan Imam Al-Ghazali, ada perbedaan
secara khusus dalam memahami pendidikan
karakter yang ditanamkan kepada siswa.
Lickona menempatkan tiga konsep tentang
pendidikan karakter yang dikenal dengan tiga
komponen karakter yang baik yaitu
pengetahuan moral, perasaaan moral dan
tindakan moral dalam buku Educating for
Character.! Sedangkan konsep pendidikan
karakter ~ menurut Imam Al-Ghazali yang
dijelaskan dalam kitab Ayyuhal Walad antara
lain pendidikan karakter yang membentuk sikap
karakter siswa dalam berperilaku kepada Allah
swt, kepada diri sendiri, orang lain dan
lingkungan sekitar.?

Sementara implementasi dari pola asuh
dalam pendidikan karakter menurut Wijaya dan
Helaluddin menjelaskan bahwa pendidikan
karakter, “menempatkan siswa sebagai subjek
pembelajaran”®  Senada dengan  Apriliani,
memaparkan bahwa pendidikan karakter adalah
“suatu sistem penanaman nilai-nilai karakter
kepada siswa. Pemaparan ini, juga melibatkan
orang tua yang memiliki pengaruh besar

Thomas Lickona, Educating for Character
(Jakarta: Bumi Aksara, 2012) 84.

2 Abi Imam Tohidi, Konsep Pendidikan Karakter Menurut
Imam Al Ghazali Dalam Kitab Ayyuha Al-Walad, Jurnal
OASIS, Vol 2, No 1, Agustus Tahun 1917, 21
SHengki Wijaya, Helaluddin, Hakekat
Karakter, ResearchGate, Februari 2018, 8.

(terj)

Pendidikan

terhadap perkembangan anak”.* Puspitasari,
Hastuti, Herawati, menjelaskan pola asuh
pendidikan karakter, “keluarga merupakan
lingkungan terdekat anak yang menjadi tempat
anak untuk berkembang membentuk pola dan
kebiasaan, kebiasaan pola asuh ini tergantung
orang tua baik positif dan negatif”.®

Implikasi dari pola asuh dapat
mempengaruhi siswa di lingkungan sekolah,
rumah dan lingkiungan sosial, narasi ini perlu
dipahami secara ilmiah sebagaimana yang
disampaikan oleh Lickona dan Al-Ghazali.
Konsep pendidikan karakter sebagai langkah
jalan keluar untuk menemukan bagaimana
konsep pendidikan karakter menurut Lickona
dan Imam Al-Ghazali ?, dan analisis sebuah
temuan bagaimana implementasi pendidikan
karakter dapat membentuk karakter siswa guna
memiliki pribadi yang syumuliyah?

METODE PENELITIAN

Penelitian ini  menggunakan penelitian
normatif dengan cara meneliti bahan pustaka
(library research). Pendekatan yang
digunakan  adalah  pendekatan kasus (case
approach). Bahan konsep dan pola asuh yang
digunakan dalam artikel ini ada dua yaitu, bahan
konsep pendidikan karakter primer meliputi
Educating of Character karya Lickona, Ayyuha
Al-Walad, karya Imam Al-Ghazali, sebagai
sintak dari konsep pendidikan karakter,
kemudian bahan pola asuh anak tersebut
diperkuat dengan bahan konsep dan pola asuh
sekunder meliputi buku - buku pendidikan
karakter, buku - buku psikologi anak, dan
jurnal  yang  berkaitan. Untuk menjawab
permasalahan dilakukan proses analisa bahan

# Ni Made Putri Dwi Apriliani, Mengembangkan Karakter
Positif Anak, ResearchGate, Maret 2016, 4
5 Rety Puspitasari, Dwi Hastuti, dan Tin Herawati,
Pengaruh Pola Asuh Spiritual Ibu Terhadap Karakter
Anak Usia Sekolah Dasar, Jurnal Pendidikan Karakter,
Vol 5, No 2, Oktober 2013, 208.

74



Ummu Kulsum, Syamsul Rijal

pendidikan karakter dengan menggunakan
beberapa  teknik  berupa  pemeriksaan,
klasifikasi, verifikasi, dan kesimpulan.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Pendidikan karakter menurut Lickona

Kata “karakter” secara terminologis
diartikan “sebagai sifat manusia pada umumnya
yang bergantung kepada faktor kehidupannya
sendiri”.® Sementara dalam kamus bahasa
Indonesia, karakter adalah sifat-sifat kejiwaan,
akhlak, budi pekerti yang membedakan
seseorang dari yang lain, tabiat, dan watak.’
Untuk merubah karakter siswa perlu diberikan
pendidikan karakter, agar siswa mengetahui
siapa dirinya? Dan bagaimana bersikap kepada
orang lain, hal ini sangat penting untuk dikuasai
siswa agar siswa memiliki pribadi yang jauh
lebih baik dari sebelumnya. Sebagaimana
gambaran yang diberikan oleh Lickona. Lickona
menawarkan tiga komponen karakter yang baik,
diantaranya pengetahuan moral, perasaan moral
dan tindakan moral. Ketiga komponen ini,
memberikan satu pemahaman yang jelas karena
untuk bisa memahami siswa maka perlu tatanan
seperti pola asuh yang ditawarkan oleh Lickona.
Penulis memberikan perspektif dari ketiga
komponen tersebut. Diskripsi yang ditawarkan
adalah sebagai berikut:

Tabel 1. Komponen Karakter yang Baik
Menurut Lickona

POLA
NO ASUH KETERANGAN
Mengetahui konsep diri dan
secara spesifik berkaitan
Pengetahua s
1. dengan kognitif diri untuk
n Moral . -
mengenal  diri  sendiri
(Competency self)
SFurgan M  Hidayatullah, Pendidikan karakter:
Membangun Peradaban Bangsa (Surakarta: Yuma

Pustaka, 2010) 9.

'Tim Bahasa Pustaka Agung Harapan, Kamus Cerdas
Bahasa Indonesia Terbaru (Surabaya: Cahaya Agung
Harapan, 2003) 300.

Memahami diri untuk lebih

bisa mengontrol rasa agar

9 Perasaan | selalu mengikutsertakan

' Moral sifat yang benar-benar

tertarik pada nilai kebaikan
(Attitude of mind).

Mengontrol  diri  bahwa

3 Tindakan | setiap  tindakan  yang

' Moral dilakukan dilandasi dengan

dua hal diatas (Skill-life),

Life cycle dengan competency self,

attitude of mind menjadi skill life untuk
menjalani kehidupan yang lebih baik.

Pendidikan Karakter menurut Imam Al-

Ghazali

Pendidikan karakter menurut Imam Al-
Ghazali, terlihat pada pola asuh kepada siswa,
agar memiliki dampak yang lebih baik. Pola
asuh pendidikan karakter Imam Ghazali bisa
dilihat di bagan 2 ini, yang meliputi berperilaku
kepada Allah, kepada diri sendiri, kepada orang
lain, dan alam sekitar.
Tabel 2. Pola Asuh Pendidikan Karakter Imam

Al-Ghazali
NO POLA KETERANGAN
ASUH
Berperilaku | Seorang hamba
kepada Allah | melakukan kepatuhan
1 (Behaving to | kepada Allah Swt sebagai
" | God) Rabb vyang wajib di
sembah dan menjauhi
larangan-Nya
Berperilaku | Seorang hamba,
kepada diri | melakukan intropeksi diri
sendiri dalam setiap perbuatan
2. | (Behave yang dilakukan, agar lebih
yourself) hati-hati  untuk  tidak
memperturutkan hawa
nafsunya.
Berperilaku | Seorang hamba,
kepada orang | melakukan penghormatan
lain (Behave | kepada orang lain, dengan
toward menghargai pendapat
3. | others) orang lain, dan membantu
orang lain sebagainama
ketentuan yang berlaku
dalam aturan-aturan
agama.
4 Berperilaku | Seorang hamba,
" | kepada memperlakukan

75



Ummu Kulsum, Syamsul Rijal

lingkungan lingkungan sekitar dengan
sekitar baik, tanpa perlu
(Behave to | merusaknya, kalau bisa
your menjaga dan merawatnya
suroundings) | dengan baik.

Tujuan Pendidikan Karakte

Tujuan dari pendidikan karakter adalah
berorientasi kepada manusia sempurna yang
syumuliyah,insan kamil dan atau tagwa..

Pola asuh dengan memadukan dua konsep
lickona dan al-Ghazali, sebagai sebuah
terobosan baru, karena kalau di analisa, dari
konsep keduanya memiliki sudut pandang yang
berbeda, kalau konsep lickona, lebih kepada
jatidiri seseorang untuk mengasah diri sendiri
menjadi pribadi yang baik, dengan pengetahuan
moral, perasaan moral dan sampai pada
tindakan moral, semua dalam konsep aktualisasi
diri untuk bersikap pada diri sendiri dengan
menggunakan ilmu pengetahuan sebagai konsep
pembelajarannya. Sementara Imam Al-Ghazali,
lebih bersikap melayani untuk kepada orang
lain, terutama kepada sang khalig, kepada
lingkungan bahkan termasuk kepada diri
sendiri. Dengan pemaduan dua teori dalam
pendidikan karakter, siswa akam memiliki
attitude yang baik dalam berperilaku atau
menentukan sikap. Penekanan lain dari lickona,
pola asuh yang ditawarkan bisa dilakukan oleh
siapa saja, walau beda agama. Sementara imam
Al-Ghazali ada penekanan kepada Agama,
terutama agama Islam. Nilai syumuliyah yang
ditawarkan adalah nilai ketakwaan kepada Allah
Swt. Dan semua yang dilakukan digerakkan
sebagali nilai ibadah baik itu yang mahdhoh atau
yang qairu mahdoh. Pola asuh dan konsep
tersebut bisa dilihat di bagan 1.

Bagan 1. Pola Asuh Lickona dan Al-Ghazali

- Pendidikan
Tujuan Karakter
. Al-
Konsep Lickona Ghazali
1 1
Pola Asuh 1. Pengetahuan . Berperilaku h

kepada Allah

2. Berperilaku
kepada diri
sendiri

moral
2. Perasaan
Moral
3. Tindakan
Moral

3. Berperilaku
kepadaorang
lain

4. Berperilaku
dengan
lingkungan
sekitar

Membangun karakter sebagai pola asuh
membutuhkan beberapa metode diantaranya:
metode keteladanan, metode ‘ibrah, metode
kisah atau cerita, dan metode pembiasaan.®

Pertama, metode keteladanan, siswa
yang, masih sekolah membutuhkan keteladanan
dari sosok guru yang baik dan bijaksana. Di
samping itu metode ini cepat dan mudah
dipahami oleh siswa, karena siswa akan melihat
perilaku dan sikap gurunya kemudian
menirunya secara selektif sesuai dengan kualitas
perangai atau sikap gurunya.

Keteladanan membutuhkan pengetahuan
moral, agar apa yang dicontohkan oleh guru
sesuai dengan aturan agama dan sunnah
Rasulullah Saw. Contoh konkrit yang bisa
diteladani dari hal yang sederhana, ketika
berangkat sekolah atau keluar rumah perlu
mencium tangan orang tua, adab sopan santun
kepada yang lebih tua, sebagai nilai attitude
yang dapat ditanamkan kepada siswa sejak dini.
Sehingga setelah dewasa adab yang sudah
terbiasa tetap dilaksanakan dengan tanpa
melihat kondisi zaman sekarang.

Hal ini juga bagian dari berprilaku

kepada diri sendiri setelah mengetahui

8Abi Iman Tohidi, Konsep Pendidikan Karakter Menurut
Al-Ghazali Dalam Kitab Ayyuha Al-Walad dalam jurnal
OASIS : Jurnal llmiah Kajian Islam Vol 2. No 1 Agustus
2017.

76



Ummu Kulsum, Syamsul Rijal

pengetahuan moral, siswa dapat
mempraktikkannya dalam kehidupan sehari-
hari, sehingga apa yang dilakukan diri terkait
dengan pengetahuan moral yang telah
dipelajarinya. Dengan begitu siswa akan
mengenal dan bisa membedakan antara perilaku
yang baik dan yang tidak baik.

Agama Islam sudah mengatur, bagaimana
berperilaku yang baik kepada orang lain,
sebagai wujud keteladanan dari Rasulullah Saw
kepada umatnya, diantaranya:

a. Belas kasih atau sayang (Al-Shafagah) yaitu
sikap jiwa yang selalu ingin berbuat baik dan
menyantuni orang lain.

Hadits yang diriwayatkan oleh Ibnu
Asakir, yang bersumber dari Amri bin
Hubaib, Rasulullah ~ Saw  bersabda:
“Merugilah seorang hamba, yang dalam
hatinya tidak diberi oleh Allah sifat belas
kasihan terhadap orang lain”.

Ditegaskan dalam Al-Qur’an, tentang
belas kasihan, sebagai berikut:

s el dipazs; ks
T da e s 2™ 05

b o
dl.l gy | jﬂa.a_*a\aT o
“Maka  disebabkan rahmat Allah,
sehingga kamu bersikap lemah lembut
(merasa kasihan) terhadap mereka.
Sekiranya kamu berlaku keras lagi keras
hati, tentulah mereka menjauhkan diri
dari sekelilingnya ....”
b. Rasa persaudaraan (4! lkha’) yaitu “sikap

jiwa yang selalu ingin berhubungan baik dan
bersatu dengan orang lain, karena ada
keterikatan batin dengannya.

Dalam Al-Qur’an dijelaskan tentang
rasa persaudaraan dalam QS. Ali Imron: 103,

°QS. Ali Imron : ayat 159

' 4 a - ] o LRy
ZCLE A A PRI PO CR PR
: e 2 - 3 2
- a a - m. =

RESREPX PN U ER- ¥

“dan ingatlah akan nikmat Allah ketika
dahulu  bermusuhan, lalu  Allah
menjinakkan hatimu. Karena nikmat
Allah, maka  menjadilah  kamu
bersaudara ....”.1°
c. Memberi nasihat (An-Nasehah) yaitu: “suatu
upaya memberi petunjuk yang baik kepada
orang lain dengan menggunakan perkataan
baik ketika orang yang dinasehati telah
melakukan hal-hal yang tidak baik”.
“Dari Jabir bin Abdillah r.a. berkata: “aku
telah mengadakan bait dengan Rasulullah
Saw, untuk selalu melaksanakan shalat,
mengeluarkan zakat, dan memberi nasehat
kepada setiap Muslim”. (HR Bukhari —
Muslim)”t
d. Memberi Pertolongan (An-Nashru) yaitu:
“suatu upaya untuk membantu orang lain
agar tidak mengalami kesulitan”.
Dalam hadits yang bersumber dari
Jabir, Rasulullah Saw bersabda: “Hendaklah
seseorang itu suka memberi pertolongan
kepada saudaranya, baik yang menganiaya,
maupun yang dianiaya. Apabila ia
menganiaya, maka hendaklah dilarangnya,
maka itulah pertolongannya”. (HR. Bukhari —
Muslim).
e. Menahan amarah (Kazmu al-Ghaizi) yaitu:
“upaya menahan emosi agar tidak dikuasai
oleh perasaan amarah terhadap orang lain”.

“Dirawayatkan dari Umar r.a. bersabda
Rasulullah Saw bersabda: “Barangsiapa yang
bertakwa kepada Allah, maka tidak akan
menonjol kemarahannya. Dan barangsiapa
yang takut kepada Allah, maka ia tidak

10.QS. Ali Imron: ayat 103
' Muslim, Salih muslim, Juz Il, Al-Babi Al-Halabi,
Mesir, tt, 430.

77



Ummu Kulsum, Syamsul Rijal

berbuat apa yang dikehendaki (oleh
amarahnya)”. (Al-Hadits).

. Sopan santun (Al-Hilmu) yaitu : “sikap jiwa
yang lemah lembut terhadap orang lain,
sehingga dalam perkataan dan perbuatannya
selalu mengandung adab kesopanan yang
mulia”.

Sikap sopan santun yang dilakukan oleh

Nabi Ibrahim a.s, dalam bersikap kepada
orang tuanya sekalipun dia musuh Allah.
Dalam hal ini diabadikan dalam Al-Qur’an.
“Dan permintaan ampun dari Ibrahim
(kepada Allah) untuk bapaknya, tidak lain
hanyalah karena suatu janji yang telah
diikrarkan kepada bapaknya itu. Tatkala jelas
bagi Ibrahim, bahwa bapaknya adalah musuh
Allah, maka Ibrahim terlepas daripadanya.
Sesungguhnya Ibrahim adalah seorang yang
sangat lembut hatinya, lagi penyantun”.'?
. Suka memaafkan (Al-Afwu) yaitu: “sikap dan
perilaku seseorang yang suka memaafkan
kesalahan orang lain yang pernah diperbuat
terhadapnya”.®

Sifat suka memaafkan pada dasarnya
merupakan sikap terpuji, hal ini sangat
disenangi oleh Allah Swt, sebagaimana
disinyalir dari hadits Rasulullah Saw, yang
bersumber dari Anas r.a, Telah bersabda
Rasulullah  Saw, “Tiga perkara yang
termasuk akhlak yang baik, yang disenangi
Allah Swt., yaitu: Agar engkau memaafkan
orang Yyang telah menganiaya engkau,
memberi kebaikan kepada orang yang pernah
menghalang-halangimu, dan menghubungi
orang yang pernah memutuskan tali
persahabatan denganmu”. (HR. Al-Khatib).

Keteladanan yang dicontohkan oleh
Rasulullah Saw, sudah seharusnya diikuti
oleh umatnya, karena Rasulullah di utus oleh
Allah Swt, untuk menyempurnakan akhlak
hamba-Nya.

Kedua, metode ‘lbrah, lbrah adalah
“mengambil i’#bar atau contoh dan
pelajaran dari pengalaman yang telah lalu,
yaitu pengetahuan yang dihasilkan dari
melihat apa yang pernah disaksikan
dihubungkan dengan apa yang belum
disaksikan”,#

Pelajaran tentang ‘lbrah itu, adalah
nilai yang tidak tampak, tetapi dapat
dijadikan  bahan pertimbangan dalam
menentukan kebijakan atau langkah-langkah
ke masa depan dalam hidup dan
kehidupan.® Sebagaimana kisah terdapat
dalam QS Hud: 130.

vins 50355 9350 L 2B

B el 331 5o

“dan semua kisah-kisah Rasul kami ceritakan
kepadamu, ialah kisah-kisah yang dengannya
kami teguhkan hatimu, dan dalam kitab ini
datang  kepadamu  kebenaran,  serta
pengajaran dan peringatan (ibrah) bagi
orang-orang yang beriman”.1®

Ketiga, metode kisah atau cerita, “Kisah

berasal dari kata Al-gashashu yang berarti
mencari atau mengikuti jejak”. Kisah dalam
Al-qur’an adalah pemberitaan al-Qur’an
tentang hal ihwal di masa lalu, kisah nabi-
nabi yang telah lalu, dan peristiwa yang telah
terjadi”.’

Metode kisah bisa disebut dengan
metode cerita, yaitu cara mendidik dengan
mengandalkan bahasa baik secara lisan
maupun tertulis dengan menyampaikan pesan

14 Tohidi, Konsep Pendidikan Karakter ... 23

15 Alaiddin Koto, Bacaan lItibar, (Jakarta: Raja Grafindo
Persada, 2012) 2.

16 QS Hud : 130

17 Koto, Bacaan I 'tibar, 7

12.Q.S. At-Taubah : 114.

BMahjuddin, Akhlak Tasawuf 1, Mukjizat Nabi, Karomah

Wali, Makrifah Sufi, (Jakarta: Kalam Mulia, 2009) 22 - 28
78



Ummu Kulsum, Syamsul Rijal

sebagai sumber pokok sejarah Islam yakni

Al-Qur’an dan Hadits.

“Bercerita adalah salah satu
keterampilan yang imajinatif dan
komunitatif” 18

Macam-macam kisah dalam Al-Qur’an:
a. Kisah para nabi

“Kisah ini mengandung dakwah kepada

kaumnya,  mukjizat-mukjizat  yang

memperkuat dakwahnya, sikap orang-
orang Yyang memusuhinya, tahapan-
tahapan dakwah dan perkembangannya,
serta akibat yang diterima oleh orang-
orang yang mempercayainya dan yang
mengingkarinya, seperti kisah Nabi Nuh,

Nabi Musa, Nabi Harun, Nabi Isa, dan

Nabi Muhammad Saw”.

b. “Kisah-kisah yang berhubungan dengan
peristiwa-peristiwa masa lalu dan orang-
orang yang tidak dipastikan
kenabiannya.

Seperti  kisah ashab al kahfi, kisah

zulkarnain, kisah garun, kisah Maryam,

kisah ashab al-ukhdud, dan Ilain
sebagainya”.

c. “Kisah-kisah yang terjadi pada masa
Nabi Muhammad Saw, seperti perang
badar, perang uhud, perang hunain,
perang ahzab, peristiwa Isra’ dan lain
sebagainya”.!®

Keempat, metode pembiasaan,

“Metode pembiasaan yang ditawarkan al-

Ghazali ini dicontohkan dengan jalan

mujahadah dan riyadah nafsiyah (ketekunan

dan latihan kejiwaan). Yakni membebani
jiwa dengan amal-amal perbuatan yang
ditujukan kepada akhlak yang baik”.

Sebagai tahapan terakhir, dari metode
yang ditawarkan oleh Al-Ghazali, yaitu
mengenai metode pembiasaan, tingkatan
yang lebih tinggi untuk pembiasaan, belajar
hidup sebagai suluk yang dijalani para sufi

dengan tingkatan sebagai “Al-Sa’adah”
dalam hal ini ada empat tingkatan sebagai
suluk antara lain: Syariah, Tarikat, Hakikat
dan Ma rifat.

a. Syariat

“Syariat adalah hukum-hukum yang

telah diturunkan kepada Rasulullah Saw,

yang telah ditetapkan oleh Ulama’
melalui sumber nash Al-Qur’an dan
sunnah ataupun dengan cara istimbat,
yaitu  hukum-hukum yang telah
diterangkan dalam ilmu tauhid, ilmu
figh, dan ilmu tasawuf”.

b. Tarikat

“Tarikat adalah pengenalan syariat,

melaksanakan beban ibadah (dengan

tekun) dan menjauhkan diri dari sikap
mempermudah ibadah yang sebenarnya
memang tidak boleh dipermudah”.

c. Hakikat,

Menurut Shekh Abu Bakar Al-Ma’ruf
mengatakan: “Hakikat adalah (suasana
kejiwaan) seorang Salih (Sufi) ketika ia
mencapai suatu tujuan sehingga ia dpat
menyaksikan  tanda-tanda  ketuhanan
dengan mata hatinya. Karena itu Ulama
sufi sering mengalami tiga macam
tingkatan:

1) Ainu al-Yakin, tingkatan keyakinan
yang ditimbulkan oleh pengamatan
indera terhadap alam semesta,
sehingga menimbulkan keyakinan
tentang kebenaran Allah Swt sebagai
penciptanya.

2) llmu al-Yakin, tingkatan keyakinan
yang ditimbulkan oleh analisis
pemikiran ketika melihat kebesaran
Allah Swt pada alam semesta ini.

3) Haqqu al-Yakin, suatu keyakinan
yang didominasi oleh hati nurani sufi
tanpa melalui ciptaan-Nya, sehingga

BAmirudin, Metode-Metode Mengajar Perspektif Al-
Qur’an Hadits dan Aplikasinya dalam Pembelajaran PAI,
(Yogyakarta : Budi Utama, 2023) 290.

19 Amirudin, Metode-Metode Mengajar, 10-11.

segaala ucapan dan tingkah lakuknya
mengandung nilai ibadah kepada
Allah Swt, maka kebenaran Allah

79



Ummu Kulsum, Syamsul Rijal

langsung disaksikan oleh hati, tanpa
bisa diragukan oleh keputusan akal.?

d. Ma’rifat

Imam Al-Qushair, mengemukakan
pendapat Abdu al Rahman bin
Muhammad  bin  Abdullah  yang
mengatakan: “Ma’rifat membuat
ketenangan dalam hati, sebagaimana
ilmu pengetahuan membuat ketenangan
(dalam akal pikiran), barangsiapa yang
meningkat ma’rifatnya, maka meningkat
pula ketenagan (hatinya)”.

Dhun Nun Al-Misri
mengatakan, tentang tanda-tanda yang
dimiliki oleh sufi bila sudah sampai
kepada tingkatan ma’rifat, antara lain:

1) Selalu memancar cahaya ma’rifat
padanya dalam segala sikap dan
perilakunya. Karena itu, sikap wara’
selalu ada dalam dirinya.

2) “Tidak menjadikan keputusan pada
sesuatu yang berdasarkan fakta yang
bersifat nyata, karena hal-hal yang
nyata menurut ajaran tasawuf, belum
tentu benar”.

3) “Tidak menginginkan nikmat Allah
Swt, yang banyak buat dirinya,
karena hal ini bisa membawanya
kepada perbuatan yang haram” 2!

Dari sinilah dapat dilihat

seorang sufi tidak membutuhkan

kehidupan yang mewah, kecuali
tingkatan kehidupan yang hanya
sekedar dapat menunjang kegiatan
ibadahnya kepada Allah  Swt,
sehingga Shekh Muhammad bin Al

Fadal mengatakan bahwa: “makrifat

yang dimiliki sufi, cukup dapat

memberikan  kebahagiaan  batin

padanya, karena merasa selalu
bersama-sama dengan Tuhan-Nya”.?2

Tingkatan suluk sebagai seorang
hamba, tidak semua orang, dapat
menapaki dengan kehidupan sebagai Sufi,
hanya saja, tahapan yang paling penting
bisa bersosialisasi diri dengan sesama
setelah mempunyai ilmu pengetahuan
tentang diri, karena ada pepatah yang
mengatakan: “Siapa yang mengenal
dirinya, dia akan mengenal siapa Rabb-
Nya”.

Perpaduan dua teori lickona dan
Al-Ghazali tentang teori pendidikan
karakter, dengan menelusuri keduanya
saling terkait dan berhubungan satu sama
lain, lickona mengajarkan tentang konsep
diri  sebagai manusia untuk bisa
syumuliyah sebagai insan kamil itu
penting, sehingga segala gerak yang
dilakukan berdasarkan ilmu yang ia
miliki, sementara Al-Ghazali,
mengajarkan mengimplementasikan diri,
untuk bisa berhubungan dengan Allah Swt
sebagai Rabb, dan orang tua, kerabat,
teman diwujudkan sebagai implementasi
berhubungan dengan orang lain, setelah
berhubungan langsung dengan Allah Swt
sebagai Rabb. Selebihnya berhubungan
lingkungan sekitar sebagai wawasan untuk
bisa melindungi alam sekitar dari segala
bencana dan kerusakan Alam, karena
kondisi alam karena tidak selalu stabil,
setiap kejadian di alam semesta selalu
dihubungkan dengan kealpaan manusia,
yang terkadang terlalu sombong dengan
kekayaan, kehormatan dan kedudukan
yang diraih, walau itu hanya sebagai
pinjaman dari Allah Swt, apakah ia mau
amanah atau tidak, setelah posisi di dunia,
diberikan kepada genggamanan
tangannya.

20 Mahjuddin, Akhlak Tasawuf 1, 149
21 Mahjuddin, Akhlak Tasawuf 1, 151

22 Mahjuddin, Akhlak Tasawuf 1, 151
80



Ummu Kulsum, Syamsul Rijal

Sebagai hasil akhir dari tingkatan bisa
dilihat di bagan di bawah ini.

Bagan 2. Tahapan Tingkatan Suluh
Tasawuf

%%

[ ]

o

Hakekat
®

[ ] Tarekat

Tingkatan dari tahapan ini
menunjukkan bahwa langkah awal perlu
memahami ilmu syariah, agar mengetahui
sandaran hukum agama dalam melaksanakan
ibadah mahdhah, selanjutnya mengikuti
suluh tarikat, tahapan dalam mencapai
riyadhah kepada Allah Swt, tahap berikutnya
adalah memahami hakikat kehidupan , baru
setelah itu sampai pada tingkatan ma’rifah,
merasa dekat dengan sang Rabb, sehingga
apa yang ia lakukan di dunia, hanya
mengharap ridha Allah Swt.

Teori pendidikan karakter Lickona
dan Al-Ghazali, merupakan suatu perpaduan
ilmu yang hasil akhirnya bisa menata
manusia menjadi lebih baik. Karena manusia
sudah bisa mengenal dirinya, maka secara
tidak langsung ia mengenal Rabb-Nya.

Dalam hal ini siswa bisa mengambil
ibrah dalam perjalanan seorang sufi, siroh
nabawiyah walau hanya mengambil dari sisi
pendekatan syariah untuk mengetahui
tentang hukum Islam dalam bidang Figh,
dan tarekat dalam konsep membersihkan
hati secara bertahap sebatas kemampuan
siswa dalam  merealisasikan  untuk
kehidupannya dalam bidang akidah akhlak.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil pembahasan dari teori
Pendidikan karakter Lickona dan Al-Ghazali
ini, maka penulis dapat menyimpulkan bahwa
konsep pendidikan karakter sebagai pola asuh
siswa guna memiliki pribadi yang syumuliyah,
konsep pola asuh yang digunakan adalah konsep
pendidikan karakter Lickona dan Al-Ghazali
yang mana dari Lickona ada tiga hal yang perlu
dipahami siswa tentang pendidikan karakter dari
Lickona, disisi  lain, al-Ghazali  juga
menawarkan konsep pendidikan pola asuh siswa
dengan empat kategori.

Di samping itu, ada beberapa penggunaan
metode dalam menerapkan konsep pola asuh ini.
Diantaranya metode ketauladanan, metode
ibrah, metode kisah atau cerita dan metode
pembiasaan. Implikasi dari metode yang
digunakan bisa memberikan dampak yang baik
kepada siswa, karena mengajarkan siswa dalam
tatanan syariah, tarikat, hakikat dan makrifat,
walau dilaksanakan sebatas kemampuan siswa
dalam mengemplementasikan dalam kehidupan
sehari-hari..

DAFTAR PUSTAKA

Apriliani, Dwi Putri Ni Made, Mengembangkan
Karakter Positif Anak, ResearchGate,
Maret 2016.

Hidayatullah, M Furgan, Pendidikan karakter :
Membangun  Peradaban Bangsa
Surakarta: Yuma Pustaka, 2010

Koto, Alaiddin, Bacaan Itubar, Jakarta: Raja
Grafindo Persada, 2012.

Lickona, Thomas, Educating for Character (terj)
, Jakarta: Bumi Aksara, 2012..

Mahjuddin, Akhlak Tasawuf 1, Mukjizat Nabi,
Karomah Wali, Makrifah Sufi, (Jakarta:
Kalam Mulia, 2009.

Muslim, Salih muslim, Juz Il, Al-Babi Al-
Halabi, Mesir , tt.

Puspitasari, Rety. Hastuti, Dwi dan Herawati,
Tin. Pengaruh Pola Asuh Spiritual Ibu
Terhadap Karakter Anak Usia Sekolah

81



Ummu Kulsum, Syamsul Rijal

Dasar, Jurnal Pendidikan Karakter, Vol 5,
No 2, Oktober 2013, 208.

Tim Bahasa Pustaka Agung Harapan, Kamus Cerdas
Bahasa Indonesia Terbaru , Surabaya:
Cahaya Agung Harapan, 2003..

Tohidi, Imam Abi, Konsep Pendidikan Karakter
Menurut Imam Al Ghazali Dalam Kitab
Ayyuha Al-Walad, Jurnal OASIS, Vol 2, No
1, Agustus Tahun 1917.

Wijaya, Hengki dan Helaluddin, Hakekat
Pendidikan Karakter, ResearchGate, Februari
2018.

82



