
 AHSANA MEDIA 
 Jurnal  Pemikiran, Pendidikan dan Penelitian Ke-Islaman 
              
P-ISSN : 2354-9424       Vol. 9, No. 1 Februari 2023 
E-ISSN : 2549-7642               http://journal.uim.ac.id/index.php/ahsanamedia

  

    
 

 

KONSEP PENDIDIKAN KARAKTER SEBAGAI POLA ASUH SISWA GUNA 

MEMILIKI PRIBADI YANG SYUMULIYAH 
1Ummu Kulsum, 2Syamsul Rijal 

1ummukulsum687@gmail.com, 2syamsulrijal@uim.ac.id 
1,2Universitas Islam Madura, Indonesia 

 

ABSTRAK 

Konsep yang digunakan pada pendidikan karakter Lickona dan Al-Ghazali, keduanya 

memiliki arah yang saling menyempurnakan keduanya. Lickona menggunakan tiga teori pendidikan 

karakter yaitu pengetahuan moral, perasaan moral dan tindakan moral. Sehingga yang dilakukan 

siswa untuk membuat dirinya mandiri dan memiliki sikap tanggungjawab dengan yang dilakukan 

karena siswa tersebut sudah memiliki pengetahuan moral, disamping itu perasaan moral tertarik 

pada nilai kebaikan, dan tindakan moral dengan mengontrol diri agar bisa menyeimbangkan diri 

diantara dua hal diatas. Sementara al-ghazali lebih mengarah kepada pendekatan terhadap sesuatu 

yang ingin dicapai, seperti berperilaku kepada Allah Swt, berperilaku kepada diri sendiri, 

berperilaku kepada orang lain, dan berperilaku kepada lingkungan hidup.  Metode yang digunakan   

dalam penelitian ini adalah cara meneliti bahan pustaka. Pendekatan   yang   digunakan   adalah   

pendekatan kasus. hasil metode Pelaksanaan konsep pola asuh yang ditawarkan menggunakan 

empat metode, metode keteladanan, metode ibrah, metode kisah atau cerita dan metode pembiasaan.  

Analisis dari konsep pola asuh yang ditawarkan adalah konsep pola asuh sebagaimana   implikasi 

pola asuh Al-Ghazali. Dengan dasar dari tiga konsep pendidikan karakter Lickona, siswa dapat 

mempraktekkannya sesuai dengan kemampuan daya nalar siswa dalam bidang syariah dan tarikat. 

Implikasi hasil penelitian ini adalah Pendidikan karakter penting untuk difahami Bersama bahwa 

bukan hanya materi ajar yang dianggap penting, namun arakter itu akan lebih penting dari 

semuanya, karena dengan karakter Pendidikan dapat dikatakan berhasil. 

Kata Kunci: Pendidikan Karakter, Lickona dan Al-Ghazalli, Pola Asuh. 
 

ABSTRACT 

The concept used is the character education of Lickona and Al-Ghazali, both of which have 

mutually complementary directions. Lickona uses three theories of character education, namely 

moral knowledge, moral feelings, and moral action. So that what students do is to make themselves 

independent and have an attitude of responsibility with what is done because these students already 

have moral knowledge, besides that moral feelings are attracted to good values, and moral actions 

by controlling themselves so they can balance themselves between the two things above. While al-

Ghazali is more directed towards an approach to something to be achieved, such as behaving 

towards Allah swt, behaving towards oneself, behaving towards others, and behaving towards the 

environment. The method used in this research is how to research library materials. The approach 

used is a case approach while the results and changes are the method of implementing the parenting 

concept offered using four methods, the exemplary method, the ibrah method, the story or story 

method, and the habituation method. The analysis of the parenting concept offered is the parenting 

concept as the implications of Al-Ghazali's parenting style. With the basis of Lickona's three 

character education concepts, students can practice them in accordance with students reasoning 

abilities in the field of sharia and tariqah. The implication of the results of this research is that 

character education is important to understand together that it is not only teaching material that is 

considered important, but the character will be more important than all because with character 

education one can say that it is successful. 

Keywords: Character Education, Lickona and Al-Ghazalli, Parenting 

mailto:ummukulsum687@gmail.com
mailto:syamsulrijal@uim.ac.id


Ummu Kulsum, Syamsul Rijal 

74 

 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan karakter, mendapat 

pembahasan dari banyak kalangan ilmuwan, 

baik ilmuwan barat maupun ilmuwan muslim. 

Salah satunya Thomas Lickona dan Imam al-

Ghazali, secara sekilas apa yang disampaikan 

oleh Lickona memiliki nilai kesamaan dalam 

membahas tentang pendidikan karakter dengan 

Imam Al-Ghazali yaitu sama-sama mengajarkan 

siswa agar memiliki pribadi yang baik. Namun 

secara mendalam yang menjadi perhatian 

tentang konsep pendidikan karakter dari 

Lickona dan Imam Al-Ghazali, ada perbedaan 

secara khusus dalam memahami pendidikan 

karakter yang ditanamkan kepada siswa. 

Lickona menempatkan tiga konsep tentang 

pendidikan karakter yang dikenal dengan tiga 

komponen karakter yang baik  yaitu 

pengetahuan moral, perasaaan moral dan 

tindakan moral dalam buku Educating for 

Character.1 Sedangkan konsep pendidikan 

karakter  menurut Imam Al-Ghazali yang 

dijelaskan dalam kitab Ayyuhal Walad antara 

lain pendidikan karakter yang membentuk sikap 

karakter  siswa dalam berperilaku kepada Allah 

swt, kepada diri sendiri, orang lain dan 

lingkungan sekitar.2  

   Sementara implementasi dari pola asuh 

dalam pendidikan karakter menurut Wijaya dan 

Helaluddin menjelaskan bahwa pendidikan 

karakter, “menempatkan siswa sebagai  subjek 

pembelajaran”3 Senada dengan Apriliani, 

memaparkan bahwa pendidikan karakter adalah 

“suatu sistem penanaman nilai-nilai karakter 

kepada siswa. Pemaparan ini, juga melibatkan 

orang tua yang memiliki pengaruh besar 

 
1Thomas Lickona, Educating for Character (terj) 

(Jakarta: Bumi Aksara, 2012) 84. 
2 Abi Imam Tohidi, Konsep Pendidikan Karakter Menurut 

Imam Al Ghazali Dalam Kitab Ayyuha Al-Walad, Jurnal 

OASIS, Vol 2, No 1, Agustus Tahun 1917, 21 
3Hengki Wijaya, Helaluddin, Hakekat Pendidikan 

Karakter, ResearchGate, Februari 2018, 8. 

terhadap perkembangan anak”.4 Puspitasari, 

Hastuti, Herawati, menjelaskan pola asuh 

pendidikan karakter, “keluarga merupakan 

lingkungan terdekat anak yang menjadi tempat 

anak untuk berkembang membentuk pola dan 

kebiasaan, kebiasaan pola asuh ini tergantung 

orang tua baik positif dan negatif”.5  

        Implikasi dari pola asuh dapat 

mempengaruhi siswa di lingkungan sekolah, 

rumah dan lingkiungan sosial, narasi ini perlu 

dipahami secara ilmiah sebagaimana yang 

disampaikan oleh Lickona dan Al-Ghazali. 

Konsep pendidikan karakter sebagai langkah 

jalan keluar untuk menemukan bagaimana 

konsep pendidikan karakter menurut Lickona 

dan Imam Al-Ghazali ?, dan analisis sebuah 

temuan bagaimana implementasi pendidikan 

karakter dapat membentuk karakter siswa guna 

memiliki pribadi yang syumuliyah? 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan penelitian 

normatif dengan cara meneliti bahan pustaka 

(library research). Pendekatan   yang   

digunakan   adalah   pendekatan kasus (case 

approach). Bahan konsep dan pola asuh yang 

digunakan dalam artikel ini ada dua yaitu, bahan 

konsep pendidikan karakter primer meliputi 

Educating of Character karya Lickona, Ayyuha 

Al-Walad, karya Imam Al-Ghazali, sebagai 

sintak dari konsep pendidikan karakter, 

kemudian bahan pola asuh anak  tersebut  

diperkuat  dengan bahan  konsep dan pola asuh  

sekunder  meliputi buku - buku  pendidikan 

karakter, buku - buku  psikologi anak, dan  

jurnal  yang  berkaitan. Untuk menjawab 

permasalahan dilakukan proses analisa bahan 
 

4 Ni Made Putri Dwi Apriliani, Mengembangkan Karakter 

Positif Anak, ResearchGate, Maret 2016, 4 
5 Rety Puspitasari, Dwi Hastuti, dan Tin Herawati, 

Pengaruh Pola Asuh Spiritual Ibu Terhadap Karakter 

Anak Usia Sekolah Dasar, Jurnal Pendidikan Karakter, 

Vol 5, No 2, Oktober 2013, 208. 



Ummu Kulsum, Syamsul Rijal 

75 

 

pendidikan karakter dengan menggunakan 

beberapa teknik berupa pemeriksaan, 

klasifikasi, verifikasi, dan kesimpulan. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pendidikan karakter menurut Lickona 

Kata “karakter” secara terminologis 

diartikan “sebagai sifat manusia pada umumnya 

yang bergantung kepada faktor kehidupannya 

sendiri”.6 Sementara dalam kamus bahasa 

Indonesia, karakter adalah sifat-sifat kejiwaan, 

akhlak, budi pekerti yang membedakan 

seseorang dari yang lain, tabiat, dan watak.7 

Untuk merubah karakter siswa perlu diberikan 

pendidikan karakter, agar siswa mengetahui 

siapa dirinya? Dan bagaimana bersikap kepada 

orang lain, hal ini sangat penting untuk dikuasai 

siswa agar siswa memiliki pribadi yang jauh 

lebih baik dari sebelumnya. Sebagaimana 

gambaran yang diberikan oleh Lickona. Lickona 

menawarkan tiga komponen karakter yang baik, 

diantaranya pengetahuan moral, perasaan moral 

dan tindakan moral. Ketiga komponen ini, 

memberikan satu pemahaman yang jelas karena 

untuk bisa memahami siswa maka perlu tatanan 

seperti pola asuh yang ditawarkan oleh Lickona. 

Penulis memberikan perspektif dari ketiga 

komponen tersebut. Diskripsi yang ditawarkan 

adalah sebagai berikut: 

 

Tabel 1. Komponen Karakter yang Baik  

Menurut Lickona 

NO 
POLA 

ASUH 
KETERANGAN 

1. 
Pengetahua

n Moral 

Mengetahui konsep diri dan 

secara spesifik berkaitan 

dengan kognitif diri untuk 

mengenal diri sendiri 

(Competency self) 

 
6Furqan M Hidayatullah, Pendidikan karakter: 

Membangun Peradaban Bangsa (Surakarta: Yuma 

Pustaka, 2010) 9. 
7Tim Bahasa Pustaka Agung Harapan, Kamus Cerdas 

Bahasa Indonesia Terbaru (Surabaya: Cahaya Agung 

Harapan, 2003) 300. 

2. 
Perasaan 

Moral 

Memahami diri untuk lebih 

bisa mengontrol rasa agar 

selalu mengikutsertakan 

sifat yang benar-benar 

tertarik pada nilai kebaikan 

(Attitude of mind). 

3. 
Tindakan 

Moral 

Mengontrol diri bahwa 

setiap tindakan yang 

dilakukan dilandasi dengan  

dua hal diatas (Skill-life), 

 
Life cycle dengan competency self, 

attitude of mind menjadi skill life untuk 

menjalani kehidupan yang lebih baik. 

Pendidikan Karakter menurut Imam Al-

Ghazali 

           Pendidikan karakter menurut Imam Al-

Ghazali, terlihat pada pola asuh kepada siswa, 

agar memiliki dampak yang lebih baik. Pola 

asuh pendidikan karakter Imam Ghazali bisa 

dilihat di bagan 2 ini, yang meliputi  berperilaku 

kepada Allah, kepada diri sendiri, kepada orang 

lain, dan alam sekitar. 

Tabel 2. Pola Asuh Pendidikan Karakter Imam 

Al-Ghazali 
NO POLA 

ASUH 

KETERANGAN 

1. 

Berperilaku 

kepada Allah 

(Behaving to 

God) 

Seorang hamba 

melakukan kepatuhan 

kepada Allah Swt  sebagai 

Rabb yang wajib di 

sembah dan menjauhi 

larangan-Nya 

2. 

Berperilaku 

kepada diri 

sendiri 

(Behave 

yourself) 

Seorang hamba, 

melakukan intropeksi diri 

dalam setiap perbuatan 

yang dilakukan, agar lebih 

hati-hati untuk tidak 

memperturutkan hawa 

nafsunya. 

3. 

Berperilaku 

kepada orang 

lain (Behave 

toward  

others) 

Seorang hamba, 

melakukan penghormatan 

kepada orang lain, dengan 

menghargai pendapat 

orang lain, dan membantu 

orang lain sebagainama 

ketentuan yang berlaku 

dalam aturan-aturan 

agama. 

4. 
Berperilaku 

kepada 

Seorang hamba, 

memperlakukan 



Ummu Kulsum, Syamsul Rijal 

76 

 

lingkungan 

sekitar 

(Behave to 

your 

suroundings) 

lingkungan sekitar dengan 

baik, tanpa perlu 

merusaknya, kalau bisa 

menjaga dan merawatnya 

dengan baik. 

 

Tujuan Pendidikan Karakte 

          Tujuan dari pendidikan   karakter adalah 

berorientasi kepada  manusia sempurna yang 

syumuliyah,insan kamil dan atau taqwa.. 

Pola asuh dengan memadukan dua konsep 

lickona dan al-Ghazali, sebagai sebuah 

terobosan baru, karena kalau di analisa, dari 

konsep keduanya memiliki sudut pandang yang 

berbeda, kalau konsep lickona, lebih kepada 

jatidiri seseorang untuk mengasah diri sendiri 

menjadi pribadi yang baik, dengan pengetahuan 

moral, perasaan moral dan sampai pada 

tindakan moral, semua dalam konsep aktualisasi 

diri untuk bersikap pada diri sendiri dengan 

menggunakan ilmu pengetahuan sebagai konsep 

pembelajarannya. Sementara Imam Al-Ghazali, 

lebih bersikap melayani untuk kepada orang 

lain, terutama kepada sang khaliq, kepada 

lingkungan bahkan termasuk kepada diri 

sendiri. Dengan pemaduan dua teori dalam 

pendidikan karakter, siswa akam memiliki 

attitude yang baik dalam berperilaku atau 

menentukan sikap. Penekanan lain dari lickona, 

pola asuh yang ditawarkan bisa dilakukan oleh 

siapa saja, walau beda agama. Sementara imam 

Al-Ghazali ada penekanan kepada Agama, 

terutama agama Islam. Nilai syumuliyah yang 

ditawarkan adalah nilai ketakwaan kepada Allah 

Swt. Dan semua yang dilakukan digerakkan 

sebagai nilai ibadah baik itu yang mahdhoh atau 

yang qairu mahdoh. Pola asuh dan konsep 

tersebut bisa dilihat di bagan 1. 

 
 

 

 

 

 

 

Bagan 1. Pola Asuh Lickona dan Al-Ghazali 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Membangun  karakter sebagai pola asuh 

membutuhkan beberapa metode diantaranya: 

metode keteladanan, metode ‘ibrah, metode 

kisah atau cerita, dan metode pembiasaan.8 

       Pertama, metode keteladanan, siswa 

yang, masih sekolah membutuhkan keteladanan 

dari sosok guru yang baik dan bijaksana. Di 

samping itu metode ini cepat dan mudah 

dipahami oleh siswa, karena siswa akan melihat 

perilaku dan sikap gurunya kemudian 

menirunya secara selektif sesuai dengan kualitas 

perangai atau sikap gurunya. 

Keteladanan membutuhkan pengetahuan 

moral, agar apa yang dicontohkan oleh guru 

sesuai dengan aturan agama dan sunnah 

Rasulullah Saw. Contoh konkrit yang bisa 

diteladani dari hal yang sederhana, ketika 

berangkat sekolah atau keluar rumah perlu 

mencium tangan orang tua, adab sopan santun 

kepada yang lebih tua, sebagai nilai attitude 

yang dapat ditanamkan kepada siswa sejak dini. 

Sehingga setelah dewasa adab yang sudah 

terbiasa tetap dilaksanakan dengan tanpa 

melihat kondisi zaman sekarang.  

      Hal ini juga bagian dari berprilaku 

kepada diri sendiri setelah mengetahui 

 
8Abi Iman Tohidi, Konsep Pendidikan Karakter Menurut 

Al-Ghazali Dalam Kitab Ayyuha Al-Walad  dalam jurnal 

OASIS : Jurnal Ilmiah Kajian Islam Vol 2. No 1 Agustus 

2017. 



Ummu Kulsum, Syamsul Rijal 

77 

 

pengetahuan moral, siswa dapat 

mempraktikkannya dalam kehidupan sehari-

hari, sehingga apa yang dilakukan diri terkait 

dengan pengetahuan moral yang telah 

dipelajarinya. Dengan begitu siswa akan 

mengenal dan bisa membedakan antara perilaku 

yang baik dan yang tidak baik. 

Agama Islam sudah mengatur, bagaimana 

berperilaku yang baik kepada orang lain, 

sebagai wujud keteladanan dari Rasulullah Saw 

kepada umatnya, diantaranya:  

a. Belas kasih atau sayang (Al-Shafaqah) yaitu 

sikap jiwa yang selalu ingin berbuat baik dan 

menyantuni orang lain.  

Hadits yang diriwayatkan oleh Ibnu 

Asakir, yang bersumber dari Amri bin 

Hubaib, Rasulullah Saw bersabda: 

“Merugilah seorang hamba, yang dalam 

hatinya tidak diberi oleh Allah sifat belas 

kasihan terhadap orang lain”. 

Ditegaskan dalam Al-Qur’an, tentang 

belas kasihan, sebagai berikut:  

 9 

“Maka disebabkan rahmat Allah, 

sehingga kamu bersikap lemah lembut 

(merasa kasihan) terhadap mereka. 

Sekiranya kamu berlaku keras lagi keras 

hati, tentulah mereka menjauhkan diri 

dari sekelilingnya ….” 

b. Rasa persaudaraan (Al Ikha’) yaitu “sikap 

jiwa yang selalu ingin berhubungan baik dan 

bersatu dengan orang lain, karena ada 

keterikatan batin dengannya. 

         Dalam Al-Qur’an dijelaskan tentang 

rasa persaudaraan dalam QS. Ali Imron: 103, 

 
9 QS. Ali Imron : ayat 159 

 
“dan ingatlah akan nikmat Allah ketika 

dahulu bermusuhan, lalu Allah 

menjinakkan hatimu. Karena nikmat 

Allah, maka menjadilah kamu 

bersaudara ….”.10 

c. Memberi nasihat (An-Nasehah) yaitu: “suatu 

upaya memberi petunjuk yang baik kepada 

orang lain dengan menggunakan perkataan 

baik ketika orang yang dinasehati telah 

melakukan hal-hal yang tidak baik”. 

“Dari Jabir bin Abdillah r.a. berkata: “aku 

telah mengadakan bait dengan Rasulullah 

Saw, untuk selalu melaksanakan shalat, 

mengeluarkan zakat, dan memberi nasehat 

kepada setiap Muslim”. (HR Bukhari –

Muslim)”11 

d. Memberi Pertolongan (An-Nashru) yaitu: 

“suatu upaya untuk membantu orang lain 

agar tidak mengalami kesulitan”. 

         Dalam hadits yang bersumber dari 

Jabir, Rasulullah Saw bersabda: “Hendaklah 

seseorang itu suka memberi pertolongan 

kepada saudaranya, baik yang menganiaya, 

maupun yang dianiaya. Apabila ia 

menganiaya, maka hendaklah dilarangnya, 

maka itulah pertolongannya”. (HR. Bukhari – 

Muslim).       

e. Menahan amarah (Kazmu al-Ghaizi) yaitu: 

“upaya menahan emosi agar tidak dikuasai 

oleh perasaan amarah terhadap orang lain”. 

         “Dirawayatkan dari Umar r.a. bersabda 

Rasulullah Saw bersabda: “Barangsiapa yang 

bertakwa kepada Allah, maka tidak akan 

menonjol kemarahannya. Dan barangsiapa 

yang takut kepada Allah, maka ia tidak 

 
10 QS. Ali Imron: ayat 103 
11 Muslim, Salih muslim, Juz II, Al-Babi Al-Halabi, 

Mesir, tt, 430.  



Ummu Kulsum, Syamsul Rijal 

78 

 

berbuat apa yang dikehendaki (oleh 

amarahnya)”.  (Al-Hadits). 

f. Sopan santun (Al-Hilmu) yaitu : “sikap jiwa 

yang lemah lembut terhadap orang lain, 

sehingga dalam perkataan dan perbuatannya 

selalu mengandung adab kesopanan yang 

mulia”. 

       Sikap sopan santun yang dilakukan oleh 

Nabi Ibrahim a.s, dalam bersikap kepada 

orang tuanya sekalipun dia musuh Allah. 

Dalam hal ini diabadikan dalam Al-Qur’an. 

“Dan permintaan ampun dari Ibrahim 

(kepada Allah) untuk bapaknya, tidak lain 

hanyalah karena suatu janji yang telah 

diikrarkan kepada bapaknya itu. Tatkala jelas 

bagi Ibrahim, bahwa bapaknya adalah musuh 

Allah, maka Ibrahim terlepas daripadanya. 

Sesungguhnya Ibrahim adalah seorang yang 

sangat lembut hatinya, lagi penyantun”.12 

g. Suka memaafkan (Al-Afwu) yaitu: “sikap dan 

perilaku seseorang yang suka memaafkan 

kesalahan orang lain yang pernah diperbuat 

terhadapnya”.13 

        Sifat suka memaafkan pada dasarnya 

merupakan sikap terpuji, hal ini sangat 

disenangi oleh Allah Swt, sebagaimana 

disinyalir dari hadits Rasulullah Saw, yang 

bersumber dari Anas r.a, Telah bersabda 

Rasulullah Saw, “Tiga perkara yang 

termasuk akhlak yang baik, yang disenangi 

Allah Swt., yaitu: Agar engkau memaafkan 

orang yang telah menganiaya engkau, 

memberi kebaikan kepada orang yang pernah 

menghalang-halangimu, dan menghubungi 

orang yang pernah memutuskan tali 

persahabatan denganmu”. (HR. Al-Khatib). 

 Keteladanan yang dicontohkan oleh 

Rasulullah Saw, sudah seharusnya diikuti 

oleh umatnya, karena Rasulullah di utus oleh 

Allah Swt, untuk menyempurnakan akhlak 

hamba-Nya. 

 
12 Q.S. At-Taubah : 114. 
13Mahjuddin, Akhlak Tasawuf 1, Mukjizat Nabi, Karomah 

Wali, Makrifah Sufi, (Jakarta: Kalam Mulia, 2009) 22 - 28 

   Kedua, metode ‘Ibrah, Ibrah adalah 

“mengambil i’tibār atau contoh dan 

pelajaran dari pengalaman yang telah lalu, 

yaitu pengetahuan yang dihasilkan dari 

melihat apa yang pernah disaksikan 

dihubungkan dengan apa yang belum 

disaksikan”,14 

            Pelajaran tentang ‘Ibrah itu, adalah 

nilai yang tidak tampak, tetapi dapat 

dijadikan bahan pertimbangan dalam 

menentukan kebijakan atau langkah-langkah 

ke masa depan dalam hidup dan 

kehidupan.15 Sebagaimana kisah terdapat 

dalam QS Hud: 130. 

       

 
 

“dan semua kisah-kisah Rasul kami ceritakan 

kepadamu, ialah kisah-kisah yang dengannya 

kami teguhkan hatimu, dan dalam kitab ini 

datang kepadamu kebenaran, serta 

pengajaran dan peringatan (ibrah) bagi 

orang-orang yang beriman”.16  

      Ketiga, metode kisah atau cerita, “Kisah 

berasal dari kata Al-qashashu yang berarti 

mencari atau mengikuti jejak”. Kisah dalam 

Al-qur’an adalah pemberitaan al-Qur’an 

tentang hal ihwal di masa lalu, kisah nabi-

nabi yang telah lalu, dan peristiwa yang telah 

terjadi”.17 

        Metode kisah bisa disebut dengan 

metode cerita, yaitu cara mendidik dengan 

mengandalkan bahasa baik secara lisan 

maupun tertulis dengan menyampaikan pesan 

 
14 Tohidi, Konsep Pendidikan Karakter … 23 
15 Alaiddin Koto, Bacaan Itibar,  (Jakarta: Raja Grafindo 

Persada, 2012) 2. 
16 QS Hud : 130 
17 Koto, Bacaan I’tibar, 7 



Ummu Kulsum, Syamsul Rijal 

79 

 

sebagai sumber pokok sejarah Islam yakni 

Al-Qur’an dan Hadits. 

       “Bercerita adalah salah satu 

keterampilan yang imajinatif dan 

komunitatif”.18 

        Macam-macam kisah dalam Al-Qur’an: 

a. Kisah para nabi 

“Kisah ini mengandung dakwah kepada 

kaumnya, mukjizat-mukjizat yang 

memperkuat dakwahnya, sikap orang-

orang yang memusuhinya, tahapan-

tahapan dakwah dan perkembangannya, 

serta akibat yang diterima oleh orang-

orang yang mempercayainya dan yang 

mengingkarinya, seperti kisah Nabi Nuh, 

Nabi Musa, Nabi Harun, Nabi Isa, dan 

Nabi Muhammad Saw”. 

b. “Kisah-kisah yang berhubungan dengan 

peristiwa-peristiwa masa lalu dan orang-

orang yang tidak dipastikan 

kenabiannya. 

Seperti kisah ashab al kahfi, kisah 

zulkarnain, kisah qarun, kisah Maryam, 

kisah ashab al-ukhdud, dan lain 

sebagainya”. 

c. “Kisah-kisah yang terjadi pada masa 

Nabi Muhammad Saw, seperti perang 

badar, perang uhud, perang hunain, 

perang ahzab, peristiwa Isra’ dan lain 

sebagainya”.19 

              Keempat, metode pembiasaan, 

“Metode pembiasaan yang ditawarkan al-

Ghazali ini dicontohkan dengan jalan 

mujahadah dan riyadah nafsiyah (ketekunan 

dan latihan kejiwaan). Yakni membebani 

jiwa dengan amal-amal perbuatan yang 

ditujukan kepada akhlak yang baik”.  

          Sebagai tahapan terakhir, dari metode 

yang ditawarkan oleh Al-Ghazali, yaitu 

mengenai metode pembiasaan, tingkatan 

yang lebih tinggi untuk pembiasaan, belajar 

hidup sebagai suluk yang dijalani para sufi 

 
18Amirudin, Metode-Metode Mengajar Perspektif Al-

Qur’an Hadits dan Aplikasinya dalam Pembelajaran PAI, 

(Yogyakarta : Budi Utama, 2023) 290. 
19 Amirudin, Metode-Metode Mengajar, 10-11. 

dengan tingkatan sebagai “Al-Sa’adah” 

dalam hal ini ada empat tingkatan sebagai 

suluk antara lain: Syariah, Tarikat, Hakikat 

dan Ma’rifat. 

a. Syariat 

“Syariat adalah hukum-hukum yang 

telah diturunkan kepada Rasulullah Saw, 

yang telah ditetapkan oleh Ulama’ 

melalui sumber nash Al-Qur’an dan 

sunnah ataupun dengan cara istimbat, 

yaitu hukum-hukum yang telah 

diterangkan dalam ilmu tauhid, ilmu 

fiqh, dan ilmu tasawuf”. 

b. Tarikat 

“Tarikat adalah pengenalan syariat, 

melaksanakan beban ibadah (dengan 

tekun) dan menjauhkan diri dari sikap 

mempermudah ibadah yang sebenarnya 

memang tidak boleh dipermudah”. 

c. Hakikat,  

Menurut Shekh Abu Bakar Al-Ma’ruf 

mengatakan: “Hakikat adalah (suasana 

kejiwaan) seorang Salih (Sufi) ketika ia 

mencapai suatu tujuan sehingga ia dpat 

menyaksikan tanda-tanda ketuhanan 

dengan mata hatinya. Karena itu Ulama 

sufi sering mengalami tiga macam 

tingkatan: 

1) Ainu al-Yakin, tingkatan keyakinan 

yang ditimbulkan oleh pengamatan 

indera terhadap alam semesta, 

sehingga menimbulkan keyakinan 

tentang kebenaran Allah Swt sebagai 

penciptanya. 

2) Ilmu al-Yakin, tingkatan keyakinan 

yang ditimbulkan oleh analisis 

pemikiran ketika melihat kebesaran 

Allah Swt pada alam semesta ini. 

3) Haqqu al-Yakin, suatu keyakinan 

yang didominasi oleh hati nurani sufi 

tanpa melalui ciptaan-Nya, sehingga 

segaala ucapan dan tingkah lakuknya 

mengandung nilai ibadah kepada 

Allah Swt, maka kebenaran Allah 



Ummu Kulsum, Syamsul Rijal 

80 

 

langsung disaksikan oleh hati, tanpa 

bisa diragukan oleh keputusan akal.20 

d. Ma’rifat 

       Imam Al-Qushair, mengemukakan 

pendapat Abdu al Rahman bin 

Muhammad bin Abdullah yang 

mengatakan: “Ma’rifat membuat 

ketenangan dalam hati, sebagaimana 

ilmu pengetahuan membuat ketenangan 

(dalam akal pikiran), barangsiapa yang 

meningkat ma’rifatnya, maka meningkat 

pula ketenagan (hatinya)”. 

              Dhun Nun Al-Misri 

mengatakan, tentang tanda-tanda yang 

dimiliki oleh sufi bila sudah sampai 

kepada tingkatan ma’rifat, antara lain:  

1) Selalu memancar cahaya ma’rifat 

padanya dalam segala sikap dan 

perilakunya. Karena itu, sikap wara’ 

selalu ada dalam dirinya. 

2) “Tidak menjadikan keputusan pada 

sesuatu yang berdasarkan fakta yang 

bersifat nyata, karena hal-hal yang 

nyata menurut ajaran tasawuf, belum 

tentu benar”. 

3) “Tidak menginginkan nikmat Allah 

Swt, yang banyak buat dirinya, 

karena hal ini bisa membawanya 

kepada perbuatan yang haram”.21 

        Dari sinilah dapat dilihat 

seorang sufi tidak membutuhkan 

kehidupan yang mewah, kecuali 

tingkatan kehidupan yang hanya 

sekedar dapat menunjang kegiatan 

ibadahnya kepada Allah Swt, 

sehingga Shekh Muhammad bin Al 

Fadal mengatakan bahwa: “makrifat 

yang dimiliki sufi, cukup dapat 

memberikan kebahagiaan batin 

 
20 Mahjuddin, Akhlak Tasawuf 1, 149 
21 Mahjuddin, Akhlak Tasawuf 1, 151 

padanya, karena merasa selalu 

bersama-sama dengan Tuhan-Nya”.22 

         Tingkatan suluk sebagai seorang 

hamba, tidak semua orang, dapat 

menapaki dengan kehidupan sebagai Sufi, 

hanya saja, tahapan yang paling penting 

bisa bersosialisasi diri dengan sesama 

setelah mempunyai ilmu pengetahuan 

tentang diri, karena ada pepatah yang 

mengatakan: “Siapa yang mengenal 

dirinya, dia akan mengenal siapa Rabb-

Nya”. 

           Perpaduan dua teori lickona dan 

Al-Ghazali tentang teori pendidikan 

karakter, dengan menelusuri keduanya 

saling terkait dan berhubungan satu sama 

lain, lickona mengajarkan tentang konsep 

diri sebagai manusia untuk bisa 

syumuliyah sebagai insan kamil itu 

penting, sehingga segala gerak yang 

dilakukan berdasarkan ilmu yang ia 

miliki, sementara Al-Ghazali, 

mengajarkan mengimplementasikan diri, 

untuk bisa berhubungan dengan Allah Swt 

sebagai Rabb, dan orang tua, kerabat, 

teman diwujudkan sebagai implementasi 

berhubungan dengan orang lain, setelah 

berhubungan langsung dengan Allah Swt 

sebagai Rabb. Selebihnya berhubungan 

lingkungan sekitar sebagai wawasan untuk 

bisa melindungi alam sekitar dari segala 

bencana dan kerusakan Alam, karena 

kondisi alam karena tidak selalu stabil, 

setiap kejadian di alam semesta selalu 

dihubungkan dengan kealpaan manusia, 

yang terkadang terlalu sombong dengan 

kekayaan, kehormatan dan kedudukan 

yang diraih, walau itu hanya sebagai 

pinjaman dari Allah Swt, apakah ia mau 

amanah atau tidak, setelah posisi di dunia, 

diberikan kepada genggamanan 

tangannya.  

 
22 Mahjuddin, Akhlak Tasawuf 1, 151 



Ummu Kulsum, Syamsul Rijal 

81 

 

    Sebagai hasil akhir dari tingkatan bisa 

dilihat di bagan di bawah ini. 

Bagan 2.  Tahapan Tingkatan Suluh 

Tasawuf 

 
                

                 Tingkatan dari tahapan ini 

menunjukkan bahwa langkah awal perlu 

memahami ilmu syariah, agar mengetahui 

sandaran hukum agama dalam melaksanakan 

ibadah mahdhah,  selanjutnya mengikuti 

suluh tarikat, tahapan dalam mencapai 

riyadhah kepada Allah Swt, tahap berikutnya 

adalah memahami hakikat kehidupan , baru 

setelah itu sampai pada tingkatan ma’rifah, 

merasa dekat dengan sang Rabb, sehingga 

apa yang ia lakukan di dunia, hanya 

mengharap ridha Allah Swt.  

                    Teori pendidikan karakter Lickona 

dan Al-Ghazali, merupakan suatu perpaduan 

ilmu yang hasil akhirnya bisa menata 

manusia menjadi lebih baik. Karena manusia 

sudah bisa mengenal dirinya, maka secara 

tidak langsung ia mengenal Rabb-Nya.  

          Dalam hal ini siswa bisa mengambil 

ibrah dalam perjalanan seorang sufi, siroh 

nabawiyah walau hanya mengambil dari sisi 

pendekatan syariah untuk mengetahui 

tentang hukum Islam dalam bidang Fiqh, 

dan tarekat dalam konsep membersihkan 

hati secara bertahap sebatas kemampuan 

siswa dalam merealisasikan untuk 

kehidupannya dalam bidang akidah akhlak. 

 

KESIMPULAN 

         Berdasarkan hasil pembahasan dari teori 

Pendidikan karakter Lickona dan Al-Ghazali 

ini, maka penulis dapat menyimpulkan bahwa 

konsep pendidikan karakter sebagai pola asuh 

siswa guna memiliki pribadi yang syumuliyah, 

konsep pola asuh yang digunakan adalah konsep 

pendidikan karakter Lickona dan Al-Ghazali 

yang mana dari Lickona ada tiga hal yang perlu 

dipahami siswa tentang pendidikan karakter dari 

Lickona, disisi lain, al-Ghazali juga 

menawarkan konsep pendidikan pola asuh siswa 

dengan empat kategori. 

         Di samping itu, ada beberapa penggunaan 

metode dalam menerapkan konsep pola asuh ini. 

Diantaranya metode ketauladanan, metode 

ibrah, metode kisah atau cerita dan metode 

pembiasaan. Implikasi dari metode yang 

digunakan bisa memberikan dampak yang baik 

kepada siswa, karena mengajarkan siswa dalam 

tatanan syariah, tarikat, hakikat dan makrifat, 

walau dilaksanakan sebatas kemampuan siswa 

dalam mengemplementasikan dalam kehidupan 

sehari-hari.. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Apriliani, Dwi Putri Ni Made,  Mengembangkan 

Karakter Positif Anak, ResearchGate, 

Maret 2016. 

Hidayatullah, M  Furqan,  Pendidikan karakter : 

Membangun Peradaban Bangsa , 

Surakarta: Yuma Pustaka, 2010 

Koto, Alaiddin,  Bacaan Itibar,  Jakarta: Raja 

Grafindo Persada, 2012. 

Lickona, Thomas, Educating for Character (terj) 

, Jakarta: Bumi Aksara, 2012..  

Mahjuddin, Akhlak Tasawuf 1, Mukjizat Nabi, 

Karomah Wali, Makrifah Sufi, (Jakarta: 

Kalam Mulia, 2009. 

Muslim, Salih muslim, Juz II, Al-Babi Al-

Halabi, Mesir , tt.  

Puspitasari, Rety.  Hastuti, Dwi dan Herawati, 

Tin.  Pengaruh Pola Asuh Spiritual Ibu 

Terhadap Karakter Anak Usia Sekolah 



Ummu Kulsum, Syamsul Rijal 

82 

 

Dasar, Jurnal Pendidikan Karakter, Vol 5, 

No 2, Oktober 2013, 208. 

Tim Bahasa Pustaka Agung Harapan, Kamus Cerdas 

Bahasa Indonesia Terbaru , Surabaya: 

Cahaya Agung Harapan, 2003.. 

Tohidi, Imam Abi,  Konsep Pendidikan Karakter 

Menurut Imam Al Ghazali Dalam Kitab 

Ayyuha Al-Walad, Jurnal OASIS, Vol 2, No 

1, Agustus Tahun 1917. 

Wijaya, Hengki dan  Helaluddin, Hakekat 

Pendidikan Karakter, ResearchGate, Februari 

2018. 


