AHSANA MEDIA

Jurnal Pemikiran, Pendidikan dan Penelitian Ke-Islaman

P-ISSN : 2354-9424 Vol. 9, No. 1 Februari 2023
E-ISSN : 2549-7642 http://journal.uim.ac.id/index.php/ahsanamedia

GERAKAN KAUM PADRI DI SUMATERA BARAT
DAN PENGARUHNYA TERHADAP PEMBAHARUAN PEMIKIRAN ISLAM
Yonu Ali, 2Mujiburrahman
libnualialfarabi@gmail.com, rohman311286@uim.ac.id
L2Universitas Islam Madura, Indonesia

ABSTRAK

Abad ke-19 M merupakan awal bagi bangkitnya gerakan Islam modern di Indonesia. Salah
satunya adalah gerakan kaum padri di sumtera barat yang banyak memberi pengaruh terhadap
pembaharuan Islam di Indonesia, khususnya di sumtera Barat. Metode penelitian dalam penelitian
ini menggunakan pendekatan kajian Pustaka atau library research dan yang menjadi sumber
penelitian adalah beberapa Pustaka yang peneliti anggap memiliki relasi dengan tema penelitian
yang kemudian direduksi sehingga menjadi sumber penelitian yang layak. Temuan penelitian ini
adalah ajaran-ajaran Islam di Indonesia yang dibawa oleh penyebar Islam telah mengambil bentuk
doktrin yang ekslusif pada satu madzhab, dan kebanyakan bermadzhab Syafi’i dalam fikih, dan
Asy’ariyah dalam teologi. Di sisi yang lain tradisi-tradisi yang diwariskan nenek moyang
sebelumnya yang dilahirkan dari paham Hindu-Budha masih mendominasi kuat dalam kehidupan
masyarakat. Maka tulisan ini menganalisis kaum padri mulai dari gerakan dan gagasan-gagasan
pembaharuan mereka di tengah konteks sosial tersebut. Implikasi penelitian menunjukkan bahwa
masyarakat jadi faham bahwa gerakan kaum padri memberikan kontribusi positif terhadap
pembaharuan pemikiran keislaman di Indonesia lebih khusus di Sumatra barat.

Kata Kunci: kaum padri, gerakan, dan gagasan

ABSTRACT

The 19th century AD was the beginning of the rise of the modern Islamic movement in
Indonesia. One of them is the movement of the Padri in West Sumatra which has had a lot of
influence on Islamic renewal in Indonesia, especially in West Sumatra. The research method in this
study used a literature review or library research approach and the sources of research were several
libraries that the researcher considered had a relationship with the research theme which was then
reduced so that they became a feasible research source. The findings of this study are that Islamic
teachings in Indonesia brought by Islamic propagators have taken the form of doctrines that are
exclusive to one school of thought, and most of them adhere to the Shafi'i school of figh, and
Asy'ariyah in theology. On the other hand, traditions passed down from previous ancestors who
were born from Hindu-Buddhist teachings still dominate strongly in people's lives. So this paper
analyzes the Padri starting from their movements and reforming ideas in the midst of this social
context. The implications of the research show that people come to understand that the Padri
movement has made a positive contribution to the renewal of Islamic thought in Indonesia, more
specifically in West Sumatra.

Keywords: priests, movements, and ideas


mailto:ibnualialfarabi@gmail.com
mailto:rohman311286@uim.ac.id

Ibnu Ali, Mujiburrahman

PENDAHULUAN

Sebagaimana diketahui, ajaran-ajaran
Islam di Indonesia yang dibawa oleh penyebar
Islam sebelumnya telah mengambil bentuk
doktrin yang ekslusif pada satu madzhab, dan
kebanyakan bermadzhab Syafi’i dalam fikih,
dan Asy’ariyah dalam teologi. Tradisi-tradisi
yang diwariskan nenek moyang sebelumnya
yang dilahirkan dari paham Hindu-Budha masih
kuat
Meski

Islam, tetapi sebagai penganut pemula tentu

mendominasi dalam kehidupan

masyarakat. mereka telah beragama

mereka belum memahami ajaran-ajaranya

dengan baik. Tradisi mistis dalam budaya
Hindu-Budha cenderung membawa paham
ajaran Islam yang diterima pada bentuk tarikat.
Maka pada umumnya, semua dianggap tidak
relevan dengan ajaran Islam yang murni, bahkan
dikatakan bertentangan.

Abad ke-19 M merupakan awal bagi
bangkitnya gerakan Islam modern di Indonesia.
Dengan adanya kontak pemuka-pemuka Islam
di tanah air, baik pelajar maupun mereka yang
ingin melaksanakan ibadah haji di Mekkah telah
mulai mendengar adanya perkembangan Islam
dan seputar upaya-upaya pembaharuan di pusat-
pusat dunia Islam. Saat pulang di tanah air,
mereka itu ingin melakukan perubahan setelah
mereka menyaksikan banyaknya tradisi-tradisi
yang sudah tidak relevan lagi dan bertentangan
dengan ajaran murni agama Islam.

Keinginan gerakan ini dimulai di
Minangkabau, Sumatera Barat. Setelah Aceh

mengalami kemunduran, wilayah itu mengambil

posisi penting dalam hubungan internasional.

Dalam hal ini orang-orang yang telah
mengadakan perjalan ke luar negri terpengaruh
oleh adanya perkembangan tersebut di atas
segera  menginginkan  perubahan  dalam
masyarakatnya. Dalam perjalanannya, keinginan
mereka ini mendapatkan reaksi yang Kkeras,
terutama dari kelompok kaum adat yang ingin
mempertahankan adatnya. Terjadilah konflik
yang segera mengambil bentuk peperangan
antara dua kelompok yang bertentangan. Dalam
sejarah peristiwa itu dikenal dengan perang
Padri.

Kajian seputar Padri ini sangat menarik
sebagai awal bagi kebangkitan umat Islam di
Indonesia, baik pemikiran maupun gerakan-
gerakannya. Disini penulis tidak ingin melihat
bagaimana peristiwa itu terjadi dalam sudut
konfliknya, tetapi ingin lebih menekankan pada

adanya upaya-upaya pembaharuannya.

METODE PENELITIAN

Adapun metode penelitian dalam kegiatan
penelitian ini, peneliti menggunakan pendekatan
kualitatif dengan katagori library reseach atau
kajian Pustaka.

Sumber data yang digunakan dalam
penelitian ini adalah semua data literatur atau
data yang peneliti temui di lapangan dan

memiliki  korelasi dengan penelitian yang
sedang peneliti lakukan saat ini, yaitu tentang
Gerakan kaum padri di Sumatra barat dan
pengaruhnya terhadap pembaharuan pemikiran

Islam.



Ibnu Ali, Mujiburrahman

HASIL DAN PEMBAHASAN
Munculnya Gerakan Kaum Padri

Adanya upaya pembaharuan sebenarnya
telah dimulai sejak abad ke-18 M dan menjadi
tanda bagi awal zaman modern sebagaimana
dituturkan oleh banyak para ahli. Tetapi
semakin gencar dilakukan di permulaan abad
ke-19 M di belahan dunia Islam, terutama di
pusat-pusat dunia Islam seperti yang terjadi di
Mesir, Turki, India, dan Saudi Arabia. Pusat-
pusat dunia Islam seperti Mesir dan Saudi
Arabia sangat tampak pengaruhnya bagi belahan
dunia Islam lainnya seperti di Indonesia,
terutama karena dua kawasan itu merupakan
kiblat
pelaksanaan ibadah haji.

Pada tahun 1803 M telah pulang tiga

orang haji Indonesia asal Sumatera Barat dari

pendidikan dan  menjadi lokasi

Mekkah dengan membawa angin pembaharuan.
Mereka ini adalah H. Miskin, H. Sumanik, dan
H. Piobang.!
khususnya di Saudi Arabia sedang marak-

Pada saat yang sama pula
maraknya gerakan Wahabi, suatu gerakan
pemikiran yang lebih dikenal dengan gerakan
pemurnian oleh
Muhammad bin Abdul Wahab di Saudi Arabia.?

Kedatangan tiga tokoh ke Mekah ini

akidah yang dipelopori

rupanya tidak hanya sekedar melaksanakan
ibadah haji, akan tetapi sangat terkesan pula

oleh gerakan Wahabi yang sedang digencarkan

!Ahmad Taufik. Sejarah Pemikiran dan Tokoh
Modernisme Islam. (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada,
2005), 119

2Harun Nasution. Pembaharuan Pemikiran Islam, Sejarah
Pemikiran dan Gerakan. (Jakarta: Bulan Bintang, 2003),
15

di sana. Pengaruhnya sangat tampak setelah
kepulangan mereka di tanah air. Khususnya di
tanah  Minangkabau, di mana mereka
menyaksikan suatu kondisi yang masih jauh dari
ajaran moral Islam seperti masih maraknya
tradisi-tradisi

setempat yang bertentangan

dengan ajaran-ajaran Islam. Meski sudah
menganut agama lIslam, tetapi kekuatan adat
masih mendominasi tradisi mereka yang
dilakukan oleh tokoh-tokoh adat setempat,
seperti berjudi, sabung ayam, minum arak,
pakaian perempuan yang tidak menutupi aurat,
laki-laki

perkawinan dan lain-lain. Bahkan perbuatan

bergaul dengan saat di pesta
seperti itu justru dilakukan oleh orang-orang
yang baik, seperti perbuatan judi dan sabung
ayam tersebut.

Kelompok yang menentang tokoh adat ini
dinamakan kaum Padri. Mereka ini terdiri dari
sekelompok kaum ulama yang merespon
gagasan pembaruan yang dibawakan oleh tiga
tokoh haji tersebut. Sehingga Istilah Padri
dipakaikan untuk gerakan ini, berasal dari kata
Padri yang berarti Ulama.?

Dalam sebuah hipotesis yang
dikemukakan oleh Van Ronkel bahwa istilah
Padri sendiri diambil dari kata Pedir. * Menurut
dugaan agama Islam pertama kali masuk ke
daerah Pedir dan dari daerah itu menyebar ke
Minangkabau. Orang yang menyebarkan agama

Islam dengan sempurna disebut dengan Padri.

3http://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Sejarah Sumat
era_Barat&oldid=6515589
4lbid., 119



http://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Sejarah_Sumatera_Barat&oldid=6515589
http://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Sejarah_Sumatera_Barat&oldid=6515589

Tbnu Ali, Mujiburrahman

Pendapat lain yang dikemukakan bahwa
istilah Padri berasal dari bahasa portugis Padre
katolik)  yang

tersebut sering dipakai di

(pastor ungkapan-ungkapan
Hindia,

maupun Hindia-Belanda, tidak hanya oleh orang

Inggris,

Asing, tapi oleh penduduk pribumi sendiri.

Dengan demikian, gerakan ini sebenarnya
memang dilatarbelakangi oleh motif-motif
keagamaan yang dianut dari Wahabisme di
Mekkah sebagai respon terhadap adat istiadat
setempat yang dianggap bertentangan dengan
syari’at Islam. Seperti dinyatakan oleh Taufik
Abdullah bahwa gerakan ini dalam upaya
peningkatan proses islamisasi, khususnya di
daerah Minangkabau sebagai akibat terjadinya
perubahan sosial di masyarakatnya.®

Kelompok ulama yang merespon terhadap
gerakan ini awalnya membentuk Dewan
Harimau Nan Selapan, yang artinya delapan
harimau karena beranggotakan delapan tokoh
penting yang berpengaruh. Mereka itu terdiri
dari Tuangku Nan Renceh sebagai ketua,
Tuangku Lubuk Aur dari Candung, Tuangku
Berapi dari Candung, Tuangku Lading Lawas
dari Banu Hampu, Tuangku Galung dari Sungai
Puar, Tuangku Biaro, dan Tuanku Kapau.
Karena dewan ini beranggotakan 8 ulama
pembaharu maka disebut juga dengan Dewan
Tuangku Nan Salapan.® Dari kelompok inilah
akhirnya kemudian menjelma menjadi gerakan

Padri.

STaufik Abdullah. Islam di Indonesia (Jakarta: Tinta
Emas, 1974), 7
®Ahmad Taufik, Sejarah Pemikiran, 120

Sisi yang
gerakan ini adalah falsafah dan budaya sendiri

lainnya melatarbelakangi
yang telah membentuk watak kulturalistik
Mereka

semboyan, Alam Takambang Jadi Guru, Barajo

orang-orang  Minang. memiliki
di Hati Basutan di Mato.” Falsafah mereka ini
mengandung makna bahwa setiap orang,
kelompok, dan nagari adalah sama. Dalam
artian tidak ada yang lebih tinggi dan rendah,
baik secara individu maupun sosial. Mereka
enggan menerima dogma, kultus individu,
diktator atau pun kepemimpinan orang luar
yang bukan sukunya agar tidak lebih rendah dari
yang lain.

Dengan demikian sikap mereka ini

yang
mengadakan pembaruan dalam masyarakatnya

membuat  kelompok ulama ingin
mendapatkan penolakan secara otomatis. Di
tengah situasi sosial seperti ini, benturan antara
nila-nilai agama dengan adat setempat sangat
mudabh terjadi.

Meskipun adat memiliki kompromistik
dalam mengembangkan diri untuk menerima
proses pembaharuan, tapi tidak selamanya
sejalan dengan ajaran agama Islam yang dianut
kebanyakan masyarakat. Sedangkan hakikat dari
perjuangan Padri ini adalah untuk menguatkan
masyarakat Islam dan membuang adat yang
tidak benar, yang bertentangan dengan syariat
tidak

keduanya

Islam.2  Upaya

titik

kompromistik  yang

menemukan temu antara

"Burhanuddin Daya. Gerakan Pemikiran Islam, Kasus
Thawalib Sumatera Barat. (Yogyakarta: Tiara Wacana
Yogya, 1995), 50

8 Ibid., 51



Ibnu Ali, Mujiburrahman

melahirkan  konflik yang akhirnya kian
membesar menjadi sebuah peperangan antara
Padri  yang

pembaharuan dengan motif agama di satu pihak

kaum ingin  mengadakan
dengan kaum adat yang mempertahankan tradisi
di pihak yang lain.
Gerakan Kaum Padri terhadap Pembaruan
Sebagaimana diketahui gerakan Padri ini
merupakan respon yang bermotif keagamaan
terhadap kondisi sosial saat itu, segera mendapat
simpati besar dari berbagai pihak yang memang
tidak rela lagi melihat Islam semakin rusak.
Perkembangannya di tanah Minangkabau cepat,
yang terjadi selama sekitar 17 tahun mulai dari
tahun 1803-1820 M sebelum meletusnya perang
Padri. Simpati itu datang dari kalangan ulama
bercita-cita

muda yang terpengaruh dan

memperbaiki Islam. Seperti Tuangku Nan
Renceh, Tuangku Mensiangan di Tanah Datar,
Saidi Muning dari Pasaman, dan beberapa tokoh
Ninik-Mamak yang
Datuk

Bendahara di Alahan Panjang, Peto Syarif

penghulu serta

mendukungnya, seperti  Penghulu

Tuangku Mudo vyang kemudian menjadi
Tuangku Imam Bonjol, Tuangku Kubu Senang,
Tuangku Lubuk Alung, dan sebagainya.®
Dengan adanya dukungan dan simpati
dari berbagai lapisan masyarakat itu, mereka
semakin meningkatkan gerakan. Pihak-pihak
yang tidak setuju dengan gagasan pembaruan
dan menentang dengan kekerasan, mulai mereka

hadapi dengan kekerasan pula. Adalah Tuangku

® Ibid., 52

Mansingan di Luhak Tanah Datar

yang

menyokong  penggunaan  kekerasan oleh
kelompok pembaharu. Kemudian diketuai oleh
Tuangku Nan Renceh sebagai pelopornya.
Bersama Haji Miskin, dia berkhotbah dimana-
mana, mengharamkan kebiasaan menyabung
ayam, berjudi, minum tuak, dan kemaksiatan
lainnya. Khotbah mereka itu selalu diikuti
dengan tindakan kekerasan. Tempat
penyabungan ayam dibakar, tempat perjudian
dihancurkan, peminum arak dihukum berat dan
ajaran agama Islam harus diamalkan.

Lebih

ketentuan-ketentuan baru. Semua orang laki-laki

lanjut  mereka mengadakan
dewasa harus memakai surban dan jubah putih.
Mereka harus mempelajari al-Qur’an dengan
baik. Setiap malamnya harus mengaji al-Qur’an,
minimalnya satu juz. Kemana pun dan sedang
mengahadapi tugas apa pun kitab suci al-Qur’an
tidak  boleh

mengamalkan ajaran Islam secara murni. Adat

ditinggalkan.  Umat  harus
istiadat yang bertentangan dengan ajaran Islam
harus dihapus dan diganti dengan hukum Islam.

Sikap-sikap yang bersipat radikal tersebut
tidak disetujui oleh seorang tokoh pelopor
tarikat Naksabandiyah, Tuangku Kuto Tuo di
Luhak Agam. Meskipun demikian, dia secara
moral kaum

menyetujui  ide  pemikiran

pembaharu. Dengan fatwa-fatwanya, dia

mengajak orang banyak untuk kembali pada
ajaran Islam yang sebenarnya dengan
meninggalkan khurafat dan bid’ah.

Dalam rangka memperkokoh gerakan

yang radikal itu, para kelompok pembaharu
5



Ibnu Ali, Mujiburrahman

membentuk organisasi. Bersama Haji Miskin,
Tuangku Nan Renceh membentuk Dewan
Harimau Nan Selapan sebagaimana yang telah
lebih

mengkordinir gerakan. Seperti yang dicatat

disebutkan sebelumnya untuk
Hamka, H. Miskin sendiri merupakan anggota
didalamnya.

Dewan ini lebih lanjut berupaya mendapat
dukungan dari Tuangku Kuto Tuo dengan
meyakinkan dia akan kebenaran gerakan yang
mereka lakukan. Tetapi hal demikian tidak
dapat mengubah sikap Tuangku Kuto Tuo
terhadap gerakan Padri ini.  Perbedaan
pandangan antara keduanya secara prinsipil
merupakan dasar adanya perbedaan sikap itu.

Tempat perbedaan itu bukan pada sisi
lebih

Dewan Harimau Nan Selapan

moralnya, tetapi pada aksi dan
gerakannya.
segera menginginkan peraturan agama Islam
diterapkan diseluruh negri. Jika perlu rencana
itu harus dilaksanakan meski dengan jalan
kekerasan sekaligus jika dengan cara demikian
itu Islam bisa ditegakkan.

Pandangan tersebut berbeda dengan
Tuangku Kuto Tuo. Baginya, apabila telah ada
orang Yyang beriman di suatu negri meski
hanyalah seorang, maka negri itu tidaklah boleh
diserang. Yang paling penting dalam suatu
gerakan adalah menanamkan pengaruh. Jika
dalam suatu negri itu ada ulama yang telah
mampu menanamkan pengaruhnya, maka pintu
gerakan akan lebih mudah. Sehingga hal ini
akan menghindari pertentangan hebat antara

agama dan adat istiadat setempat.

Tentu sikap demikian hanya
mengundang rasa kecewa dari Dewan Harimau
Mereka lebih

menggencarkan gerakannya.

Nan Selapan. lanjut  pun

Tuangku Nan
Renceh dengan didampingi penasehatnya, Haji
Miskin, dan penasehat militernya Haji Piobang,
dan komandan lapangan Haji Sumanik, mulai
Tindakan

Negri-negri

ketentuan-ketentuan.
ditingkatkan.

menjalankan
keras  semakin
ditaklukkan. Sehingga dalam jangka waktu satu
tahun, seluruh negri dalam wilayah Luhak
Agam telah berada di bawah kekuasaan mereka.

Sejak saat itu gerakan mereka muncul
sebagai kekuatan politik. Tuangku Nan Renceh
sendiri dikukuhkan oleh Dewan Harimau Nan
Selapan dengan gelar al-Mujaddid.*®

Kemudian di setiap negri yang mereka
kuasai ditetapkan ketentuan-ketentuan, antara
lain: tidak boleh mencukur jenggot dan kalau
melanggar maka didenda dua suku, gigi tidak
boleh dipepat, kalau dilanggar maka didenda
seekor kerbau, aurat laki-laki sampai ke lutut,
didenda dua

perempuan yang tidak menutup muka maka

kalau dilanggar suku, dan
didenda tiga suku.!! Saidi Muning yang terkenal
dengan Tuangku Lintau mewajibkan laki-laki
memakai pakaian serba putih, kepala digundul,
dan memakai jenggot.'?

Gerakan mereka ini telah mempersempit
kekuasaan kaum adat yang direfresentasikan
penolakannya oleh

kerajaan  Pagaruyung.

10 Ibid., 54

11 Mamud Yunus. Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia.
(Jakarta: Mutiara, 1974), 30

12 Burhanuddin Daya. Gerakan Pemikiran Islam, 54



Ibnu Ali, Mujiburrahman

Sehingga tak dapat dihindari gerakan yang

menjelma menjadi  kekuatan politik itu
mengundang peperangan dengan kaum adat
yang kemudian dikenal dengan perang Padri.
Kaum adat yang mulai terdesak meminta
bantuan pihak ketiga, yaitu kolonial Belanda
dengan perjanjian akan menyerahkan kekuasan
di tanah Minang. Belanda yang sejak semula
mencari peluang, dengan cepat menerima
permintaan itu. Kini peperangan tidak lagi
berhadapan dengan kaum adat, tetapi dengan
Belanda. Peperangan ini terjadi selama 16 tahun
yang dimulai dari tahun1821-1837 M.

Akhir dari gerakan Padri ini bukan lagi
perjuangan  bagaimana

agar  masyarakat

mengamalkan ajaran Islam yang murni,
menjauhi khurafat dan bid’ah sebagaimana yang
diilhami oleh Wahabisme, akan tetapi beralih
pada perjuangan bagaimana kuasa politik dapat
dimenangkan melawan Belanda yang kafir yang
hendak merebut tanah air dan kemerdekaan
mereka. Rasa nasionalisme pun mulai tumbuh
dari perjuangan mereka.
Ide Pemikiran Pembaruan

Selain upaya Amar Ma'ruf dan Nahi
Mungkar, ide pembaharuan mereka dimulai
pertama-tama dengan memperkenalkan
madzhab Hambali yang mereka katakan suci
murni.®® Dalam coraknya, upaya gerakan
pemikiran ini sebenarnya lebih tepat disebut
pemurnian sebagaimana Wahabisme di Arab

Saudi, yang dengan ciri-cirinya menghapus

13 1bid., 52

khurafat dan bid’ah yang terdapat di dalam
masyarakat.

Meskipun demikian, apa yang disebut
gerakan Padri ini telah mengawali serta lebih
lanjut  mengilhami

gerakan  pemikiran

pembaharuan Islam di Indonesia pada
umumnya. Mereka telah mampu memperkokoh
peranan Islam kedalam sistem sosial masyarakat
dan memperkenalkan cara baru dalam berislam.
Salah satu yang terpenting lainnya adalah
memperkenalkan organisasi sebagai suatu ciri
dalam gerakan pembaharuan Islam. Dewan
Harimau Nan Selapan merupakan organisasi
Islam pertama di Sumatera Barat sebelum
Thawalib.
Setidaknya ada beberapa implikasi
kemodernan yang dimunculkan oleh gerakan
Ahmad  Taufik

kemodernanya terletak pada hal:'*

Padri ini. mencatat

1. Keberanian menonjolkan ajaran Islam

2. Meluruskan  sesuai  hukum Islam
terhadap tradisi kaum adat yang sangat
mengakar di tengah masyarakat, tetapi
dalam praktik masih bertentangan
dengan syari’ah.

3. Menegakkan amar ma’ruf nahi mungkar
dengan diimbangi alternatif kembali
pada ajaran-ajaran murni tentang Islam,

kendati kadang menempuh jalan
kekerasan, seperti berperang.
4. Mengembalikan kecintaan pada

Rasulullah saw dengan menghidupkan
pembacaan maulid Nabi saw secara
besar-besaran  sebagai  pembalikan
kecintaan yang berlebihan pada para
wali dan kuburan-kuburannya. Meski
demikian mereka tidak melarangnya.
Ini sedikit membedakan antara Wahabi

4Ahmad Taufik. Sejarah Pemikiran, 121



Ibnu Ali, Mujiburrahman

dengan Padri, meskipun Padri sendiri
diilhami oleh aliran Wahabi.

5. Tentang sistem politik pemerintahan
ternyata tidak terlalu kaku dan
sentralistis, melainkan bersifat
desentralistis dan moderat.*®

Kemunculan Kaum Muda Pembaharu

Sekalipun  Belanda telah  berhasil

mengakhiri perang Padri yang secara material
1838 M

Imam Bonjol,

ditutup pada tahun dengan

ditangkapnya Tuangku akan
tetapi masih belum mengakhirinya secara
keseluruhan. Berakhirnya kaum Padri itu hanya
menutup kekuasaan politik di Minangkabau.
Upaya-upaya pembaharuan yang telah berhasil
ditanamkan kaum Padri mulai tahun 1803-1820
M masih meninggalkan jejak dan pengaruh
dalam masyarakat.

Dibukanya teruan Suez tahun 1870 M
memperlancarkan hubungan antara kota suci
Mekkah dengan Maka

perkembangan yang terjadi, baik di Saudi

Indonesia. segala
Arabia maupun di pusat-pusat dunia Islam
lainnya cepat sekali menarik perhatian pemuka-
pemuka Islam di Indonesia, khususnya di
Minangkabau. Banyak orang-orang yang terdiri
dari pelajar datang untuk menimba ilmu di
pusatnya ini. Salah satu diantaranya adalah
Ahmad Khatib, yang kemudian lebih dikenal
dengan Syeikh Ahmad Khatib al-Minagkabawi.

Pada tahun 1876 M dia pergi ke Mekkah
untuk menunaikan ibadah haji dan belajar Islam.

Dia tidak pernah kembali. Profesinya yang

5Mengenai letak kemoderatannya dapat diketahui dari
sikap Tuangku Imam Bonjol terhadap adat.

kemudian menjadi guru tetap bagi madzhab

Syafi’i sekaligus imam Masjidil Haram
memiliki pengaruh bagi pelajar-pelajar Islam
dari Indonesia.!®  Banyak orang-orang dari
tanah air yang belajar padanya. Bahkan Snock
Hugornje, seperti dikutip Burhanuddin Daya,
mengakui bahwa semua orang Indonesia yang
naik haji pada saat Akhmad Khatib masih ada
pasti mengunjungi beliau dan lebih dari itu
selama  bermukim di

berguru  padanya

Mekkah.!” Dengan demikian dapat dikatakan

bahwa Akhmad Khatib merupakan tokoh
penting bagi kebangkitan umat Islam di
Indonesia.

Selain  tersebut  diatas,  pengaruh-
pengaruhnya tersebar melalui  buku-buku
ditulisnya dalam bahasa Arab. Dalam banyak
bukunya itu, gagasan pemikirannya lebih

ditujukan pada dua aspek sasaran:

1. Berupa penentangan terhadap hukum
adat, terlebih pada hukum waris adat
Minangkabau  yang  dianggapnya
bertentangan dengan Islam dan dinilai
sama dengan hukum waris pada zaman
jahiliyah. Dalam aspek ini buku yang
ditulisnya antara lain, Da’i al-Masmu’,
yang disempurnakan dalam bahasa
Melayu yang kemudian dilengkapi
dengan faroidl-nya dengan nama, al-
Nahju al-Masyuru’ Li Tarjamati al-
Da’i al-Masmu’.

2.Serangan  terhadap
Naksyabandiyah

ajaran tarikat
yang diangganya
mengotori  kemurnian  Islam  dan
menyimpang dari al-Qur’an dan
Sunnah. Buku yang ditulisnya antara
lain, Izharu Dzaghli al-Kadzibin Fi
Tasyabuhim Bi al-Shadiqin, al-Saif al-

16 Burhanuddin Daya. Gerakan Pemikiran Islam, 58
7 Ibid., 63



Ibnu Ali, Mujiburrahman

Battar Fi Mahqi Kalimat Ba’di Ahli al-
Ightirar, dan al-Ayatu al-Bayyinatu Lil
‘Imuttashifin Fi Izalat Khurafat Ba’dli
al-Muta’asshibin.

Selain yang disebut diatas, banyak buku-
buku lain yang ditulisnya.®

Serangan-serangan dari  pemikirannya
diatas ditujukan pada upaya pembaruan di
daerah asalnya Sumatera Barat. Dia sendiri
merupakan keturunan dari salah seorang hakim
Padri.

kemudian mempelopori lahirnya gerakan kaum

Pemikiran-pemikirannya inilah yang
muda pembaharuan di Sumatera Barat, yang
disebut kaum mudo.

Seperti

halnya gerakan sebelumnya,

generasi muda ini pun juga menghadapi
tantangan dari kelompok tua yang disebut
tradisonalis atau kaum tuo. Mereka kaum tua ini
merupakan kaum ortodoks, yang tergabung
dalam tarikat Nagsabandiyah. Dalam sejarah
tercatat bahwa pertentangan antara kaum tua
dan kaum muda ini pernah mengambil bentuk
konflik terbuka di permulaan abad ke-20 M.19
Dapat disebut misalnya pada tahun 1906
M di Padang pernah diadakan perdebatan antara
kaum tua dengan kaum muda. Kaum tua yang
no tabene mempertahankan tarikat diwakili oleh
Syeikh Khatib Ali, Khatib Sayyidin, Syeikh
Bayang, Syeikh Seberang, Imam Masjid
Ganting dan Syeikh Abbas. Sedangkan dari
kelompok muda diwakili oleh H. Abdul Karim

Amrullah, H. Abdullah Ahmad, dan Syeikh

18 |bid., 61

BAbuddin Nata. Peta Keragaman Pemikiran Islam di
Indonesia. (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2001) cet
ke-2, 153

Daud Rasyid. Pada petemuan tersebut diwarnai
oleh perdebatan sengit antara kedua kelompok
sehingga yang semula menggunakan akal
pikiran yang jernih berubah menjadi perdebatan
yang penuh dengan emosi, saling menjatuhkan,
dan mempertahankan pendapatnya. 20

Pola kaum muda dalam menghadapi kubu
radikal

menggunakan metode pemahaman keagamaan

tua tradisionalis ini cukup dengan

kaum salaf garis lbnu
Muhammad bin Abdul Wahab.?! Pemikiran
mereka juga dipengaruhi
Abduh dan Rasyid Ridha di Mesir. Hal ini
kelihatan yang
diterbitkan di Padang pada tahun 1911 M,
dibawah asuhan H. Abdul Karim Amrullah, H,
Abdullah Ahmad, dan H. Muhammad Taib.??

Kaum muda ini

Taimiyyah dan

oleh Muhammad

dari  majalah  al-Munir

juga menonjolkan

pemikiran pada aspek penegakan citra

kemurnian akidah Islam. Selain itu mereka
menegakkan disiplin yang ketat terhadap konsep
yang merongrong akidah Islam sendiri, seperti
khurafat, bid’ah, pemuliaan kepada para wali
secara  berlebihan,  termasuk  kuburan-
kuburannya dan sebagainya.?

Tokoh-tokoh kaum muda ini sebagaimana
namanya telah disebutkan di atas, merupakan
yang telah

Mekkah. Dalam menanamkan

orang-orang terpelajar lama

bermukim di

2 Alaiddin Koto. Pemikiran Politik Perti. (Jakarta: Nimas
Mutiara, 1997) cet ke-1, 24-26

ZLAhmad Taufik. Sejarah Pemikiran, 126

Z2Harun  Nasution. Islam Ditinjau dari Berbagai
Aspeknya, Jilid 1. (Jakarta: Ul-Pres, 2002) edisi kedua,
cet ke-1, 109-110

23Ahmad Taufik. Sejarah Pemikiran, 125



Tbnu Ali, Mujiburrahman
pengaruhnya, mereka lebih menekankan pada
aspek pendidikan dalam memperbaiki kondisi
umat Islam. Maka selain menerbitkan majalah
al-Munir, mereka mendirikan lembaga-lembaga
pendidikan agama yang modern. Walaupun
masih berciri khas pesantren, tetapi mempunyai
kurikulum, metode, dan pendekatan pengajaran
yang lebih bersifat terbuka dan mutakhir, seperti
mengunakan bahasa asing sebagai kata
pengantar.?* Salah satu yang terkenal adalah
Sumatera Thawalib yang dianggap sebagai
kepanjangan tangan bagi gagasan pembaharuan
mereka.

Sumatera Thawalib merupakan lembaga
pendidikan modern yang memang dirancang
ide-ide

pembaharuan di dalam masyarakat. Di samping

sebagai sarana menancapkan
itu, ia merupakan organisasi bagi perkumpulan
ulama-ulama muda yang telah menerima
bermacam pengaruh, terutama cara berfikir dan
pendidikan Barat. Sarana inilah yang mengawali
ide pembaharuan Islam di awal abad ke 20 M di
Indonesia.
Sebagai menurut

gerakan pemikiran,

Hamka terdapat beberapa masalah-masalah
pokok yang menjadi sasaran pemikiran di
Thawalib

diperbaharui dan dihilangkan dari kehidupanan

lingkungan ~ Sumatera untuk
umat Islam. Masalah-masalah tersebut dinilai
tidak sesuai dengan ajaran Islam yang murni,

merusak akidah, tidak berdasarkan pada ajaran

24 1bid., 125

Islam, dan hanya membawa kebekuan. Masalah
tersebut antara lain adalah:®

Kenduri di rumah kematian

Mentalkin mayat

Membaca barzanji dengan berdiri

Larangan memakai pakaian model

Barat atau tasyabbuh.

e. Menambah atau menempel
dengan shalat dzuhur di masjid.

f.Wajib rukyah dan haram hisab

g. Menggantikan sembahyang seseorang
yang telah meninggal dunia

h. Harus taklid dan tidak boleh ijtihad

i.Masalah bid’ah, dan lain-lain yang

berhunbungan dengan akidah.

oo

Jum’at

Reaksi-reaksi yang sangat tajam tentu
datang dari pihak adat dan ulama-ulama tua
yang tidak sepaham dengan mereka. Mereka
dianggap telah keluar dari paham ahlus sunnah
wal jama’ah karena telah mengikuti aliran
Muktazilah dan berpaham Wahabiyah. Mereka
telah dianggap sesat dan menghancurkan Islam
karena telah terpengaruh pemikiran Muhammad
Abduh.?®

KESIMPULAN
Usaha kaum Padri terhadap pembersihan

adat yang bertentangan dengan ajaran Islam

sebenarnya lebih diilhami oleh pengaruh
Wahabi, akan tetapi ada sedikit perbedaan
dalam beberapa aspek, misalnya tidak

dilarangnya ziarah ke kuburan.
Ketentuan-ketentuan yang diadakan kaum
Padri

formalistik  dan

tentang ajaran Islam juga bersifat

belum menyentuh pada

%5 Hamka. Ayahku, (Jakarta: Umminda, 1982) cet ke-4,
102-105 dan 121-129
26 Burhanuddin Daya. Gerakan Pemikiran Islam, 67

10



Ibnu Ali, Mujiburrahman

persoalan-persoalan substantif. Dalam artian
mereka hanya melihat ajaran Islam secara
formal dan berupaya pula memformalkannya
dalam kehidupan. Padahal Islam sebenarnya
bersifat rahmatan lil’alamin. Tetapi wajah
Islam yang demikian tersembunyi di antara
kekerasan-kekerasan yang dilakukan di setiap
kali mereka melancarkan dakwahnya. Disini
bisa dilihat sebenarnya mereka merupakan
orang-orang Yyang militan dalam beragama,
meski faktanya mereka kurang memahami

realitas sosial bagaimana dakwah itu

ditanamkan yang seharusnya dilakukan dengan

hikmah dan al-mauidzah hasanah. Mungkin

kalau saat ini, gerakan seperti ini akan
digolongkan pada kelompok kaum
fundamentalis.

Meskipun demikian upaya-upaya mereka
ini telah mampu mengukuhkan Islam selama
kurang lebih 17 tahun di
masyarakat mulai tahun 1803-1820 M. Dalam
bentuk

tengah-tengah

selanjutnya gerakan mereka itu

meningkat pada kekuasan politik dengan
menghadapi kontak fisik dengan kelompok adat
dan kolonial belanda.
Pengaruh gerakan kaum Pardi ini
kemudian dilanjutkan pewaris pemikiran Padri
yang datang

disebut

sesudahnya, yang kemudian

dengan kaum muda pembaharu.
Gerakan kaum muda atau biasa dikatakan Padri
lebih
Mereka terutama merupakan kaum

yang telah

Mekkah. Dalam pemikiran, mereka pun telah

muda ini menampilkan wajah yang
lembut.

terpelajar lama bermukim di

menerima  bermacam  pengaruh, termasuk
pengaruh pemikiran Barat. Sehingga dikenal
lebih rasional. Gerakan pemikiran mereka pun
menjelma dalam bentuk organisasi pendidikan,
yang paling

Sumatera Thawalib.

terkenal diantaranya adalah

DAFTAR PUSTAKA

Ahmad Taufik. Sejarah Pemikiran dan Tokoh
Modernisme Islam. Jakarta: PT. Raja
Grafindo persada, 2005

Abuddin Nata. Peta Keragaman Pemikiran
Islam di Indonesia. Jakarta: PT Raja
Grafindo Persada, 2001. Cet ke 2

Alaiddin Koto. Pemikiran Politik Perti. Jakarta:
Nimas Mutiara, 1997.

Burhanuddin Daya. Gerakan Pembaharuan
Pemikiran Islam, Kasus Sumatera
Thawalib. Yogyakarta: Tiara Wacana
Yogya, 1995

Hamka. Ayahku. (Jakarta: Umminda, 1982) cet
ke-4

Harun Nasution. Islam Ditinjau dari Berbagai
Aspeknya, Jilid [Il. (Jakarta: Ul-Pres,
2002) edisi kedua, cet ke-1

Harun Nasution. Pembaharuan Pemikiran Islam,
Sejarah Pemikiran dan Gerakan. (Jakarta:
Bulan Bintang, 2003)

Mamud Yunus. Sejarah Pendidikan Islam di
Indonesia. Jakarta: Mutiara, 1974

Taufik Abdullah. Islam di Indonesia. Jakarta:
Tinta Emas, 1974

http://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Sejara

h_Sumatera Barat&oldid=6515589

11


http://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Sejarah_Sumatera_Barat&oldid=6515589
http://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Sejarah_Sumatera_Barat&oldid=6515589

