
 AHSANA MEDIA 
 Jurnal  Pemikiran, Pendidikan dan Penelitian Ke-Islaman 
              
P-ISSN : 2354-9424       Vol. 9, No. 1 Februari 2023 
E-ISSN : 2549-7642               http://journal.uim.ac.id/index.php/ahsanamedia

  

    
 

 

GERAKAN KAUM PADRI DI SUMATERA BARAT 

DAN PENGARUHNYA TERHADAP PEMBAHARUAN PEMIKIRAN ISLAM 
1Ibnu Ali, 2Mujiburrahman 

1ibnualialfarabi@gmail.com, 2rohman311286@uim.ac.id  
1,2Universitas Islam Madura, Indonesia 

 

 

ABSTRAK 
 

Abad ke-19 M merupakan awal bagi bangkitnya gerakan Islam modern di Indonesia. Salah 

satunya adalah gerakan kaum padri di sumtera barat yang banyak memberi pengaruh terhadap 

pembaharuan Islam di Indonesia, khususnya di sumtera Barat.  Metode penelitian dalam penelitian 

ini menggunakan pendekatan kajian Pustaka atau library research dan yang menjadi sumber 

penelitian adalah beberapa Pustaka yang peneliti anggap memiliki relasi dengan tema penelitian 

yang kemudian direduksi sehingga menjadi sumber penelitian yang layak. Temuan penelitian ini 

adalah ajaran-ajaran Islam di Indonesia yang dibawa oleh penyebar Islam telah mengambil bentuk 

doktrin yang ekslusif pada satu madzhab, dan kebanyakan bermadzhab Syafi’i dalam fikih, dan 

Asy’ariyah dalam teologi. Di sisi yang lain tradisi-tradisi yang diwariskan nenek moyang 

sebelumnya yang dilahirkan dari paham Hindu-Budha masih mendominasi kuat dalam kehidupan 

masyarakat. Maka tulisan ini menganalisis kaum padri mulai dari gerakan dan gagasan-gagasan 

pembaharuan mereka di tengah konteks sosial tersebut. Implikasi penelitian menunjukkan bahwa 

masyarakat jadi faham bahwa gerakan kaum padri memberikan kontribusi positif terhadap 

pembaharuan pemikiran keislaman di Indonesia lebih khusus di Sumatra barat. 

Kata Kunci: kaum padri, gerakan, dan gagasan 

 

ABSTRACT 
 

The 19th century AD was the beginning of the rise of the modern Islamic movement in 

Indonesia. One of them is the movement of the Padri in West Sumatra which has had a lot of 

influence on Islamic renewal in Indonesia, especially in West Sumatra. The research method in this 

study used a literature review or library research approach and the sources of research were several 

libraries that the researcher considered had a relationship with the research theme which was then 

reduced so that they became a feasible research source. The findings of this study are that Islamic 

teachings in Indonesia brought by Islamic propagators have taken the form of doctrines that are 

exclusive to one school of thought, and most of them adhere to the Shafi'i school of fiqh, and 

Asy'ariyah in theology. On the other hand, traditions passed down from previous ancestors who 

were born from Hindu-Buddhist teachings still dominate strongly in people's lives. So this paper 

analyzes the Padri starting from their movements and reforming ideas in the midst of this social 

context. The implications of the research show that people come to understand that the Padri 

movement has made a positive contribution to the renewal of Islamic thought in Indonesia, more 

specifically in West Sumatra. 

Keywords: priests, movements, and ideas 

 
 

mailto:ibnualialfarabi@gmail.com
mailto:rohman311286@uim.ac.id


Ibnu Ali, Mujiburrahman 

2 

 

PENDAHULUAN   

Sebagaimana diketahui, ajaran-ajaran 

Islam di Indonesia yang dibawa oleh penyebar 

Islam sebelumnya telah mengambil bentuk 

doktrin yang ekslusif pada satu madzhab, dan 

kebanyakan bermadzhab Syafi’i dalam fikih, 

dan Asy’ariyah dalam teologi. Tradisi-tradisi 

yang diwariskan nenek moyang sebelumnya 

yang dilahirkan dari paham Hindu-Budha masih 

mendominasi kuat dalam kehidupan 

masyarakat. Meski mereka telah beragama 

Islam, tetapi sebagai penganut pemula tentu 

mereka belum memahami ajaran-ajaranya 

dengan baik. Tradisi mistis dalam budaya 

Hindu-Budha cenderung membawa paham 

ajaran Islam yang diterima pada bentuk tarikat. 

Maka pada umumnya, semua dianggap tidak 

relevan dengan ajaran Islam yang murni, bahkan 

dikatakan bertentangan. 

Abad ke-19 M merupakan awal bagi 

bangkitnya gerakan Islam modern di Indonesia. 

Dengan adanya kontak pemuka-pemuka Islam 

di tanah air, baik pelajar maupun mereka yang 

ingin melaksanakan ibadah haji di Mekkah telah 

mulai mendengar adanya perkembangan Islam 

dan seputar upaya-upaya pembaharuan di pusat-

pusat dunia Islam. Saat pulang di tanah air, 

mereka itu ingin melakukan perubahan setelah 

mereka menyaksikan banyaknya tradisi-tradisi 

yang sudah tidak relevan lagi dan bertentangan 

dengan ajaran murni agama Islam. 

Keinginan gerakan ini dimulai di 

Minangkabau, Sumatera Barat. Setelah Aceh 

mengalami kemunduran, wilayah itu mengambil 

posisi penting dalam hubungan internasional. 

Dalam hal ini orang-orang yang telah 

mengadakan perjalan ke luar negri terpengaruh 

oleh adanya perkembangan tersebut di atas 

segera menginginkan perubahan dalam 

masyarakatnya. Dalam perjalanannya, keinginan 

mereka ini mendapatkan reaksi yang keras, 

terutama dari kelompok kaum adat yang ingin 

mempertahankan adatnya. Terjadilah konflik 

yang segera mengambil bentuk peperangan 

antara dua kelompok yang bertentangan. Dalam 

sejarah peristiwa itu dikenal dengan perang 

Padri. 

Kajian seputar Padri ini sangat menarik 

sebagai awal bagi kebangkitan umat Islam di 

Indonesia, baik pemikiran maupun gerakan-

gerakannya. Disini penulis tidak ingin melihat 

bagaimana peristiwa itu terjadi dalam sudut 

konfliknya, tetapi ingin lebih menekankan pada 

adanya upaya-upaya pembaharuannya. 

METODE PENELITIAN 

Adapun metode penelitian dalam kegiatan 

penelitian ini, peneliti menggunakan pendekatan 

kualitatif dengan katagori library reseach atau 

kajian Pustaka.  

Sumber data yang digunakan dalam 

penelitian ini adalah semua data literatur atau 

data yang peneliti temui di lapangan dan 

memiliki korelasi dengan penelitian yang 

sedang peneliti lakukan saat ini, yaitu tentang 

Gerakan kaum padri di Sumatra barat dan 

pengaruhnya terhadap pembaharuan pemikiran 

Islam. 



Ibnu Ali, Mujiburrahman 

3 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Munculnya Gerakan Kaum Padri 

Adanya upaya pembaharuan sebenarnya 

telah dimulai sejak abad ke-18 M dan menjadi 

tanda bagi awal zaman modern sebagaimana 

dituturkan oleh banyak para ahli. Tetapi 

semakin gencar dilakukan di permulaan abad 

ke-19 M di belahan dunia Islam, terutama di 

pusat-pusat dunia Islam seperti yang terjadi di 

Mesir, Turki, India, dan Saudi Arabia. Pusat-

pusat dunia Islam seperti Mesir dan Saudi 

Arabia sangat tampak pengaruhnya bagi belahan 

dunia Islam lainnya seperti di Indonesia, 

terutama karena dua kawasan itu merupakan 

kiblat pendidikan dan menjadi lokasi 

pelaksanaan ibadah haji. 

Pada tahun 1803 M telah pulang tiga 

orang haji Indonesia asal Sumatera Barat dari 

Mekkah dengan membawa angin pembaharuan. 

Mereka ini adalah H. Miskin, H. Sumanik, dan 

H. Piobang.1  Pada saat yang sama pula 

khususnya di Saudi Arabia sedang marak-

maraknya gerakan Wahabi, suatu gerakan 

pemikiran yang lebih dikenal dengan gerakan 

pemurnian akidah yang dipelopori oleh 

Muhammad bin Abdul Wahab di Saudi Arabia.2 

Kedatangan tiga tokoh ke Mekah ini 

rupanya tidak hanya sekedar melaksanakan 

ibadah haji, akan tetapi sangat terkesan pula 

oleh gerakan Wahabi yang sedang digencarkan 

 
1Ahmad Taufik. Sejarah Pemikiran dan Tokoh 

Modernisme Islam. (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 

2005), 119 
2Harun Nasution. Pembaharuan Pemikiran Islam, Sejarah 

Pemikiran dan Gerakan. (Jakarta: Bulan Bintang, 2003), 

15  

di sana. Pengaruhnya sangat tampak setelah 

kepulangan mereka di tanah air. Khususnya di 

tanah Minangkabau, di mana mereka 

menyaksikan suatu kondisi yang masih jauh dari 

ajaran moral Islam seperti masih maraknya 

tradisi-tradisi setempat yang bertentangan 

dengan ajaran-ajaran Islam. Meski sudah 

menganut agama Islam, tetapi kekuatan adat 

masih mendominasi tradisi mereka yang 

dilakukan oleh tokoh-tokoh adat setempat, 

seperti berjudi, sabung ayam, minum arak, 

pakaian perempuan yang tidak menutupi aurat, 

bergaul dengan laki-laki saat di pesta 

perkawinan dan lain-lain. Bahkan perbuatan 

seperti itu justru dilakukan oleh orang-orang 

yang baik, seperti perbuatan judi dan sabung 

ayam tersebut. 

Kelompok yang menentang tokoh adat ini 

dinamakan kaum Padri. Mereka ini terdiri dari 

sekelompok kaum ulama yang merespon 

gagasan pembaruan yang dibawakan oleh tiga 

tokoh haji tersebut. Sehingga Istilah Padri 

dipakaikan untuk gerakan ini, berasal dari kata 

Padri yang berarti Ulama.3 

Dalam sebuah hipotesis yang 

dikemukakan oleh Van Ronkel bahwa istilah 

Padri sendiri diambil dari kata Pedir. 4  Menurut 

dugaan agama Islam pertama kali masuk ke 

daerah Pedir dan dari daerah itu menyebar ke 

Minangkabau. Orang yang menyebarkan agama 

Islam dengan sempurna disebut dengan Padri.  

 
3http://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Sejarah_Sumat

era_Barat&oldid=6515589 
4Ibid., 119 

http://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Sejarah_Sumatera_Barat&oldid=6515589
http://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Sejarah_Sumatera_Barat&oldid=6515589


Ibnu Ali, Mujiburrahman 

4 

 

Pendapat lain yang dikemukakan bahwa 

istilah Padri berasal dari bahasa portugis Padre 

(pastor katolik) yang ungkapan-ungkapan 

tersebut sering dipakai di Hindia, Inggris, 

maupun Hindia-Belanda, tidak hanya oleh orang 

Asing, tapi oleh penduduk pribumi sendiri.  

Dengan demikian, gerakan ini sebenarnya 

memang dilatarbelakangi oleh motif-motif 

keagamaan yang dianut dari Wahabisme di 

Mekkah sebagai respon terhadap adat istiadat 

setempat yang dianggap bertentangan dengan 

syari’at Islam. Seperti dinyatakan oleh Taufik 

Abdullah bahwa gerakan ini dalam upaya 

peningkatan proses islamisasi, khususnya di 

daerah Minangkabau sebagai akibat terjadinya 

perubahan sosial di masyarakatnya.5  

Kelompok ulama yang merespon terhadap 

gerakan ini awalnya membentuk Dewan 

Harimau Nan Selapan, yang artinya delapan 

harimau karena beranggotakan delapan tokoh 

penting yang berpengaruh. Mereka itu terdiri 

dari Tuangku Nan Renceh sebagai ketua, 

Tuangku Lubuk Aur dari Candung, Tuangku 

Berapi dari Candung, Tuangku Lading Lawas 

dari Banu Hampu, Tuangku Galung dari Sungai 

Puar, Tuangku Biaro, dan Tuanku Kapau. 

Karena dewan ini beranggotakan 8 ulama 

pembaharu maka disebut juga dengan Dewan 

Tuangku Nan Salapan.6 Dari kelompok inilah 

akhirnya kemudian menjelma menjadi gerakan 

Padri. 

 
5Taufik Abdullah. Islam di Indonesia (Jakarta: Tinta 

Emas, 1974), 7 
6Ahmad Taufik, Sejarah Pemikiran, 120 

Sisi lainnya yang melatarbelakangi 

gerakan ini adalah falsafah dan budaya sendiri 

yang telah membentuk watak kulturalistik 

orang-orang Minang. Mereka memiliki 

semboyan, Alam Takambang Jadi Guru, Barajo 

di Hati Basutan di Mato.7 Falsafah mereka ini 

mengandung makna bahwa setiap orang, 

kelompok, dan nagari adalah sama. Dalam 

artian tidak ada yang lebih tinggi dan rendah, 

baik secara individu maupun sosial. Mereka 

enggan menerima dogma, kultus individu, 

diktator atau pun kepemimpinan orang luar 

yang bukan sukunya agar tidak lebih rendah dari 

yang lain. 

Dengan demikian sikap mereka ini 

membuat kelompok ulama yang ingin 

mengadakan pembaruan dalam masyarakatnya 

mendapatkan penolakan secara otomatis. Di 

tengah situasi sosial seperti ini, benturan antara 

nila-nilai agama dengan adat setempat sangat 

mudah terjadi. 

Meskipun adat memiliki kompromistik 

dalam mengembangkan diri untuk menerima 

proses pembaharuan, tapi tidak selamanya 

sejalan dengan ajaran agama Islam yang dianut 

kebanyakan masyarakat. Sedangkan hakikat dari 

perjuangan Padri ini adalah untuk menguatkan 

masyarakat Islam dan membuang adat yang 

tidak benar, yang bertentangan dengan syariat 

Islam.8 Upaya kompromistik yang tidak 

menemukan titik temu antara keduanya 

 
7Burhanuddin Daya. Gerakan Pemikiran Islam, Kasus 

Thawalib Sumatera Barat. (Yogyakarta: Tiara Wacana 

Yogya, 1995), 50 
8 Ibid., 51 



Ibnu Ali, Mujiburrahman 

5 

 

melahirkan konflik yang akhirnya kian 

membesar menjadi sebuah peperangan antara 

kaum Padri yang ingin mengadakan 

pembaharuan dengan motif agama di satu pihak 

dengan kaum adat yang mempertahankan tradisi 

di pihak yang lain.   

Gerakan Kaum Padri terhadap Pembaruan 

Sebagaimana diketahui gerakan Padri ini 

merupakan respon yang bermotif keagamaan 

terhadap kondisi sosial saat itu, segera mendapat 

simpati besar dari berbagai pihak yang memang 

tidak rela lagi melihat Islam semakin rusak. 

Perkembangannya di tanah Minangkabau cepat, 

yang terjadi selama sekitar 17 tahun mulai dari 

tahun 1803-1820 M sebelum meletusnya perang 

Padri. Simpati itu datang dari kalangan ulama 

muda yang terpengaruh dan bercita-cita 

memperbaiki Islam. Seperti Tuangku Nan 

Renceh, Tuangku Mensiangan di Tanah Datar, 

Saidi Muning dari Pasaman, dan beberapa tokoh 

penghulu serta Ninik-Mamak yang 

mendukungnya, seperti Penghulu Datuk 

Bendahara di Alahan Panjang, Peto Syarif 

Tuangku Mudo yang kemudian menjadi 

Tuangku Imam Bonjol, Tuangku Kubu Senang, 

Tuangku Lubuk Alung, dan sebagainya.9 

 Dengan adanya dukungan dan simpati 

dari berbagai lapisan masyarakat itu, mereka 

semakin meningkatkan gerakan. Pihak-pihak 

yang tidak setuju dengan gagasan pembaruan 

dan menentang dengan kekerasan, mulai mereka 

hadapi dengan kekerasan pula. Adalah Tuangku 

 
9 Ibid., 52 

Mansingan di Luhak Tanah Datar yang 

menyokong penggunaan kekerasan oleh 

kelompok pembaharu. Kemudian diketuai oleh 

Tuangku Nan Renceh sebagai pelopornya. 

Bersama Haji Miskin, dia berkhotbah dimana-

mana, mengharamkan kebiasaan menyabung 

ayam, berjudi, minum tuak, dan kemaksiatan 

lainnya. Khotbah mereka itu selalu diikuti 

dengan tindakan kekerasan. Tempat 

penyabungan ayam dibakar, tempat perjudian 

dihancurkan, peminum arak dihukum berat dan 

ajaran agama Islam harus diamalkan. 

Lebih lanjut mereka mengadakan 

ketentuan-ketentuan baru. Semua orang laki-laki 

dewasa harus memakai surban dan jubah putih. 

Mereka harus mempelajari al-Qur’an dengan 

baik. Setiap malamnya harus mengaji al-Qur’an, 

minimalnya satu juz. Kemana pun dan sedang 

mengahadapi tugas apa pun kitab suci al-Qur’an 

tidak boleh ditinggalkan. Umat harus 

mengamalkan ajaran Islam secara murni. Adat 

istiadat yang bertentangan dengan ajaran Islam 

harus dihapus dan diganti dengan hukum Islam. 

Sikap-sikap yang bersipat radikal tersebut 

tidak disetujui oleh seorang tokoh pelopor 

tarikat Naksabandiyah, Tuangku Kuto Tuo di 

Luhak Agam. Meskipun demikian, dia secara 

moral menyetujui ide pemikiran kaum 

pembaharu. Dengan fatwa-fatwanya, dia 

mengajak orang banyak untuk kembali pada 

ajaran Islam yang sebenarnya dengan 

meninggalkan khurafat dan bid’ah. 

Dalam rangka memperkokoh gerakan 

yang radikal itu, para kelompok pembaharu 



Ibnu Ali, Mujiburrahman 

6 

 

membentuk organisasi. Bersama Haji Miskin, 

Tuangku Nan Renceh membentuk Dewan 

Harimau Nan Selapan sebagaimana yang telah 

disebutkan sebelumnya untuk lebih 

mengkordinir gerakan. Seperti yang dicatat 

Hamka, H. Miskin sendiri merupakan anggota 

didalamnya. 

Dewan ini lebih lanjut berupaya mendapat 

dukungan dari Tuangku Kuto Tuo dengan 

meyakinkan dia akan kebenaran gerakan yang 

mereka lakukan. Tetapi hal demikian tidak 

dapat mengubah sikap Tuangku Kuto Tuo 

terhadap gerakan Padri ini. Perbedaan 

pandangan antara keduanya secara prinsipil 

merupakan dasar adanya perbedaan sikap itu. 

Tempat perbedaan itu bukan pada sisi 

moralnya, tetapi lebih pada aksi dan 

gerakannya. Dewan Harimau Nan Selapan 

segera menginginkan peraturan agama Islam 

diterapkan diseluruh negri. Jika perlu rencana 

itu harus dilaksanakan meski dengan jalan 

kekerasan sekaligus jika dengan cara demikian 

itu Islam bisa ditegakkan. 

Pandangan tersebut berbeda dengan 

Tuangku Kuto Tuo. Baginya, apabila telah ada 

orang yang beriman di suatu negri meski 

hanyalah seorang, maka negri itu tidaklah boleh 

diserang. Yang paling penting dalam suatu 

gerakan adalah menanamkan pengaruh. Jika 

dalam suatu negri itu ada ulama yang telah 

mampu menanamkan pengaruhnya, maka pintu 

gerakan akan lebih mudah. Sehingga hal ini 

akan menghindari pertentangan hebat antara 

agama dan adat istiadat setempat. 

  Tentu sikap demikian hanya 

mengundang rasa kecewa dari Dewan Harimau 

Nan Selapan. Mereka lebih lanjut pun 

menggencarkan gerakannya. Tuangku Nan 

Renceh dengan didampingi penasehatnya, Haji 

Miskin, dan penasehat militernya Haji Piobang, 

dan komandan lapangan Haji Sumanik, mulai 

menjalankan ketentuan-ketentuan. Tindakan 

keras semakin ditingkatkan. Negri-negri 

ditaklukkan. Sehingga dalam jangka waktu satu 

tahun, seluruh negri dalam wilayah Luhak 

Agam telah berada di bawah kekuasaan mereka. 

Sejak saat itu gerakan mereka muncul 

sebagai kekuatan politik. Tuangku Nan Renceh 

sendiri dikukuhkan oleh Dewan Harimau Nan 

Selapan dengan gelar al-Mujaddid.10  

Kemudian di setiap negri yang mereka 

kuasai ditetapkan ketentuan-ketentuan, antara 

lain: tidak boleh mencukur jenggot dan kalau 

melanggar maka didenda dua suku, gigi tidak 

boleh dipepat, kalau dilanggar maka didenda 

seekor kerbau, aurat laki-laki sampai ke lutut, 

kalau dilanggar didenda dua suku, dan 

perempuan yang tidak menutup muka maka 

didenda tiga suku.11 Saidi Muning yang terkenal 

dengan Tuangku Lintau mewajibkan laki-laki 

memakai pakaian serba putih, kepala digundul, 

dan memakai jenggot.12 

Gerakan mereka ini telah mempersempit 

kekuasaan kaum adat yang direfresentasikan 

penolakannya oleh kerajaan Pagaruyung. 

 
10 Ibid., 54 
11 Mamud Yunus. Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia. 

(Jakarta: Mutiara, 1974), 30 
12 Burhanuddin Daya. Gerakan Pemikiran Islam, 54 



Ibnu Ali, Mujiburrahman 

7 

 

Sehingga tak dapat dihindari gerakan yang 

menjelma menjadi kekuatan politik itu 

mengundang peperangan dengan kaum adat 

yang kemudian dikenal dengan perang Padri. 

Kaum adat yang mulai terdesak meminta 

bantuan pihak ketiga, yaitu kolonial Belanda 

dengan perjanjian akan menyerahkan kekuasan 

di tanah Minang. Belanda yang sejak semula 

mencari peluang, dengan cepat menerima 

permintaan itu. Kini peperangan tidak lagi 

berhadapan dengan kaum adat, tetapi dengan 

Belanda. Peperangan ini terjadi selama 16 tahun 

yang dimulai dari tahun1821-1837 M. 

Akhir dari gerakan Padri ini bukan lagi 

perjuangan bagaimana agar masyarakat 

mengamalkan ajaran Islam yang murni, 

menjauhi khurafat dan bid’ah sebagaimana yang 

diilhami oleh Wahabisme, akan tetapi beralih 

pada perjuangan bagaimana kuasa politik dapat 

dimenangkan melawan Belanda yang kafir yang 

hendak merebut tanah air dan kemerdekaan 

mereka. Rasa nasionalisme pun mulai tumbuh 

dari perjuangan mereka. 

Ide Pemikiran Pembaruan 

Selain upaya Amar Ma’ruf dan Nahi 

Mungkar, ide pembaharuan mereka dimulai 

pertama-tama dengan memperkenalkan 

madzhab Hambali yang mereka katakan suci 

murni.13 Dalam coraknya, upaya gerakan 

pemikiran ini sebenarnya lebih tepat disebut 

pemurnian sebagaimana Wahabisme di Arab 

Saudi, yang dengan ciri-cirinya menghapus 

 
13 Ibid., 52 

khurafat dan bid’ah yang terdapat di dalam 

masyarakat. 

Meskipun demikian, apa yang disebut 

gerakan Padri ini telah mengawali serta lebih 

lanjut mengilhami gerakan pemikiran 

pembaharuan Islam di Indonesia pada 

umumnya. Mereka telah mampu memperkokoh 

peranan Islam kedalam sistem sosial masyarakat 

dan memperkenalkan cara baru dalam berislam. 

Salah satu yang terpenting lainnya adalah 

memperkenalkan organisasi sebagai suatu ciri 

dalam gerakan pembaharuan Islam.  Dewan 

Harimau Nan Selapan merupakan organisasi 

Islam pertama di Sumatera Barat sebelum 

Thawalib.  

Setidaknya ada beberapa implikasi 

kemodernan yang dimunculkan oleh gerakan 

Padri ini. Ahmad Taufik mencatat 

kemodernanya terletak pada hal:14 

1. Keberanian menonjolkan ajaran Islam 

2. Meluruskan sesuai hukum Islam 

terhadap tradisi kaum adat yang sangat 

mengakar di tengah masyarakat, tetapi 

dalam praktik masih bertentangan 

dengan syari’ah. 

3. Menegakkan amar ma’ruf nahi mungkar 

dengan diimbangi alternatif kembali 

pada ajaran-ajaran murni tentang Islam, 

kendati kadang menempuh jalan 

kekerasan, seperti berperang. 

4. Mengembalikan kecintaan pada 

Rasulullah saw dengan menghidupkan 

pembacaan maulid Nabi saw secara 

besar-besaran sebagai pembalikan 

kecintaan yang berlebihan pada para 

wali dan kuburan-kuburannya. Meski 

demikian mereka tidak melarangnya. 

Ini sedikit membedakan antara Wahabi 

 
14Ahmad Taufik. Sejarah Pemikiran, 121 



Ibnu Ali, Mujiburrahman 

8 

 

dengan Padri, meskipun Padri sendiri 

diilhami oleh aliran Wahabi. 

5. Tentang sistem politik pemerintahan 

ternyata tidak terlalu kaku dan 

sentralistis, melainkan bersifat 

desentralistis dan moderat.15  

 

Kemunculan Kaum Muda Pembaharu 

Sekalipun Belanda telah berhasil 

mengakhiri perang Padri yang secara material 

ditutup pada tahun 1838 M dengan 

ditangkapnya Tuangku Imam Bonjol, akan 

tetapi masih belum mengakhirinya secara 

keseluruhan. Berakhirnya kaum Padri itu hanya 

menutup kekuasaan politik di Minangkabau. 

Upaya-upaya pembaharuan yang telah berhasil 

ditanamkan kaum Padri mulai tahun 1803-1820 

M masih meninggalkan jejak dan pengaruh 

dalam masyarakat.  

Dibukanya teruan Suez tahun 1870 M 

memperlancarkan hubungan antara kota suci 

Mekkah dengan Indonesia. Maka segala 

perkembangan yang terjadi, baik di Saudi 

Arabia maupun di pusat-pusat dunia Islam 

lainnya cepat sekali menarik perhatian pemuka-

pemuka Islam di Indonesia, khususnya di 

Minangkabau. Banyak orang-orang yang terdiri 

dari pelajar datang untuk menimba ilmu di 

pusatnya ini. Salah satu diantaranya adalah 

Ahmad Khatib, yang kemudian lebih dikenal 

dengan Syeikh Ahmad Khatib al-Minagkabawi. 

Pada tahun 1876 M dia pergi ke Mekkah 

untuk menunaikan ibadah haji dan belajar Islam. 

Dia tidak pernah kembali. Profesinya yang 

 
15Mengenai letak kemoderatannya dapat diketahui dari 

sikap Tuangku Imam Bonjol terhadap adat. 

kemudian menjadi guru tetap bagi madzhab 

Syafi’i sekaligus imam Masjidil Haram 

memiliki pengaruh bagi pelajar-pelajar Islam 

dari Indonesia.16  Banyak orang-orang dari 

tanah air yang belajar padanya. Bahkan Snock 

Hugornje, seperti dikutip Burhanuddin Daya, 

mengakui bahwa semua orang Indonesia yang 

naik haji pada saat Akhmad Khatib masih ada 

pasti mengunjungi beliau dan lebih dari itu 

berguru padanya selama bermukim di 

Mekkah.17 Dengan demikian dapat dikatakan 

bahwa Akhmad Khatib merupakan tokoh 

penting bagi kebangkitan umat Islam di 

Indonesia. 

Selain tersebut diatas, pengaruh-

pengaruhnya tersebar melalui buku-buku 

ditulisnya dalam bahasa Arab. Dalam banyak 

bukunya itu, gagasan pemikirannya lebih 

ditujukan pada dua aspek sasaran: 

1. Berupa penentangan terhadap hukum 

adat, terlebih pada hukum waris adat 

Minangkabau yang dianggapnya 

bertentangan dengan Islam dan dinilai 

sama dengan hukum waris pada zaman 

jahiliyah. Dalam aspek ini buku yang 

ditulisnya antara lain, Da’i al-Masmu’, 

yang disempurnakan dalam bahasa 

Melayu yang kemudian dilengkapi 

dengan faroidl-nya dengan nama, al-

Nahju al-Masyuru’ Li Tarjamati al-

Da’i al-Masmu’. 

2. Serangan terhadap ajaran tarikat 

Naksyabandiyah yang diangganya 

mengotori kemurnian Islam dan 

menyimpang dari al-Qur’an dan 

Sunnah. Buku yang ditulisnya antara 

lain, Izharu Dzaghli al-Kadzibin Fi 

Tasyabuhim Bi al-Shadiqin, al-Saif al-

 
16 Burhanuddin Daya. Gerakan Pemikiran Islam, 58 
17 Ibid., 63 



Ibnu Ali, Mujiburrahman 

9 

 

Battar Fi Mahqi Kalimat Ba’di Ahli al-

Ightirar, dan al-Ayatu al-Bayyinatu Lil 

‘Imuttashifin Fi Izalat Khurafat Ba’dli 

al-Muta’asshibin. 

 

Selain yang disebut diatas, banyak buku-

buku lain yang ditulisnya.18 

Serangan-serangan dari pemikirannya 

diatas ditujukan pada upaya pembaruan di 

daerah asalnya Sumatera Barat. Dia sendiri 

merupakan keturunan dari salah seorang hakim 

Padri. Pemikiran-pemikirannya inilah yang 

kemudian mempelopori lahirnya gerakan kaum 

muda pembaharuan di Sumatera Barat, yang 

disebut kaum mudo.  

Seperti halnya gerakan sebelumnya, 

generasi muda ini pun juga menghadapi 

tantangan dari kelompok tua yang disebut 

tradisonalis atau kaum tuo. Mereka kaum tua ini 

merupakan kaum ortodoks, yang tergabung 

dalam tarikat Naqsabandiyah. Dalam sejarah 

tercatat bahwa pertentangan antara kaum tua 

dan kaum muda ini pernah mengambil bentuk 

konflik terbuka di permulaan abad ke-20 M.19 

Dapat disebut misalnya pada tahun 1906 

M di Padang pernah diadakan perdebatan antara 

kaum tua dengan kaum muda. Kaum tua yang 

no tabene mempertahankan tarikat diwakili oleh 

Syeikh Khatib Ali, Khatib Sayyidin, Syeikh 

Bayang, Syeikh Seberang, Imam Masjid 

Ganting dan Syeikh Abbas. Sedangkan dari 

kelompok muda diwakili oleh H. Abdul Karim 

Amrullah, H. Abdullah Ahmad, dan Syeikh 

 
18 Ibid., 61 
19Abuddin Nata. Peta Keragaman Pemikiran Islam di 

Indonesia. (Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2001) cet 

ke-2, 153 

Daud Rasyid. Pada petemuan tersebut diwarnai 

oleh perdebatan sengit antara kedua kelompok 

sehingga yang semula menggunakan akal 

pikiran yang jernih berubah menjadi perdebatan 

yang penuh dengan emosi, saling menjatuhkan, 

dan mempertahankan pendapatnya. 20 

Pola kaum muda dalam menghadapi kubu 

tua tradisionalis ini cukup radikal dengan 

menggunakan metode pemahaman keagamaan 

kaum salaf garis Ibnu Taimiyyah dan 

Muhammad bin Abdul Wahab.21 Pemikiran 

mereka juga dipengaruhi oleh Muhammad 

Abduh dan Rasyid Ridha di Mesir. Hal ini 

kelihatan dari majalah al-Munir yang 

diterbitkan di Padang pada tahun 1911 M, 

dibawah asuhan H. Abdul Karim Amrullah, H, 

Abdullah Ahmad, dan H. Muhammad Taib.22 

Kaum muda ini juga menonjolkan 

pemikiran pada aspek penegakan citra 

kemurnian akidah Islam. Selain itu mereka 

menegakkan disiplin yang ketat terhadap konsep 

yang merongrong akidah Islam sendiri, seperti 

khurafat, bid’ah, pemuliaan kepada para wali 

secara berlebihan, termasuk kuburan-

kuburannya dan sebagainya.23 

Tokoh-tokoh kaum muda ini sebagaimana 

namanya telah disebutkan di atas, merupakan 

orang-orang terpelajar yang telah lama 

bermukim di Mekkah. Dalam menanamkan 

 
20Alaiddin Koto. Pemikiran Politik Perti. (Jakarta: Nimas 

Mutiara, 1997) cet ke-1, 24-26  
21Ahmad Taufik. Sejarah Pemikiran, 126 
22Harun Nasution. Islam Ditinjau dari Berbagai 

Aspeknya, Jilid II. (Jakarta: UI-Pres, 2002) edisi kedua, 

cet ke-1, 109-110 
23Ahmad Taufik. Sejarah Pemikiran, 125 



Ibnu Ali, Mujiburrahman 

10 

 

pengaruhnya, mereka lebih menekankan pada 

aspek pendidikan dalam memperbaiki kondisi 

umat Islam. Maka selain menerbitkan majalah 

al-Munir, mereka mendirikan lembaga-lembaga 

pendidikan agama yang modern. Walaupun 

masih berciri khas pesantren, tetapi mempunyai 

kurikulum, metode, dan pendekatan pengajaran 

yang lebih bersifat terbuka dan mutakhir, seperti 

mengunakan bahasa asing sebagai kata 

pengantar.24 Salah satu yang terkenal adalah 

Sumatera Thawalib yang dianggap sebagai 

kepanjangan tangan bagi gagasan pembaharuan 

mereka. 

Sumatera Thawalib merupakan lembaga 

pendidikan modern yang memang dirancang 

sebagai sarana menancapkan ide-ide 

pembaharuan di dalam masyarakat. Di samping 

itu, ia merupakan organisasi bagi perkumpulan 

ulama-ulama muda yang telah menerima 

bermacam pengaruh, terutama cara berfikir dan 

pendidikan Barat. Sarana inilah yang mengawali 

ide pembaharuan Islam di awal abad ke 20 M di 

Indonesia. 

Sebagai gerakan pemikiran, menurut 

Hamka terdapat beberapa masalah-masalah 

pokok yang menjadi sasaran pemikiran di 

lingkungan Sumatera Thawalib untuk 

diperbaharui dan dihilangkan dari kehidupanan 

umat Islam. Masalah-masalah tersebut dinilai 

tidak sesuai dengan ajaran Islam yang murni, 

merusak akidah, tidak berdasarkan pada ajaran 

 
24 Ibid., 125 

Islam, dan hanya membawa kebekuan. Masalah 

tersebut antara lain adalah:25 

a. Kenduri di rumah kematian 

b. Mentalkin mayat 

c. Membaca barzanji dengan berdiri 

d. Larangan memakai pakaian model 

Barat atau tasyabbuh. 

e. Menambah atau menempel Jum’at 

dengan shalat dzuhur di masjid. 

f. Wajib rukyah dan haram hisab 

g. Menggantikan sembahyang seseorang 

yang telah meninggal dunia 

h. Harus taklid dan tidak boleh ijtihad 

i. Masalah bid’ah, dan lain-lain yang 

berhunbungan dengan akidah. 

 

Reaksi-reaksi yang sangat tajam tentu 

datang dari pihak adat dan ulama-ulama tua 

yang tidak sepaham dengan mereka. Mereka 

dianggap telah keluar dari paham ahlus sunnah 

wal jama’ah karena telah mengikuti aliran 

Muktazilah dan berpaham Wahabiyah. Mereka 

telah dianggap sesat dan menghancurkan Islam 

karena telah terpengaruh pemikiran Muhammad 

Abduh.26 

KESIMPULAN 

Usaha kaum Padri terhadap pembersihan 

adat yang bertentangan dengan ajaran Islam 

sebenarnya lebih diilhami oleh pengaruh 

Wahabi, akan tetapi ada sedikit perbedaan 

dalam beberapa aspek, misalnya tidak 

dilarangnya ziarah ke kuburan. 

Ketentuan-ketentuan yang diadakan kaum 

Padri tentang ajaran Islam juga bersifat 

formalistik dan belum menyentuh pada 

 
25 Hamka. Ayahku, (Jakarta: Umminda, 1982) cet ke-4, 

102-105 dan 121-129 
26  Burhanuddin Daya. Gerakan Pemikiran Islam, 67 



Ibnu Ali, Mujiburrahman 

11 

 

persoalan-persoalan substantif. Dalam artian 

mereka hanya melihat ajaran Islam secara 

formal dan berupaya pula memformalkannya 

dalam kehidupan. Padahal Islam sebenarnya 

bersifat rahmatan lil’alamin. Tetapi wajah 

Islam yang demikian tersembunyi di antara 

kekerasan-kekerasan yang dilakukan di setiap 

kali mereka melancarkan dakwahnya. Disini 

bisa dilihat sebenarnya mereka merupakan 

orang-orang yang militan dalam beragama, 

meski faktanya mereka kurang memahami 

realitas sosial bagaimana dakwah itu 

ditanamkan yang seharusnya dilakukan dengan 

hikmah dan al-mauidzah hasanah. Mungkin 

kalau saat ini, gerakan seperti ini akan 

digolongkan pada kelompok kaum 

fundamentalis.  

Meskipun demikian upaya-upaya mereka 

ini telah mampu mengukuhkan Islam selama 

kurang lebih 17 tahun di tengah-tengah 

masyarakat mulai tahun 1803-1820 M. Dalam 

bentuk selanjutnya gerakan mereka itu 

meningkat pada kekuasan politik dengan 

menghadapi kontak fisik dengan kelompok adat 

dan kolonial belanda. 

Pengaruh gerakan kaum Pardi ini 

kemudian dilanjutkan pewaris pemikiran Padri 

yang datang sesudahnya, yang kemudian 

disebut dengan kaum muda pembaharu. 

Gerakan kaum muda atau biasa dikatakan Padri 

muda ini menampilkan wajah yang lebih 

lembut. Mereka terutama merupakan kaum 

terpelajar yang telah lama bermukim di 

Mekkah. Dalam pemikiran, mereka pun telah 

menerima bermacam pengaruh, termasuk 

pengaruh pemikiran Barat. Sehingga dikenal 

lebih rasional. Gerakan pemikiran mereka pun 

menjelma dalam bentuk organisasi pendidikan, 

yang paling terkenal diantaranya adalah 

Sumatera Thawalib.  

 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahmad Taufik. Sejarah Pemikiran dan Tokoh 

Modernisme Islam. Jakarta: PT. Raja 

Grafindo persada, 2005 

Abuddin Nata. Peta Keragaman Pemikiran 

Islam di Indonesia. Jakarta: PT Raja 

Grafindo Persada, 2001. Cet ke 2 

Alaiddin Koto. Pemikiran Politik Perti. Jakarta: 

Nimas Mutiara, 1997. 

Burhanuddin Daya. Gerakan Pembaharuan 

Pemikiran Islam, Kasus Sumatera 

Thawalib. Yogyakarta: Tiara Wacana 

Yogya, 1995 

Hamka. Ayahku. (Jakarta: Umminda, 1982) cet 

ke-4 

Harun Nasution. Islam Ditinjau dari Berbagai 

Aspeknya, Jilid II. (Jakarta: UI-Pres, 

2002) edisi kedua, cet ke-1 

Harun Nasution. Pembaharuan Pemikiran Islam, 

Sejarah Pemikiran dan Gerakan. (Jakarta: 

Bulan Bintang, 2003) 

Mamud Yunus. Sejarah Pendidikan Islam di 

Indonesia. Jakarta: Mutiara, 1974 

Taufik Abdullah. Islam di Indonesia. Jakarta: 

Tinta Emas, 1974 

http://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Sejara

h_Sumatera_Barat&oldid=6515589 

 

 

http://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Sejarah_Sumatera_Barat&oldid=6515589
http://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Sejarah_Sumatera_Barat&oldid=6515589

