AHSANA MEDIA

Jurnal Pemikiran, Pendidikan dan Penelitian Ke-Islaman

P-ISSN : 2354-9424 Vol. 9, No. 1 Februari 2023
E-ISSN : 2549-7642 http://journal.uim.ac.id/index.php/ahsanamedia

TRADISI NGUNJENG TANDHE’ DAN NILAI MODERASI BERAGAMA
(Studi di Kabupaten Sumenep Madura)
1Zaitur Rahem
Unstitut IImu Keislaman Annugayah Guluk Guluk Sumenep, Indonesia
Lzaiturranemmpdi@gmail.com

ABSTRAK

Konsep moderasi agama dalam sejumlah kajian keilmuan selama ini dijabarkan diantaranya
berupa cinta kasih antar sesama, harmoni, keseimbangan, keadilan, dan potensi moderasi lainnya.
Kerukunan umat beragama di kabupaten Sumenep sudah sejak lama terjalin. Hubungan baik antar
pemeluk agama yang satu dengan lainnya erat dan kuat. Bahkan kedekatan keeratan tersebut
berefek terhadap kesadaran masyarakat Madura untuk luwes dalam mengawinkan kebudyaan dan
praktik agama. Salah satunya adalah memadukan budya lokal dalam miniature praktik yang sarat
dengan ajaran agama Islam. Seperti kebiasaan ngunjeng tandhe’ pada hari pernikahan. Adapun
fokus penelitian ini adalah: pertama, sejak kapan kebiasan tandhe’ menjadi bagian integeral dari
praktik ajaran beragama masyarakat Sumenep. Kedua, Apa yang melatarbelakangi masyarakat
ngunjeng tandhe’ sebagai hiburan dalam walimatu al-Ursy? Ketiga, seperti apa wujud ajaran
pendidikan antiradikalisme pada budaya ngunjeng tandhe’ dan pertautan agama Islam dengan
budaya lokal? Keempat, apa dampak positif pergelutan agama dengan budaya lokal terhadap
kehidupan beragama masyarakat dalam konteks masyarakat? Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian lapangan. Objek yang diteliti adalah tradisi ngunjeng
tandhe’ yang dilaksanakan sejumlah warga di kabupaten Sumenep Madura. Penulis mengumpulkan
data melalui studi dokumentasi, interview dan observasi. Data yang dikumpulkan penulis analisis
secara baik dan sistematis.
Kata Kunci: Tradisi Ngunjeng Tandhe’, Moderasi

ABSTRACT

The concept of religious moderation in a number of scientific studies has so far been
elaborated on, including love between people, harmony, balance, justice, and other moderating
potentials. Religious harmony in Sumenep district has been established for a long time. Good
relations between followers of one religion and another are close and strong. Even this closeness
has an effect on the awareness of the Madurese people to be flexible in marrying culture and
religious practice. One of them is integrating local culture in miniature practices that are full of
Islamic religious teachings. As is the custom of nunjeng tanhe' on the wedding day. The focus of
this research is: first, since when did tandhe' customs become an integral part of the practice of
religious teachings. Second, what is the background of the people, Ngunjeng Tandhe' as
entertainment in Walimatu al-Ursy? Third, what is the form of anti-radicalism education teachings
in the ngunjeng tandhe culture and the link between Islam and the local culture? Fourth, what is the
positive impact of the struggle between religion and local culture on the religious life of the
community in the context of the local community? This research uses a qualitative approach with a
type of field research. The object under study is the ngunjeng tandhe' tradition which is carried out
by a number of residents in the Sumenep Madura district. The author collects data through
documentation studies, interviews and observations. The data collected by the author analyzes well
and systematically.
Keywords: Ngunjeng Tandhe' Tradition, Moderation


mailto:zaiturrahemmpdi@gmail.com

Zaitur Rahem

PENDAHULUAN

Ruh ajaran radikalisme sudah mulai
menjamah kawasanan pedalaman. Realitas itu
terlihat dari gerakan dan ajakan sejumlah
kelompok masyarakat melaksanakan praktik
ajaran (agama) dengan penafsiran yang statis.
Padahal, Islam merupakan dan menjadi agama
toleran dalam semua

ruang lingkupnya.

Termasuk,  toleran  terhadap  kebiasaan

masyarakat Pemeluknya. Kebiasaan ini, yang

dalam ajaran islam disebut urf dalam
praktiknya diterjemahkan  sesuai  logika
masyarakat ~ berdiam.  Kebiasaan  setiap

masyarakat dalam setiap tempat bermacam-
macam. Bahkan, aneka rupa. Kebiasaan ini bisa
berupa cara komunikasi, interaksi sosial,
berperilaku, dan cara menjaga mempraktikkan
ajarankeyakinan. Kebiasaan masyarakat sudah
ada beriringi dengan kehidupan manusia.
Kebiasaan masyarakat dalam setiap kawasan
dipandang sebagai potensi yang luar biasa bagi
prosesi kehidupan masyarakat. Iklim kehidupan
masyarakat sangat ditentukan oleh sekuat apa
bangunan kebiasaan dijaga dan dikembangkan.
Kebiasaan yang dianggap lebih awal dari semua
ornamen proses kehidupan masyarakat menjadi
tanda kuat bahwa masyarakat ada dan sudah
dibentuk oleh alam (kawasan).

Kebiasaan masyarakat ini mendominasi
prosesi  kehidupan  masyarakat. Karena
kebiasaan memiliki alur kerja yang independen,

maka kebiasaan ini pada akhirnya menjelma

menjadi  suatu  kepercayaan. = Masyarakat
memandang bahwa kebiasaan suatu komunitas
menjadi identitas bagi masyarakat yang lain.
dari

Kabisaan juga dianggap lebih awal

keyakinan ~masarakat terhadap Tuhannya.
Meski, pandangan ini sering terbantahkan oleh
satu kajian keilmuan tertentu. Seperti, misalkan
keyakinan terhadap Tuhan itu sudah menjadi
sesuat yang sangat dasar. Tanpa menafikan
asumsi-asumsi satu displin keilmuan, kebiasaan
menjadi harga mahal dalam sebuah komunitas.
Selain sebagai simbol identitas, kebiasyaan
menjadi jembatan agung yang menyatukan
setiap perbedaan setiap generasi. Kebiasaan
terus merambah ke setiap detak kehidupan
manusia. di kabupaten Sumenep pulau Madura
Jawa imur, kebiasaan masyarakat mendominasi
setiap irama kehidupan sosial. Salah satunya
adalah kebiasaan masyarakat di kabupaten
Sumenep menggelar tandhe’ pada saat hari
pernikahan. Kebiasaan ini sudah menjadi
warisan turun temurun dan menjadi gengsi
Meski

kabupaten Sumenep melaksanakan kebiasaan

identitas. tak semua kawasan di
ini, namun tandhe’ dalam prsoesi pernikahan
menjadi miniatur kebudayaan lokal universal.
Tandhe’ secara sepintas adalah kesenian
lokal.

perempuan yang memiliki

menari masyarakat Penari tandhe’
kemampuan di
bidang olah vokal dan gerakan. Pada periode
awal, sebelum kawasan kabupaten Sumenep

Madura Jawa timur memiliki porsi teritorial

63



Zaitur Rahem

formal, kebiasaan tandhe’ menjadi ornamen
kehidupan yang memiliki nila tawar tinggi. Di
kawasan kabupaten Sumenep, ada sejumah
kelompok perempuan tandhe’ yang profesional.
Para penandhe’ pada prinsipnya memberikan
sisi  kenyamanan karena menyumbangkan
nuansa hiburan kepada sohibul hajat. Selain itu,
sisi tandhe’ sebenarnya menjadi ruang ekpresi
bagi kalangan seniman di konteks lokal dalam
lokal
dalam tekstur tandhe’ mampu menjembanti

lokal.

Perjalanan tandhe’ dalam sejarah seni lokal

mengembangkan bakatnya. Seniman

kepentingan alam dan kebudayaan

kabupaten Sumenep Madura sangat panjang.
Bahkan, melalui tahapan seleksi alam dan
sosial yang ketat. Sebab, dalam kaca mata
kebudayaan lokal, tidak sembarag kegiatan seni
yang melibatkan kalangan kaum perempuan
bisa dianggap wajar. Pertarungan kuasa dan
komunikasi kebudayaan dalam kancah lokal ini
menjaring kesenian tandhe’ menjadi bagian dari
sebuah kebiasaan yang dianggap wajar.
Artinya, masyarakat bisa menerima kebiasaan
tandhe’ sebagai bagian dari hasil seleksi yang
tidak bertentangan dengan kebiasaan umum
masyarakat dalam konteks lokal.
Seiring perjalanan waktu, pergerakan
agama mulai masuk ke sejumlah ruang sosial
masyarakat. Agama mulai menjadi sesuatu
yang sangat menarik dan menjadi bagian
integeral dari kehidupan masyarakat di Madura.
Sebelum mengenal agama Islam, agama Hindu
dan Budha menjadi agama awal yang diterima

masyarakat kabupaten Sumenep Madura. Hal

itu terbukti dari rilisan sejarah yang

menegaskan, kabupaten Sumenep adalah
kawasan kerajaan yang memiliki afiliasi dengan
kerajaan Majapahit dan Sriwijaya pada masa
awal. Persinggungan masyarakat kabupaten

Sumenep dengan agama akhirnya
menyempurnakan perikehidupan bermasyarakat
mereka. Tanpa meninggalakan kebiasaan yang
sudah ada, praktik beragama berjalan melandasi
setiap aktifitas masyarakat kabupaten Sumenep.
Pada tahapan berikutnya, agama Islam hadir
mewarnai setiap jengkap kehidupan masyarakat
di kabupaten Sumenep. Nafas keyakinan dalam
aroma budaya lokal semakin terasa sejuk.
Masyarakat menemukan identitas keyakinan
yang toleran dengan kebiasan masyarakat lokal.
Agama Islam diterima karena sangat lentur,
namun membentuk karakter masyarakat religius
dalam wajah lokal. Salah satu wujud wajah
masyarakat beragama dalam wajah lokal,
prosesi pernikahan masyarakat Muslim yang
menerima hadirnya kebiasaan tandhe’.
Berangkat dari latar belakang masalah di
atas tersebut, perlu diajukan beberapa poin
Sebab,

penelitian merupakan sesuatu yang sangat

masalah. masalah dalam setiap

esensial. Menurut Guba, seperti dikutip Lexy J.
Moleyong (2013), masalah meruapakan suatu
keadaan yang bersumber dari hubungan antara
dua faktor atau lebih yang menghasilkan
situasi, tanda tanya, dan dengan sendirinya
memerlukan upaya dalam bentuk strategi
untuk  menemukan

ilmiah jawabannya.

Rumusan masalah dari penelitian ini sebagai
64



Zaitur Rahem

berikut: pertam, sejak kapan kebiasan tandhe’
menjadi bagian integeral dari praktik ajaran
beragama masyarakat kabupaten Sumenep
Kedua, apa yang

masyarakat di Kabupaten

Madura Jawa Timur?
melatarbelakangi
Sumenep ngunjeng tandhe’ sebagai hiburan
dalam walimatu al-Ursy? Ketiga, Seperti apa
wujud ajaran pendidikan antiradikalisme pada
budaya ngunjeng tandhe’ dan pertautan agama
Islam dengan budaya lokal kabupaten
Sumenep? Dan keempat, Apa dampak positif
pergelutan agama lokal

dengan budaya

terhadap kehidupan beragama masyarakat
dalam konteks masyarakat lokal kabupaten
Sumenep Madura?

Maksud dari penelitian tentang topik di
atas  untuk, pertama  Menguak dan
menghadirkan kepada publik fakta dan data
empiris perjalanan kesenian tandhe sebagai
bagian dari identitas lokal masyarakat
kabupaten Sumenep Madura. Kesenian ini juga
akan menjadi salah satu representasi dari
keberanian kaum perempuan Madura dalam
menampilkan potensi olah vokal dan gerakan.
Juga, untuk menghadirkan petilasan praktik

keberagamaan yang santun terhadap budaya

lokal dalam berbagai bentuknya. Kedua,
Mengetahui  faktor  prinsipil  kesukaan
masyarakat kabupaten Sumenep Madura

merayakan perayaan pernikahan anak-anaknya.
Ketiga, Menguak dan menggambarkan kepada
publik pesan-pesan agama Islam dalam
menjawab realitas masyarakat lokal. Kebiasaan

masyarakat yang menjadi nafas dan darah

dalam praktik kehidupan bermasyarakat bisa
diterima dalam bingkai ajaran agama Islam.
Keempat, Melihat sisi positif pertautan ajaran
agama Islam dengan masyarakat. Persingungan
masyarakat ini menjadi karakter khas yang lahir
dari keyakinan dan menjelma dalam praktik
kehidupan masyarakat lokal.
Tantangan Kerukunan Beragama di Abad 21
Kerukunan umat beragama di republik
ini menjadi salah satu pilar perekat bangsa.
Indonesia merupakan Negara Kesatuan yang
mampu menyatukan keragaman dalam ikatan
kuat falsafah dasar negara. Penelitian ini fokus
mengamati dan mengeksplorasi hubungan
bermasyarakat (hablum mina annas) Penduduk
dengan keyakinan (agama) berbeda di desa
Dungkek kecamatan Dungkek kabupaten
Sumenep. Kawasan yang masih merupakan
tanah Indonesia. Tali ikat keragaman beragama
yang menjadi kebanggaan bangsa Indonesia
sedianya perlu dihadirkan kepada wajah dunia.
Apalagi, dalam babakan ini, dunia melihat
Indonesia dianggap sebagai kawasan paling
toleran Pemeluk agamanya. Berbeda dengan
kehidupan beragama di luar negeri, keretakan
sosial

harmoni muntah begitu saja. Lalu,

bergulir menjadi perang dan pertumpahan
darah. Kedamaian seperti menjadi sesuatu yang
bernilai. Di saat, semua orang mulai diliputi
rasa benci dan amarah membabi buta.

Di sebuah kawasan pedalaman negeri
ini, namanya desa. Nyayian harmoni beragama
terus lantang disuarakan. Desa pada prinsipnya

merupakan lumbung ajaran moral dan tradisi
65



Zaitur Rahem
kehidupan. Dari desa lahir banyak referensi
ilmiah tentang kekayaan kultur, dialek, bahasa,
adat istiadat, dan ritual keagamaan, bahkan
tentang kekuatan menemukan esensi ber-tuhan.
Indonesia termasuk kawasan yang memiliki
kekayaan itu. Bahasa orang-orang desa adalah
bahasa alam. Sehingga, dalam perjalanannya,
miniatur kultur dan ritual keagamaan (baik
sebagai sebuah kewajiban hamba kepada Tuhan
atau kemanusiaan) yang dilaksanakan oleh
orang-orang pedesaan berdasar (terkadang)
faktor warisan leluhur. Di Madura, tepatnya di
desa Dungkek Kecamatan Dungkek kabupaten
Sumenep Madura Jawa Timur terdapat
komunitas warga yang setia menjaga ajaran
leluhur hingga bertahun-tahun lamanya.
Beragama di kawasan pedalaman
sebetulnya adalah menggerakan nilai (substansi
normatif). Kerangka ini terlihat dari corak,
tipologi, dan karakter beragama masyarakat
pedalaman (Desa/Kampung). Tak peduli warga
di satu Desa/Kampung memiliki keyakinan
agama berbeda-beda, nilai-nilai kepercayaan
terhadap Tuhan Yang Maha Kuasa mereka akan
menjadi nafas dan darah dalam berkehidupan.
Agama, sebagaimana misi awalnya, menebar
kedamaian dan keindahan. Mengapa beragama
di perkampungan sangat tenteram? Hal itu,
memiliki

salah satunya karena pedesaan

kekuatan tradisi alamiah yang mengikat

keberagamaan. Tradisi yang lahir dari alam dan
menjadi  warisan  turun  teumuran ini
membendung rasa arogansi Pemeluk beragama.

Sehingga, jarang didengar orang kampung

bentrok dengan alasan beda agama. Justru
sebaliknya, mereka bisa berbaur dalam rasa,
simpati, dan empati yang sama.

Meluruskan Paradigma Beragama: Dari
Sekedar pemahaman bi al-lisan (tekstual) ke
bi al-hal (kontekstual)

Pemeluk agama Islam selama ini

didatasebagai komunitas terbanyak. Daftar
internasional, Indonesia termasuk salah satu
negara dengan warga beragama Islam. Pemeluk
agama Islam menyebar dari daerah Sabang
sampai Merauke. Secara matematis, kuatitas ini
akan mampu menggerakkan peradaban dan
semua lini kehidupan dalam satu kuasa
komunitas (Muslim). Akan tetapi, faktanya
tidak seperti yang dibayangkan. Jumlah yang
besar belum mampu menjawab harapan-
harapan yag sering muncul. Ada sekian alasan
klise mengapa semua itu terjadi. Mulai dari
keterbatasan ruang ekspresi, sarana, dan ruang
gerak yang terus kompetitif. Padahal, umat
Islam sudah memiliki banyak bekal untuk
menata dan menggerakkan peradaban. Konsep
ajaran tidak perlu diragukan kedahsyatannya.
Jumlah banyak dan hampir semua status sosial
bisa direbut.

Jumlah besar dan mapannya ajaran tidak
menjamin melahirkan peradaban baru. Hal itu
selama, pelaku ajaran tidak mau bergerak
melakukan perubahan dengan ekspresi konteks
yang sedang dihadapi. Kemajuan yang dicapai
oleh Nabi

cambuk bagi umat Islam di Indonesia. Data

Muhammad Saw bisa menjadi

sejarah, keberadaan kawasan Arab pada masa

awal diliputi oleh ‘halimun kebodohan’. Meski
66



Zaitur Rahem

pada masa sudah ada potensi peradaban, namun
para Pelaku peradaban belum bisa beranjak dari
‘kejumudannya’. Perubahan itu susbtansinya
adalah ruang ekspresi. Perubahan lahir dari cara
pandang seseorang menyikapi persoalan yang
sedang dihadapi. Rasulullah Saw. pada masa
dakwahnya maju sebagai Pelaku peradaban.
Beliau berani melakukan perubahan cara
pandang dan ekspresi warga Makkah. Dari
kebiasaan menyembah mahluk Tuhan (berhala)
kepada menyembah sang Khaliq (<). Selain
itu, perubahan mindset (paradigma) memahami
ajaran agama juga dilakukan oleh Nabi
Muhammad Saw.

Perubahan dan gerak ekpresi yang
dilakukan oleh Nabi Muhammad Saw tidak sia-
sia. Tembok budaya jahiliyah yang sangat kuat
berhasil runtunh dan mampu digantikan oleh
peradaban Islam. Sebuah peradaban baru yang
menandai lahirnya dialektika dan dinamisasi
peradaban keislaman (4 Ss Y1 4 %) Konsep
baru yang dilancarkan oleh Nabi Muhammad
Saw ini yang kemudian mengantarkan umatnya
berada dipuncak kejayaan dunia. Yaitu pada
Umayyah (40
H/661M-120 H/737 M) dan Abbasiyah (750 M-

1258 M), Pada kedua masa pemerintahan ini,

mada pemerintahan Bani

puncak ilmu pengetahuan, perekonomian, dan
semua sendi sosial bisa digerakkan. Kita pun
hari ini  bisa

menggerakkan  peradaban-

peradaban itu dengan catatan ada motivasi dan

1 Philip K. Hitty, History of the Arab, Jakarta: Serambi,
2016. Hlm. 358

komitmen untuk melakukan perubahan.
Perubahan itu dimulai dari cara melaksanakan
ajaran agama, dari praktik yang sifatnya
sekedar ritual verbal ke praktik kontekstual.
Apa ritual verbal? Penulis mengamati,
praktik ajaran agama selama ini hanya
dipandang sebagai kewajiban terbatas. Beramal
hanya kepentingan akhirat. Tanpa mau peduli
dengan persoalan bumi. Konsepsi ushul figh
megistilahkan, praktik demikian dengan J ¢t
aal gl (e il JSl Teori yang dipraktikkan
jauh lebih baik dari sekedar teori tanpa ada
aksi). Energi ritual pada prinspnya adalah
penguatan internal. Namun, ritual verbal akan
memiliki energi dimensioanl ketika
dipraktikkan dengan aksi kontekstual. Konsep
tarbiyatu al-Islamiyah yang dimiliki umat
Islam menuntut untuk bisa menjawab berbagai
persoalan  konteks zamannya. Pergeseran
paradigma menelaah agama hanya untuk
kepentingan penguatan internal (ritual verbal)
ke paradigma beragama secara dimensional
menjadi

jawaban dari sejumlah persoalan

keagamaan di Indonesia.
diakui,

gengsi sosial, pendidikan yang tidak maksimal,

Meskipun harus

masalah lainnya seperti persoalan

dan keterbatasan perekonomian  memicu

yang
(dangkal). Dalam kurun waktu terakhir ini,

lahirnya penafsiran  agama statis
goncangan masalah keagamaan di berbagai
dunia adalah keterbukaan menerima sebuah
penafsiran baru tentang ajaran agamanya. Umat
Islam di Indonesia memiliki ruang ekspresi

sangat lepas dan luas untuk menjadi pelaku
67



Zaitur Rahem

perubahan. Termasuk menekan gesekan
kerukunan umat beragama di semua kawasan
tanah air. Caranya, apabila dengan gerakan
ilmu pengetahuan dan kelengkapan sarana tidak
mempan, maka lewat praktik ajaran agama

perubahan bisa dilaksanakan?.

Tabel 2: Kerangka Kerja Mempraktikkan
Ajaran Agama

Tradisi Ngunjeng Tandhe’ pada Walimatul

Ursy

Pulau Madura merupakan daerah yang
berada di propinsi Jawa Timur. Pulau
Maduramemiliki empat kabupaten, yaitu

kabupaten Bangkalan, Sampang, Pamekasan,
dan Sumenep. Madura selama ini dikenal
sebagai daerah pulau dengan seribu kebudayaan
masyarakatnya. Dalam catatan data nasional,
potensi kawasan Madura, dan Potensi
manusianya mampu bersaing dengan kawasan
di luar Madura. Bahkan, sejumlah putra Madura
bisa duduk di pemangku kuasa senayan dengan

jabatan yang strategis. Sebut saja mereka

2 Micahel Laffan, Sejarah Islam di Nusantara,
Yogyakarta: Bentang, 2016. Hlm. 45-79

diantaranya adalah Pak Mahfud MD asal
MH Said Abdullah
ketua Banggar DPR RI, Ahsanul Qasasi ketua

kabupaten Pamekasan,

BPK RI, dan sejumlah nama keren yang berasal
dari daerah Madura.

Potensi dan prestasi masyarakat Madura
ini menambah espresi dan kharisma Madura
sebagai tanah luar biasa. Selain memiliki
potensi alam dan prestasi di bidang sumber
daya manusia, Madura selama ini juga dikenal
sebagai lumbung kebudayaa masyarakat lokal
di nusantara. Salah satu kebudayaan tersebut
adalah aneka tradisi yang terlaksana di tengah
masyarakat Madura. Tradisi yang selama ini
juga dianggap penuh dengan nilai pendidikan,
moral, sosial, spiritual adalah kebiasaan
sebagain warga Madura ngunjeng tandhe’ saat
prosesi walimatul usry (pernikahan). Tradisi
ngunjeng tandhe’ saat prosesi walimatul usry
menjadi potret keberanian warga Madura dalam
menyandingkan kebudayaan dengan praktik
beragama. Selain itu, tradisi ngunjeng tandhe’
saat prosesi walimatul usry di kalangan
masyarakat Madura ini juga menjadi simbol
sikap moderat warga pedalaman yang tidak ada
kata syarat. Kerukunan mereka abadikan dalam
aktualiasi kehidupan sehari-hari.

Kebiasaan ngunjeng tandhe’ saat prosesi
walimatul usry sebenarnya sudah sejak lama
dilaksanakan.  Khususnya, di  kawasan
kabupaten Sumenep. Kebiasaan ini memiliki
dasar sosiologis dan ekologis. Jika dilihat dari
data sejarah, ngunjeng tandhe’ saat prosesi

walimatul usry sebenarnya pada awalnya

68



Zaitur Rahem
merupakan relasi masyarakat Madura dengan
sejarah kerajaan yang pernah ada di kabupaten
Sumenep Madura. Perlu penulis tegaskan,
ngunjeng tandhe’ saat prosesi walimatul usry
selama ini masih dilakukan oleh warga yang
ada di kecamatan Kalianget, Batang-batang,
Ambunten, Ganding, dan Saronggi. Tradisi
ngunjeng tandhe’ saat prosesi walimatul usry
dianggap sebagai ekspresi kegembiraan warga
dalam menyambung acara sakral perkawinan.
Tandhe’ adalah istilah seni di bidang
tarik suara dan tarian. Tandhe’ sama dengan

tayub atau sinden. Akan tetapi tandhe’ yang

digelar di Madura meiliki corak khas
kemaduraan. Tarik suara lagunya
mempergunakan logat lokal Madura. Lagu

dalam tandhe’ disebut dengan kecung. Kecung

sendiri dilagukan dengan irama mendayu-
mendayu. Bagi sebagian orang yang memahami
makna lagu, kecung dianggap memiliki aura
mistis dan baha ibu yang sangat dalam sekali.
Sedangkan seniman yang melakukan tandhe’
dan kecung biasa disebut dengan biduan.
Biduan tandhe’ dari hasil pengamatan Peneliti
adalah sosok perempuan berbakat dengan latar
belakang studi di luar seni dan music. Para
biduan mampu melantunkan kecung secara
otodidak. Realitas ini menjadi catatan penting,
bahwa pendidikan dari alam memiliki kekuatan
yang takkalah dhasyat dari tahapan pendidikan
di kelas-kelas. Terbukti, sejumlah biduan yang

tergabung dalam kelompok tandhe di kabupaten

Sumenep Madura sangat profesional dalam
menekuni keahliannya. 3

Integerasi Praktik Beragama
Kebudayaan Warga Pedalaman
Sejarah manusia tidak pernah lepas dari

dan

masalah. Konflik. Baik konflik sekterianitas,
ideologitas, kulturalitas, dan gesekan kekuasan.
Efek dari konflik semuanya mengarah kepada
kedzaliman manusiawi. Pada saat konflik

memanas, perang terjadi, banyak korban

berjatuhan. Nyawa melayang, orang tua
kehilangan anak dan keluarga, dan masa depan
buram. Konflik manusia dalam beberapa kurun
terakhir sudah mencabik-cabik ruh kedamaian
universal. Dari realititas ini, ada beberapa hal
yang sedianya perlu mendapat sorotan Kkita
(intelektual). formal

Pertama, hukum

kemanusiaan dalam Islam. Kajian tentang
aturan baku persoalan hukum dengan literatur
teologis membuat ruang dialog lepas dan bebas
antar teks dan kontp. eks. Selama ini ada
kekeliruan tafsir terhadap teks teologis yang
berakibat pada aplikasi negatif kontekstual.
Teks agam sepertinya hanya berlaku untuk
Padahal, teks

diturunkan langit bagi kepentingan masyarakat

kepentingan langit. agama
bumi.
Kedua, jihad, konflik dan

perdamaian. Salah satu isu mahaheboh dalam

tentang

tahun terakhir, persepsi dan asumsi jihad yang
keliru. Ruh jihad dalam ekspresi salah tafsir

membuat gaduh relasi sosial. Masyarakat

3 Alwi Shihah, Islam dan Kebhinekaan, Jakarta:
Gramedia, 2019. 67

69



Zaitur Rahem
tertekan dan merasa miris memaknai jihad.
Sebab, selama ini jihad oleh sekelompok orang
hanya diasumsikan sebagai perang senjata.
Bom dan bahan kimia mematikan. Dampak
negatif, perang di sejumlah negara di dunia
(Islam) tidak pernah kunjung selesai. Penulis
kira, jihad perlau dikaji pada wilayah lebih
humanis. Sehingga, substansi jihad menjadi ruh
dalam  beraktifitas.

Merangkul  banyak

komponen dalam bingkai kesamaan pandang

dalam berkehidupan; hidup berjihad
membangun kedamaian untuk semesta.
Ketiga, rekonsilasi pasca konflik.

Masalah dalam bangunan kehidupan umat
manusia tidak akan pernah hilang. Akan tetapi,
memediasi masalah untuk mencapai bangunan
kehidupan lebih manusiawi menjadi salah
bentuk ikhtiar manusia terdidik. Harus diakui,
konflik kemanusiaan di sejumlah kawasan
Indonesia berlatar persoalan yang berkaitan
Konflik

namunpeta ishlah harus dikabarkan. Sehingga,

dengan relasi sosial. itu  wajar

konflik serupa tidak terjadi lagi pada masa

berikutnya.
Keempat, aktualisasi diri  melalui
gerakan  perdamaian. Riilnya,  konsep

perdamaian bisa dilacak dengan mudah dalam
ajaran teologis Islam. Akan tetapi, metamorfosa
ajaran hanya bisa terwujud melalui aksi
lapangan. Agama sebenarnya menjadi cara
terakhir mencegah konflik dan menumbuhkan
perdamaian universal. Antara warga berbeda
kultur dan ideologi namun bisa hidup rukun. Di

negeri yang bernama Indonesia ini.

Bumi adalah bagian terkecil dari
komponen alam. Di luar kehidupan bumi masih
ada kehidupan yang lain. Masyarakat bumi
yang

adalah planet terjauh yang

selama ini menyadari, bahwa bumi
mereka diami
memiliki keterikatan dengan planet-planet yang
lain. Dalam ekosistem tata surya, bumi
dikelilingi oleh sejumlah planet, salah satunya
matahari dan bulan. Kondisi ini menjadi tanda
bahwa kehidupan di bumi bukan kehidupan
kekal. Manusia di bumi akan purna. Buku ini
mengutarakan kedahsyatan ajaran metafisik
untuk kelangsungan hidup di muka bumi.
Bagaimana manusia di bumi beraktualisasi
dengan tempat yang didiami, apa tugas dan
kewajiban selama berada di bumi, dan mengapa
harus hidup di bumi?

Syekh Abdul Hamid al-Anquri ( ulama

abad ke 8 H) di dalam karya Munyag al-

Wa’izhin ~ wa  Ghunyah  al-Muttha’izzhin
(terjemah)  menegaskan, Kalimat tauhid
lailahaillallah  memiliki energi  universal.

Kalimat tauhid ini adalah kalimat yang
memiliki rahasia spiritualitas bagi orang yang
memaknainya. Kalimat  tauhid  bukan
sembarang bacaan. Alasannya, di dalam lafald
tauhid ini seseorang akan menemukan kekuatan
mtafisik yang mahadahsyat. Nilai-nilai penting
yang terkandung di dalam kalimat tauhid ini
adalah kepasrahan terhadap sang pencipta.
Ajaran moral spritualitas dari kalimat tauhid
adalah mengenal Tuhan dengan sepenuh jiwa
raga. Dalam ualasan tentang kalimat tauhid ini

juga dijelaskan tentang keistimewaan utusan
70



Zaitur Rahem
Allah Muhammad Saw. Orang yang membaca
dan mengaktualisasikan nilai-nilai dari kalimat
tauhid akan menemukan ketangan batin. Baik
di dunia dan di alam akherat kelak.

Bertuhan dengan baik salah satu cirinya
Syekh  Abdul

mengetahui

menurut Hamid al-Anquri

siapa Tuhan. Mengenal dan
mengetahui Tuhan dengan mengkaji kalimat
tauhid. Kalimat tauhid ini dipandang sebagai
kunci pembuka surga yang dijanjikan Tuhan
bagi setiap hamba yang tulus beribadah.
Rahasia kalimat tauhid substansinya adalah
pengungkapan Tuhan dari wujud praktik
kepatuhan. Fakta yang terjadi, banyak orang
yang mengaku bertuhan namun tidak mau
mengenal dan mengetahui siapa Tuhannya.
Sehingga, realitasnya, menusia bertuhan tidak
menjalankan perintah Tuhan. Ketundukan dan
kepasrahan Tuhan

kepada mengarahkan

individu  mampu  mengungkap  rahasia
kehidupan yang lain. Pada kajian selanjutnya,
Syekh  Abdul

tentang

Hamid al-Anguri membahas
ikhlas dan
kepatuhan manusia terhadap Tuhan adalah
ikhlas.

diimplementasikan dengan bahasa ikhlas. Akan

rahasia ilmu. Puncak

Moralitas spiritualitas bisa

tetapi, untuk mendapatkan dan mencapai
wilayah (magam) ikhlas ini sulitnya minta
ampun. Seseorang harus berusaha semaksimal
Syekh  Abdul

mengajarkan lewat karya ini, ikhlas bisa dengan

mungkin. Hamid al-Anquri

mudah didapatkan dengan jalan ilmu.

Seseorang bisa mendekati dan tahu Tuhannya

dengan ikhlas dengan ilmu syariat yang
sempurna.

Energi ilmu bagi sang Pencari Tuhan
memiliki Pencari

Tuhan

peranan sangat dominan.

yang
pengetahuannya dengan bibingan yang benar.

berilmu  mempergunakan
Sebab, ilmu akan menggiring seseorang bisa
tergerak dan mengendalikan dirinya. Demikian
sebaliknya, orang yang mencari Tuhan tanpa
ilmu akan tersesat. Perbedaannya sangat tipis,
orang yang berilmu mengenal Tuhan dengan
moral. Sedangkan orang yang tidak memiliki
ilmu mengenal tuhan sebatas oral (mulut).
Sehingga pada puncaknya, orang berilmu
mampu menjalankan ajaran Tuhan dengan baik
dan benar. Lewat kata dan tingkah lakunya.

Sementara orang yang tidak berilmu hanya

melaksanakan ajaran Tuhan sampai di
perkataan saja.
Penutup

Berdasarkan  anaslisis yang telah

disampaikan di atas, maka bisa disimpulkan
bahwa: pertama, tradisi ngujeng tandhe’ dalam
kegiatan walimatul ursy di di tengah masyarakat
Madura sudah sejak lama terlaksana. Tradisi
ngunjeng tandhe’ dalam pernikahan di kalangan
masyarakat Madura juga sudah ada sejak awal.
Bahkan dari data yang ada, tradisi ngunjeng
tandhe di kalangan masyarakat ada seiring
islamisasi yang masuk ke pulau Madura. Kedua,
Latar belakang Tradisi ngunjeng tandhe’ di
kalangan masyarakat Madura karena pengaruh
turun temurun warisan budaya pra Islam.

71



Zaitur Rahem
Sebelum islamisasi masuk Madura, tradisi yang
asuk melalui pulau Jawa sudah mendominasi
kehidupan warga kabupaten Sumenep Madura.
Tradisi yang ada sebagian besar adalah tradisi
yang dekat dengan ajaran Hindu dan Budha.
Ketiga, tradisi ngunjeng tandhe’ memiliki pesan
moderatisme komunitas Madura. Meski lahir
dari budaya di luar keyakinan warga kabupaten
Sumenep, namun Tradisi ngunjeng tandhe’ bisa
dengan kuat

bersanding dengan sejumlah

yang
Islam. Wujud pendidikan

praktik kegiatan agama masyarakat
notabena adalah
antiradikalisme itu adalah keterbukaan dalam
menyandingkan kultur dan ajajaran agama
dalam rentang waktu yang bertahan sangat lama
sekali.  Keempat, Dampak pemahaman
masyarakat yang menjungjung pesan Tradisi
ngunjeng tandhe’ adalah kesadaran menjaga
secara kuat jalinan persaudaraan antarsesama
warga di kabupaten Sumenep. Pada rentang
kehidupan social yang sangat panang, warga di
kabupaten Sumenep belum pernah mendapat
musibah berupa konflik antar warga atas nama
perbedaan pandangan tentang budaya dan
keyakinan.
Potret kerukunan dan sikap moderas
Madura di

memotivasi semua pihak di Indonesia untuk

warga atas setidaknya bisa
merawat kerukunan. Rekomendasi dari kajian
ini ialah, untuk pendidik hendaknya konsep
pendidikan antiradikalisme dalam setiap tradisi
yang ada di kalangan masayrakat lokal (seperti
masyarakat Madura) supaya bisa diterapkan

untuk diajarkan kepada peserta didik dari mulai

tingkat dasar hingga perguruan tinggi, atau
bahkan masyarakat umum, sebagai bagian dari
pembangunan karakter

pendidikan bangsa.

Sebab negeri Indonesa merupakan negara

majemuk  dengan  keragaman  keyakinan
umatnya yang sudah ada sejak zaman daulu.
Untuk semua generasi muda di seluruh
tanah air Indonesia supaya konsep pendidikan
antiradikalisme tersebut mampu
diimplementansikan dalam kehidupan sehari-
hari. Sehingga kehidupan umat beragama di
tanah air Indonesia bisa selalu berada di dalam
posisi  penuh  dengan  kedamaian  dan
kesejahteraan. Terutama warga muda Madura
senantiasa  bisa  menterjemahkan  setiap
dijadikan

landasan untuk menjaga kehidupan aman dan

pendidikan antiradikalisme bisa
toleran masyarakat di Madura. Sedangkan untuk
akademisi: Hendaknya hasil penelitian ini dapat
dijadikan sebagai salah satu referensi untuk
menguatkan konsep pendidikan moderasi di
beberapa literatur akademik yang belum dibahas
secara luas. Yang terakir, untuk peneliti

hendaknya pendidikan antiradikalisme ini

dijadikan bahan kajian tentang berbagai disiplin
pengetahuan yang dasarnya krusial diketahui
dari beberbagai bidang pengetahuan keislaman

yang terkandung di dalamnya.

DAFTAR PUSTAKA

Philip K. Hitty, History of the Arab, Jakarta:
Serambi, 2016.
Micahel Laffan, Sejarah Islam di Nusantara,
Yogyakarta: Bentang, 2016.
Alwi Shihah, Islam dan Kebhinekaan, Jakarta:
Gramedia, 20109.
72



