
 AHSANA MEDIA 
 Jurnal  Pemikiran, Pendidikan dan Penelitian Ke-Islaman 
              
P-ISSN : 2354-9424       Vol. 9, No. 1 Februari 2023 
E-ISSN : 2549-7642               http://journal.uim.ac.id/index.php/ahsanamedia

  

    
 

 

TRADISI NGUNJENG TANDHE’ DAN NILAI MODERASI BERAGAMA 

(Studi di Kabupaten Sumenep Madura) 
1Zaitur Rahem  

1Institut Ilmu Keislaman Annuqayah Guluk Guluk Sumenep, Indonesia 
1zaiturrahemmpdi@gmail.com 

 

ABSTRAK 

Konsep moderasi agama dalam sejumlah kajian keilmuan selama ini dijabarkan diantaranya 

berupa cinta kasih antar sesama, harmoni, keseimbangan, keadilan, dan potensi moderasi lainnya. 

Kerukunan umat beragama di kabupaten Sumenep sudah sejak lama terjalin. Hubungan baik antar 

pemeluk agama yang satu dengan lainnya erat dan kuat. Bahkan kedekatan keeratan tersebut 

berefek terhadap kesadaran masyarakat Madura untuk luwes dalam mengawinkan kebudyaan dan 

praktik agama. Salah satunya adalah memadukan budya lokal dalam miniature praktik yang sarat 

dengan ajaran agama Islam. Seperti kebiasaan ngunjeng tandhe’ pada hari pernikahan. Adapun 

fokus penelitian ini adalah: pertama, sejak kapan kebiasan tandhe’ menjadi bagian integeral dari 

praktik ajaran beragama masyarakat Sumenep. Kedua, Apa yang melatarbelakangi masyarakat 

ngunjeng tandhe’ sebagai hiburan dalam walimatu al-Ursy? Ketiga, seperti apa wujud ajaran 

pendidikan antiradikalisme pada budaya ngunjeng tandhe’ dan pertautan agama Islam dengan 

budaya lokal? Keempat, apa dampak positif pergelutan agama dengan budaya lokal terhadap 

kehidupan beragama masyarakat dalam konteks masyarakat? Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian lapangan. Objek yang diteliti adalah tradisi ngunjeng 

tandhe’ yang dilaksanakan sejumlah warga di kabupaten Sumenep Madura. Penulis mengumpulkan 

data melalui studi dokumentasi, interview dan observasi. Data yang dikumpulkan penulis analisis 

secara baik dan sistematis. 

Kata Kunci: Tradisi Ngunjeng Tandhe’, Moderasi 

 

ABSTRACT 

The concept of religious moderation in a number of scientific studies has so far been 

elaborated on, including love between people, harmony, balance, justice, and other moderating 

potentials. Religious harmony in Sumenep district has been established for a long time. Good 

relations between followers of one religion and another are close and strong. Even this closeness 

has an effect on the awareness of the Madurese people to be flexible in marrying culture and 

religious practice. One of them is integrating local culture in miniature practices that are full of 

Islamic religious teachings. As is the custom of nunjeng tanhe' on the wedding day. The focus of 

this research is: first, since when did tandhe' customs become an integral part of the practice of 

religious teachings. Second, what is the background of the people, Ngunjeng Tandhe' as 

entertainment in Walimatu al-Ursy? Third, what is the form of anti-radicalism education teachings 

in the ngunjeng tandhe culture and the link between Islam and the local culture? Fourth, what is the 

positive impact of the struggle between religion and local culture on the religious life of the 

community in the context of the local community? This research uses a qualitative approach with a 

type of field research. The object under study is the ngunjeng tandhe' tradition which is carried out 

by a number of residents in the Sumenep Madura district. The author collects data through 

documentation studies, interviews and observations. The data collected by the author analyzes well 

and systematically. 

Keywords: Ngunjeng Tandhe' Tradition, Moderation 

mailto:zaiturrahemmpdi@gmail.com


Zaitur Rahem 

63 

 

 

PENDAHULUAN 

Ruh ajaran radikalisme sudah mulai 

menjamah kawasanan pedalaman. Realitas itu 

terlihat dari gerakan dan ajakan sejumlah 

kelompok masyarakat melaksanakan praktik 

ajaran (agama) dengan penafsiran yang statis. 

Padahal, Islam merupakan dan menjadi agama 

toleran dalam semua ruang lingkupnya. 

Termasuk, toleran terhadap kebiasaan 

masyarakat Pemeluknya. Kebiasaan ini, yang 

dalam ajaran islam disebut urf dalam 

praktiknya diterjemahkan sesuai logika 

masyarakat berdiam. Kebiasaan setiap 

masyarakat dalam setiap tempat bermacam-

macam. Bahkan, aneka rupa. Kebiasaan ini bisa 

berupa cara komunikasi, interaksi sosial, 

berperilaku, dan cara menjaga mempraktikkan 

ajarankeyakinan. Kebiasaan masyarakat sudah 

ada beriringi dengan kehidupan manusia. 

Kebiasaan masyarakat dalam setiap kawasan 

dipandang sebagai potensi yang luar biasa bagi 

prosesi kehidupan masyarakat. Iklim kehidupan 

masyarakat sangat ditentukan oleh sekuat apa 

bangunan kebiasaan dijaga dan dikembangkan. 

Kebiasaan yang dianggap lebih awal dari semua 

ornamen proses kehidupan masyarakat menjadi 

tanda kuat bahwa masyarakat ada dan sudah 

dibentuk oleh alam (kawasan). 

Kebiasaan masyarakat ini mendominasi 

prosesi kehidupan masyarakat. Karena 

kebiasaan memiliki alur kerja yang independen, 

maka kebiasaan ini pada akhirnya menjelma 

menjadi suatu kepercayaan. Masyarakat 

memandang bahwa kebiasaan suatu komunitas 

menjadi identitas bagi masyarakat yang lain. 

Kabisaan juga dianggap lebih awal dari 

keyakinan masarakat terhadap Tuhannya. 

Meski, pandangan ini sering terbantahkan oleh 

satu kajian keilmuan tertentu. Seperti, misalkan 

keyakinan terhadap Tuhan itu sudah menjadi 

sesuat yang sangat dasar. Tanpa menafikan 

asumsi-asumsi satu displin keilmuan, kebiasaan 

menjadi harga mahal dalam sebuah komunitas. 

Selain sebagai simbol identitas, kebiasyaan 

menjadi jembatan agung yang menyatukan 

setiap perbedaan setiap generasi. Kebiasaan 

terus merambah ke setiap detak kehidupan 

manusia. di kabupaten Sumenep pulau Madura 

Jawa imur, kebiasaan masyarakat mendominasi 

setiap irama kehidupan sosial. Salah satunya 

adalah kebiasaan masyarakat di kabupaten 

Sumenep menggelar tandhe’ pada saat hari 

pernikahan. Kebiasaan ini sudah menjadi 

warisan turun temurun dan menjadi gengsi 

identitas. Meski tak semua kawasan di 

kabupaten Sumenep melaksanakan kebiasaan 

ini, namun tandhe’ dalam prsoesi pernikahan 

menjadi miniatur kebudayaan lokal universal. 

Tandhe’ secara sepintas adalah kesenian 

menari masyarakat lokal. Penari tandhe’ 

perempuan yang memiliki kemampuan di 

bidang olah vokal dan gerakan. Pada periode 

awal, sebelum kawasan kabupaten Sumenep 

Madura Jawa timur memiliki porsi teritorial 



Zaitur Rahem 

64 

 

formal, kebiasaan tandhe’ menjadi ornamen 

kehidupan yang memiliki nila tawar tinggi. Di 

kawasan kabupaten Sumenep, ada sejumah 

kelompok perempuan tandhe’ yang profesional. 

Para penandhe’ pada prinsipnya memberikan 

sisi kenyamanan karena menyumbangkan 

nuansa hiburan kepada sohibul hajat. Selain itu, 

sisi tandhe’ sebenarnya menjadi ruang ekpresi 

bagi kalangan seniman di konteks lokal dalam 

mengembangkan bakatnya. Seniman lokal 

dalam tekstur tandhe’ mampu menjembanti 

kepentingan alam dan kebudayaan lokal. 

Perjalanan tandhe’ dalam sejarah seni lokal 

kabupaten Sumenep Madura sangat panjang. 

Bahkan, melalui tahapan seleksi alam dan 

sosial yang ketat. Sebab, dalam kaca mata 

kebudayaan lokal, tidak sembarag kegiatan seni 

yang melibatkan kalangan kaum perempuan 

bisa dianggap wajar. Pertarungan kuasa dan 

komunikasi kebudayaan dalam kancah lokal ini 

menjaring kesenian tandhe’ menjadi bagian dari 

sebuah kebiasaan yang dianggap wajar. 

Artinya, masyarakat bisa menerima kebiasaan 

tandhe’ sebagai bagian dari hasil seleksi yang 

tidak bertentangan dengan kebiasaan umum 

masyarakat dalam konteks lokal. 

Seiring perjalanan waktu, pergerakan 

agama mulai masuk ke sejumlah ruang sosial 

masyarakat. Agama mulai menjadi sesuatu 

yang sangat menarik dan menjadi bagian 

integeral dari kehidupan masyarakat di Madura. 

Sebelum mengenal agama Islam, agama Hindu 

dan Budha menjadi agama awal yang diterima 

masyarakat kabupaten Sumenep Madura. Hal 

itu terbukti dari rilisan sejarah yang 

menegaskan, kabupaten Sumenep adalah 

kawasan kerajaan yang memiliki afiliasi dengan 

kerajaan Majapahit dan Sriwijaya pada masa 

awal. Persinggungan masyarakat kabupaten 

Sumenep dengan agama akhirnya 

menyempurnakan perikehidupan bermasyarakat 

mereka. Tanpa meninggalakan kebiasaan yang 

sudah ada, praktik beragama berjalan melandasi 

setiap aktifitas masyarakat kabupaten Sumenep. 

Pada tahapan berikutnya, agama Islam hadir 

mewarnai setiap jengkap kehidupan masyarakat 

di kabupaten Sumenep. Nafas keyakinan dalam 

aroma budaya lokal semakin terasa sejuk. 

Masyarakat menemukan identitas keyakinan 

yang toleran dengan kebiasan masyarakat lokal. 

Agama Islam diterima karena sangat lentur, 

namun membentuk karakter masyarakat religius 

dalam wajah lokal. Salah satu wujud wajah 

masyarakat beragama dalam wajah lokal, 

prosesi pernikahan masyarakat Muslim yang 

menerima hadirnya kebiasaan tandhe’.  

Berangkat dari latar belakang masalah di 

atas tersebut, perlu diajukan beberapa poin 

masalah. Sebab, masalah dalam setiap 

penelitian merupakan sesuatu yang sangat 

esensial. Menurut Guba, seperti dikutip Lexy J. 

Moleyong (2013), masalah meruapakan suatu 

keadaan yang bersumber dari hubungan antara 

dua faktor atau lebih yang menghasilkan 

situasi, tanda tanya, dan dengan sendirinya 

memerlukan upaya dalam bentuk strategi 

ilmiah untuk menemukan jawabannya. 

Rumusan masalah dari penelitian ini sebagai 



Zaitur Rahem 

65 

 

berikut: pertam, sejak kapan kebiasan tandhe’ 

menjadi bagian integeral dari praktik ajaran 

beragama masyarakat kabupaten Sumenep 

Madura Jawa Timur? Kedua, apa yang 

melatarbelakangi masyarakat di Kabupaten 

Sumenep ngunjeng tandhe’ sebagai hiburan 

dalam walimatu al-Ursy? Ketiga, Seperti apa 

wujud ajaran pendidikan antiradikalisme pada 

budaya ngunjeng tandhe’ dan pertautan agama 

Islam dengan budaya lokal kabupaten 

Sumenep? Dan keempat, Apa dampak positif 

pergelutan agama dengan budaya lokal 

terhadap kehidupan beragama masyarakat 

dalam konteks masyarakat lokal kabupaten 

Sumenep Madura? 

Maksud dari penelitian tentang topik di 

atas untuk, pertama Menguak dan 

menghadirkan kepada publik fakta dan data 

empiris perjalanan kesenian tandhe sebagai 

bagian dari identitas lokal masyarakat 

kabupaten Sumenep Madura. Kesenian ini juga 

akan menjadi salah satu representasi dari 

keberanian kaum perempuan Madura dalam 

menampilkan potensi olah vokal dan gerakan. 

Juga, untuk menghadirkan petilasan praktik 

keberagamaan yang santun terhadap budaya 

lokal dalam berbagai bentuknya. Kedua, 

Mengetahui faktor prinsipil kesukaan 

masyarakat kabupaten Sumenep Madura 

merayakan perayaan pernikahan anak-anaknya. 

Ketiga, Menguak dan menggambarkan kepada 

publik pesan-pesan agama Islam dalam 

menjawab realitas masyarakat lokal. Kebiasaan 

masyarakat yang menjadi nafas dan darah 

dalam praktik kehidupan bermasyarakat bisa 

diterima dalam bingkai ajaran agama Islam. 

Keempat, Melihat sisi positif pertautan ajaran 

agama Islam dengan masyarakat. Persingungan 

masyarakat ini menjadi karakter khas yang lahir 

dari keyakinan dan menjelma dalam praktik 

kehidupan masyarakat lokal. 

Tantangan Kerukunan Beragama di Abad 21 

Kerukunan umat beragama di republik 

ini menjadi salah satu pilar perekat bangsa. 

Indonesia merupakan Negara Kesatuan yang 

mampu menyatukan keragaman dalam ikatan 

kuat falsafah dasar negara. Penelitian ini fokus 

mengamati dan mengeksplorasi hubungan 

bermasyarakat (hablum mina annas) Penduduk 

dengan keyakinan (agama) berbeda di desa 

Dungkek kecamatan Dungkek kabupaten 

Sumenep. Kawasan yang masih merupakan 

tanah Indonesia. Tali ikat keragaman beragama 

yang menjadi kebanggaan bangsa Indonesia 

sedianya perlu dihadirkan kepada wajah dunia. 

Apalagi, dalam babakan ini, dunia melihat 

Indonesia dianggap sebagai kawasan paling 

toleran Pemeluk agamanya. Berbeda dengan 

kehidupan beragama di luar negeri, keretakan 

harmoni sosial muntah begitu saja. Lalu, 

bergulir menjadi perang dan pertumpahan 

darah. Kedamaian seperti menjadi sesuatu yang 

bernilai. Di saat, semua orang mulai diliputi 

rasa benci dan amarah membabi buta.  

 Di sebuah kawasan pedalaman negeri 

ini, namanya desa. Nyayian harmoni beragama 

terus lantang disuarakan. Desa pada prinsipnya 

merupakan lumbung ajaran moral dan tradisi 



Zaitur Rahem 

66 

 

kehidupan. Dari desa lahir banyak referensi 

ilmiah tentang kekayaan kultur, dialek, bahasa, 

adat istiadat, dan ritual keagamaan, bahkan 

tentang kekuatan menemukan esensi ber-tuhan. 

Indonesia termasuk kawasan yang memiliki 

kekayaan itu. Bahasa orang-orang desa adalah 

bahasa alam. Sehingga, dalam perjalanannya, 

miniatur kultur dan ritual keagamaan (baik 

sebagai sebuah kewajiban hamba kepada Tuhan 

atau kemanusiaan) yang dilaksanakan oleh 

orang-orang pedesaan berdasar   (terkadang) 

faktor warisan leluhur. Di Madura, tepatnya di 

desa Dungkek Kecamatan Dungkek kabupaten 

Sumenep Madura Jawa Timur terdapat 

komunitas warga yang setia menjaga ajaran 

leluhur hingga bertahun-tahun lamanya.  

 Beragama di kawasan pedalaman 

sebetulnya adalah menggerakan nilai (substansi 

normatif). Kerangka ini terlihat dari corak, 

tipologi, dan karakter beragama masyarakat 

pedalaman (Desa/Kampung). Tak peduli warga 

di satu Desa/Kampung memiliki keyakinan 

agama berbeda-beda, nilai-nilai kepercayaan 

terhadap Tuhan Yang Maha Kuasa mereka akan 

menjadi nafas dan darah dalam berkehidupan. 

Agama, sebagaimana misi awalnya, menebar 

kedamaian dan keindahan. Mengapa beragama 

di perkampungan sangat tenteram? Hal itu, 

salah satunya karena pedesaan memiliki 

kekuatan tradisi alamiah yang mengikat 

keberagamaan. Tradisi yang lahir dari alam dan 

menjadi warisan turun teumuran ini 

membendung rasa arogansi Pemeluk beragama. 

Sehingga, jarang didengar orang kampung 

bentrok dengan alasan beda agama. Justru 

sebaliknya, mereka bisa berbaur dalam rasa, 

simpati, dan empati yang sama.    

Meluruskan Paradigma Beragama: Dari 

Sekedar pemahaman bi al-lisan (tekstual) ke 

bi al-hal (kontekstual) 

Pemeluk agama Islam selama ini 

didatasebagai komunitas terbanyak. Daftar 

internasional, Indonesia termasuk salah satu 

negara dengan warga beragama Islam. Pemeluk 

agama Islam menyebar dari daerah Sabang 

sampai Merauke. Secara matematis, kuatitas ini 

akan mampu menggerakkan peradaban dan 

semua lini kehidupan dalam satu kuasa 

komunitas (Muslim). Akan tetapi, faktanya 

tidak seperti yang dibayangkan. Jumlah yang 

besar belum mampu menjawab harapan-

harapan yag sering muncul. Ada sekian alasan 

klise mengapa semua itu terjadi. Mulai dari 

keterbatasan ruang ekspresi, sarana, dan ruang 

gerak yang terus kompetitif. Padahal, umat 

Islam sudah memiliki banyak bekal untuk 

menata dan menggerakkan peradaban. Konsep 

ajaran tidak perlu diragukan kedahsyatannya. 

Jumlah banyak dan hampir semua status sosial 

bisa direbut.  

 Jumlah besar dan mapannya ajaran tidak 

menjamin melahirkan peradaban baru. Hal itu 

selama, pelaku ajaran tidak mau bergerak 

melakukan perubahan dengan ekspresi konteks 

yang sedang dihadapi. Kemajuan yang dicapai 

oleh Nabi Muhammad Saw bisa menjadi 

cambuk bagi umat Islam di Indonesia. Data 

sejarah, keberadaan kawasan Arab pada masa 

awal diliputi oleh ‘halimun kebodohan’. Meski 



Zaitur Rahem 

67 

 

pada masa sudah ada potensi peradaban, namun 

para Pelaku peradaban belum bisa beranjak dari 

‘kejumudannya’. Perubahan itu susbtansinya 

adalah ruang ekspresi. Perubahan lahir dari cara 

pandang seseorang menyikapi persoalan yang 

sedang dihadapi. Rasulullah Saw. pada masa 

dakwahnya maju sebagai Pelaku peradaban. 

Beliau berani melakukan perubahan cara 

pandang dan ekspresi warga Makkah. Dari 

kebiasaan menyembah mahluk Tuhan (berhala) 

kepada menyembah sang Khaliq (الله). Selain 

itu, perubahan mindset (paradigma) memahami 

ajaran agama juga dilakukan oleh Nabi 

Muhammad Saw.  

 Perubahan dan gerak ekpresi yang 

dilakukan oleh Nabi Muhammad Saw tidak sia-

sia. Tembok budaya jahiliyah yang sangat kuat 

berhasil runtuh dan mampu digantikan oleh 

peradaban Islam. Sebuah peradaban baru yang 

menandai lahirnya dialektika dan dinamisasi 

peradaban keislaman ( مية  سلا  الا  تربية)  Konsep 

baru yang dilancarkan oleh Nabi Muhammad 

Saw ini yang kemudian mengantarkan umatnya 

berada dipuncak kejayaan dunia. Yaitu pada 

mada pemerintahan Bani Umayyah (40 

H/661M-120 H/737 M) dan Abbasiyah (750 M-

1258 M)1. Pada kedua masa pemerintahan ini, 

puncak ilmu pengetahuan, perekonomian, dan 

semua sendi sosial bisa digerakkan. Kita pun 

hari ini bisa menggerakkan peradaban-

peradaban itu dengan catatan ada motivasi dan 

 
1 Philip K. Hitty, History of the Arab, Jakarta: Serambi, 

2016. Hlm. 358 

komitmen untuk melakukan perubahan. 

Perubahan itu dimulai dari cara melaksanakan 

ajaran agama, dari praktik yang sifatnya 

sekedar ritual verbal ke praktik kontekstual.  

 Apa ritual verbal? Penulis mengamati, 

praktik ajaran agama selama ini hanya 

dipandang sebagai kewajiban terbatas. Beramal 

hanya kepentingan akhirat. Tanpa mau peduli 

dengan persoalan bumi. Konsepsi ushul fiqh 

megistilahkan, praktik demikian dengan   لسان   ل 

المقا  لسان  من  افصح  الحال    Teori yang dipraktikkan 

jauh lebih baik dari sekedar teori tanpa ada 

aksi). Energi ritual pada prinspnya adalah 

penguatan internal. Namun, ritual verbal akan 

memiliki energi dimensioanl ketika 

dipraktikkan dengan aksi kontekstual. Konsep 

tarbiyatu al-Islamiyah yang dimiliki umat 

Islam menuntut untuk bisa menjawab berbagai 

persoalan konteks zamannya. Pergeseran 

paradigma menelaah agama hanya untuk 

kepentingan penguatan internal (ritual verbal) 

ke paradigma beragama secara dimensional 

menjadi jawaban dari sejumlah persoalan 

keagamaan di Indonesia. Meskipun harus 

diakui, masalah lainnya seperti persoalan 

gengsi sosial, pendidikan yang tidak maksimal, 

dan keterbatasan perekonomian memicu 

lahirnya penafsiran agama yang statis 

(dangkal). Dalam kurun waktu terakhir ini, 

goncangan masalah keagamaan di berbagai 

dunia adalah keterbukaan menerima sebuah 

penafsiran baru tentang ajaran agamanya. Umat 

Islam di Indonesia memiliki ruang ekspresi 

sangat lepas dan luas untuk menjadi pelaku 



Zaitur Rahem 

68 

 

perubahan. Termasuk menekan gesekan 

kerukunan umat beragama di semua kawasan 

tanah air. Caranya, apabila dengan gerakan 

ilmu pengetahuan dan kelengkapan sarana tidak 

mempan, maka lewat praktik ajaran agama 

perubahan bisa dilaksanakan2.  

Praktik

Teori

Agama

      
     

 

Tabel 2: Kerangka Kerja Mempraktikkan 

Ajaran Agama 

 

Tradisi Ngunjeng Tandhe’ pada Walimatul 

Ursy 

Pulau Madura merupakan daerah yang 

berada di propinsi Jawa Timur. Pulau 

Maduramemiliki empat kabupaten, yaitu 

kabupaten Bangkalan, Sampang, Pamekasan, 

dan Sumenep. Madura selama ini dikenal 

sebagai daerah pulau dengan seribu kebudayaan 

masyarakatnya. Dalam catatan data nasional, 

potensi kawasan Madura, dan Potensi 

manusianya mampu bersaing dengan kawasan 

di luar Madura. Bahkan, sejumlah putra Madura 

bisa duduk di pemangku kuasa senayan dengan 

jabatan yang strategis. Sebut saja mereka 

 
2 Micahel Laffan, Sejarah Islam di Nusantara, 

Yogyakarta: Bentang, 2016. Hlm. 45-79 

diantaranya adalah Pak Mahfud MD asal 

kabupaten Pamekasan, MH Said Abdullah 

ketua Banggar DPR RI, Ahsanul Qasasi ketua 

BPK RI, dan sejumlah nama keren yang berasal 

dari daerah Madura.  

Potensi dan prestasi masyarakat Madura 

ini menambah espresi dan kharisma Madura 

sebagai tanah luar biasa. Selain memiliki 

potensi alam dan prestasi di bidang sumber 

daya manusia, Madura selama ini juga dikenal 

sebagai lumbung kebudayaa masyarakat lokal 

di nusantara. Salah satu kebudayaan tersebut 

adalah aneka tradisi yang terlaksana di tengah 

masyarakat Madura. Tradisi yang selama ini 

juga dianggap penuh dengan nilai pendidikan, 

moral, sosial, spiritual adalah kebiasaan 

sebagain warga Madura ngunjeng tandhe’ saat 

prosesi walimatul usry (pernikahan). Tradisi 

ngunjeng tandhe’ saat prosesi walimatul usry 

menjadi potret keberanian warga Madura dalam 

menyandingkan kebudayaan dengan praktik 

beragama. Selain itu, tradisi ngunjeng tandhe’ 

saat prosesi walimatul usry di kalangan 

masyarakat Madura ini juga menjadi simbol 

sikap moderat warga pedalaman yang tidak ada 

kata syarat. Kerukunan mereka abadikan dalam 

aktualiasi kehidupan sehari-hari.  

Kebiasaan ngunjeng tandhe’ saat prosesi 

walimatul usry sebenarnya sudah sejak lama 

dilaksanakan. Khususnya, di kawasan 

kabupaten Sumenep. Kebiasaan ini memiliki 

dasar sosiologis dan ekologis. Jika dilihat dari 

data sejarah, ngunjeng tandhe’ saat prosesi 

walimatul usry sebenarnya pada awalnya 



Zaitur Rahem 

69 

 

merupakan relasi masyarakat Madura dengan 

sejarah kerajaan yang pernah ada di kabupaten 

Sumenep Madura. Perlu penulis tegaskan, 

ngunjeng tandhe’ saat prosesi walimatul usry 

selama ini masih dilakukan oleh warga yang 

ada di kecamatan Kalianget, Batang-batang, 

Ambunten, Ganding, dan Saronggi. Tradisi 

ngunjeng tandhe’ saat prosesi walimatul usry 

dianggap sebagai ekspresi kegembiraan warga 

dalam menyambung acara sakral perkawinan.  

Tandhe’ adalah istilah seni di bidang 

tarik suara dan tarian. Tandhe’ sama dengan 

tayub atau sinden. Akan tetapi tandhe’ yang 

digelar di Madura meiliki corak khas 

kemaduraan. Tarik suara lagunya 

mempergunakan logat lokal Madura. Lagu 

dalam tandhe’ disebut dengan kecung. Kecung 

sendiri dilagukan dengan irama mendayu-

mendayu. Bagi sebagian orang yang memahami 

makna lagu, kecung dianggap memiliki aura 

mistis dan baha ibu yang sangat dalam sekali. 

Sedangkan seniman yang melakukan tandhe’ 

dan kecung biasa disebut dengan biduan. 

Biduan tandhe’ dari hasil pengamatan Peneliti 

adalah sosok perempuan berbakat dengan latar 

belakang studi di luar seni dan music. Para 

biduan mampu melantunkan kecung secara 

otodidak. Realitas ini menjadi catatan penting, 

bahwa pendidikan dari alam memiliki kekuatan 

yang takkalah dhasyat dari tahapan pendidikan 

di kelas-kelas. Terbukti, sejumlah biduan yang 

tergabung dalam kelompok tandhe di kabupaten 

Sumenep Madura sangat profesional dalam 

menekuni keahliannya. 3  

Integerasi Praktik Beragama dan 

Kebudayaan Warga Pedalaman 

Sejarah manusia tidak pernah lepas dari 

masalah. Konflik. Baik konflik sekterianitas, 

ideologitas, kulturalitas, dan gesekan kekuasan. 

Efek dari konflik semuanya mengarah kepada 

kedzaliman manusiawi. Pada saat konflik 

memanas, perang terjadi, banyak korban 

berjatuhan. Nyawa melayang, orang tua 

kehilangan anak dan keluarga, dan masa depan 

buram. Konflik manusia dalam beberapa kurun 

terakhir sudah mencabik-cabik ruh kedamaian 

universal. Dari realititas ini, ada beberapa hal 

yang sedianya perlu mendapat sorotan kita 

(intelektual). Pertama, hukum formal 

kemanusiaan dalam Islam. Kajian tentang 

aturan baku persoalan hukum dengan literatur 

teologis membuat ruang dialog lepas dan bebas 

antar teks dan kontp. eks. Selama ini ada 

kekeliruan tafsir terhadap teks teologis yang 

berakibat pada aplikasi negatif kontekstual. 

Teks agam sepertinya hanya berlaku untuk 

kepentingan langit. Padahal, teks agama 

diturunkan langit bagi kepentingan masyarakat 

bumi. 

Kedua, tentang jihad, konflik dan 

perdamaian. Salah satu isu mahaheboh dalam 

tahun terakhir, persepsi dan asumsi jihad yang 

keliru. Ruh jihad dalam ekspresi salah tafsir 

membuat gaduh relasi sosial. Masyarakat  

 
3 Alwi Shihah, Islam dan Kebhinekaan, Jakarta: 

Gramedia, 2019. 67 



Zaitur Rahem 

70 

 

tertekan dan merasa miris memaknai jihad. 

Sebab, selama ini jihad oleh sekelompok orang 

hanya diasumsikan sebagai perang senjata. 

Bom dan bahan kimia mematikan. Dampak 

negatif, perang di sejumlah negara di dunia 

(Islam) tidak pernah kunjung selesai. Penulis 

kira, jihad perlau dikaji pada wilayah lebih 

humanis. Sehingga, substansi jihad menjadi ruh 

dalam beraktifitas. Merangkul banyak 

komponen dalam bingkai kesamaan pandang 

dalam berkehidupan; hidup berjihad 

membangun kedamaian untuk semesta. 

Ketiga, rekonsilasi pasca konflik. 

Masalah dalam bangunan kehidupan umat 

manusia tidak akan pernah hilang. Akan tetapi, 

memediasi masalah untuk mencapai bangunan 

kehidupan lebih manusiawi menjadi salah 

bentuk ikhtiar manusia terdidik. Harus diakui, 

konflik kemanusiaan di sejumlah kawasan 

Indonesia berlatar persoalan yang berkaitan 

dengan relasi sosial. Konflik itu wajar 

namunpeta ishlah harus dikabarkan. Sehingga, 

konflik serupa tidak terjadi lagi pada masa 

berikutnya. 

Keempat, aktualisasi diri melalui 

gerakan perdamaian. Riilnya, konsep 

perdamaian bisa dilacak dengan mudah dalam 

ajaran teologis Islam. Akan tetapi, metamorfosa 

ajaran hanya bisa terwujud melalui aksi 

lapangan. Agama sebenarnya menjadi cara 

terakhir mencegah konflik dan menumbuhkan 

perdamaian universal. Antara warga berbeda 

kultur dan ideologi namun bisa hidup rukun. Di 

negeri yang bernama Indonesia ini.  

Bumi adalah bagian terkecil dari 

komponen alam. Di luar kehidupan bumi masih 

ada kehidupan yang lain. Masyarakat bumi 

selama ini menyadari, bahwa bumi yang 

mereka diami adalah planet terjauh yang 

memiliki keterikatan dengan planet-planet yang 

lain. Dalam ekosistem tata surya, bumi 

dikelilingi oleh sejumlah planet, salah satunya 

matahari dan bulan. Kondisi ini menjadi tanda 

bahwa kehidupan di bumi bukan kehidupan 

kekal. Manusia di bumi akan purna. Buku ini 

mengutarakan kedahsyatan ajaran metafisik 

untuk kelangsungan hidup di muka bumi. 

Bagaimana manusia di bumi beraktualisasi 

dengan tempat yang didiami, apa tugas dan 

kewajiban selama berada di bumi, dan mengapa 

harus hidup di bumi? 

Syekh Abdul Hamid al-Anquri  ) ulama 

abad ke 8 H)  di dalam karya Munyag al-

Wâ’izhin wa Ghunyah al-Muttha’izzhin 

(terjemah) menegaskan, Kalimat tauhid 

lâilahaillallah memiliki energi universal. 

Kalimat tauhid ini adalah kalimat yang 

memiliki rahasia spiritualitas bagi orang yang 

memaknainya. Kalimat tauhid bukan 

sembarang bacaan. Alasannya, di dalam lafald 

tauhid ini seseorang akan menemukan kekuatan 

mtafisik yang mahadahsyat. Nilai-nilai penting 

yang terkandung di dalam kalimat tauhid ini 

adalah kepasrahan terhadap sang pencipta. 

Ajaran moral spritualitas dari kalimat tauhid 

adalah mengenal Tuhan dengan sepenuh jiwa 

raga. Dalam ualasan tentang kalimat tauhid ini 

juga dijelaskan tentang keistimewaan utusan 



Zaitur Rahem 

71 

 

Allah Muhammad Saw. Orang yang membaca 

dan mengaktualisasikan nilai-nilai dari kalimat 

tauhid akan menemukan ketangan batin. Baik 

di dunia dan di alam akherat kelak.  

 Bertuhan dengan baik salah satu cirinya 

menurut Syekh Abdul Hamid al-Anquri 

mengetahui siapa Tuhan. Mengenal dan 

mengetahui Tuhan dengan mengkaji kalimat 

tauhid. Kalimat tauhid ini dipandang sebagai 

kunci pembuka surga yang dijanjikan Tuhan 

bagi setiap hamba yang tulus beribadah. 

Rahasia kalimat tauhid substansinya adalah 

pengungkapan Tuhan dari wujud praktik 

kepatuhan. Fakta yang terjadi, banyak orang 

yang mengaku bertuhan namun tidak mau 

mengenal dan mengetahui siapa Tuhannya. 

Sehingga, realitasnya, menusia bertuhan tidak 

menjalankan perintah Tuhan.  Ketundukan dan 

kepasrahan kepada Tuhan mengarahkan 

individu mampu mengungkap rahasia 

kehidupan yang lain. Pada kajian selanjutnya, 

Syekh Abdul Hamid al-Anquri membahas 

tentang rahasia ikhlas dan ilmu. Puncak 

kepatuhan manusia terhadap Tuhan adalah 

ikhlas. Moralitas spiritualitas bisa 

diimplementasikan dengan bahasa ikhlas. Akan 

tetapi, untuk mendapatkan dan mencapai 

wilayah (maqam) ikhlas ini sulitnya minta 

ampun. Seseorang harus berusaha semaksimal 

mungkin. Syekh Abdul Hamid al-Anquri 

mengajarkan lewat karya ini, ikhlas bisa dengan 

mudah didapatkan dengan jalan ilmu. 

Seseorang bisa mendekati dan tahu Tuhannya 

dengan ikhlas dengan ilmu syariat yang 

sempurna.  

Energi ilmu bagi sang Pencari Tuhan 

memiliki peranan sangat dominan. Pencari 

Tuhan yang berilmu mempergunakan 

pengetahuannya dengan bibingan yang benar. 

Sebab, ilmu akan menggiring seseorang bisa 

tergerak dan mengendalikan dirinya. Demikian 

sebaliknya, orang yang mencari Tuhan tanpa 

ilmu akan tersesat. Perbedaannya sangat tipis, 

orang yang berilmu mengenal Tuhan dengan 

moral. Sedangkan orang yang tidak memiliki 

ilmu mengenal tuhan sebatas oral (mulut). 

Sehingga pada puncaknya, orang berilmu 

mampu menjalankan ajaran Tuhan dengan baik 

dan benar. Lewat kata dan tingkah lakunya. 

Sementara orang yang tidak berilmu hanya 

melaksanakan ajaran Tuhan sampai di 

perkataan saja.  

 

Penutup 

Berdasarkan anaslisis yang telah 

disampaikan di atas, maka bisa disimpulkan 

bahwa: pertama, tradisi ngujeng tandhe’ dalam 

kegiatan walimatul ursy di di tengah masyarakat 

Madura sudah sejak lama terlaksana. Tradisi 

ngunjeng tandhe’ dalam pernikahan di kalangan 

masyarakat Madura juga sudah ada sejak awal. 

Bahkan dari data yang ada, tradisi ngunjeng 

tandhe di kalangan masyarakat ada seiring 

islamisasi yang masuk ke pulau Madura. Kedua, 

Latar belakang Tradisi ngunjeng tandhe’  di 

kalangan masyarakat Madura karena pengaruh 

turun temurun warisan budaya pra Islam. 



Zaitur Rahem 

72 

 

Sebelum islamisasi masuk Madura, tradisi yang 

asuk melalui pulau Jawa sudah mendominasi 

kehidupan warga kabupaten Sumenep Madura. 

Tradisi yang ada sebagian besar adalah tradisi 

yang dekat dengan ajaran Hindu dan Budha. 

Ketiga, tradisi ngunjeng tandhe’ memiliki pesan 

moderatisme komunitas Madura. Meski lahir 

dari budaya di luar keyakinan warga kabupaten 

Sumenep, namun Tradisi ngunjeng tandhe’ bisa 

dengan kuat bersanding dengan sejumlah 

praktik kegiatan agama masyarakat yang 

notabena adalah Islam. Wujud pendidikan 

antiradikalisme itu adalah keterbukaan dalam 

menyandingkan kultur dan ajajaran agama 

dalam rentang waktu yang bertahan sangat lama 

sekali. Keempat, Dampak pemahaman 

masyarakat yang menjungjung pesan Tradisi 

ngunjeng tandhe’ adalah kesadaran menjaga 

secara kuat jalinan persaudaraan antarsesama 

warga di kabupaten Sumenep. Pada rentang 

kehidupan social yang sangat panang, warga di 

kabupaten Sumenep belum pernah mendapat 

musibah berupa konflik antar warga atas nama 

perbedaan pandangan tentang budaya dan 

keyakinan.  

Potret kerukunan dan sikap moderas 

warga Madura di atas setidaknya bisa 

memotivasi semua pihak di Indonesia untuk 

merawat kerukunan. Rekomendasi dari kajian 

ini ialah, untuk pendidik hendaknya konsep 

pendidikan antiradikalisme dalam setiap tradisi 

yang ada di kalangan masayrakat lokal (seperti 

masyarakat Madura) supaya bisa diterapkan 

untuk diajarkan kepada peserta didik dari mulai 

tingkat dasar hingga perguruan tinggi, atau 

bahkan masyarakat umum, sebagai bagian dari 

pembangunan pendidikan karakter bangsa. 

Sebab negeri Indonesa merupakan negara 

majemuk dengan keragaman keyakinan 

umatnya yang sudah ada sejak zaman daulu. 

Untuk semua generasi muda di seluruh 

tanah air Indonesia supaya konsep pendidikan 

antiradikalisme tersebut mampu 

diimplementansikan dalam kehidupan sehari-

hari. Sehingga kehidupan umat beragama di 

tanah air Indonesia bisa selalu berada di dalam 

posisi penuh dengan kedamaian dan 

kesejahteraan. Terutama warga muda Madura 

senantiasa bisa menterjemahkan setiap 

pendidikan antiradikalisme bisa dijadikan 

landasan untuk menjaga kehidupan aman dan 

toleran masyarakat di Madura. Sedangkan untuk 

akademisi: Hendaknya hasil penelitian ini dapat 

dijadikan sebagai salah satu referensi untuk 

menguatkan konsep pendidikan moderasi di 

beberapa literatur akademik yang belum dibahas 

secara luas.  Yang terakir, untuk peneliti 

hendaknya pendidikan antiradikalisme ini 

dijadikan bahan kajian tentang berbagai disiplin 

pengetahuan yang dasarnya krusial diketahui 

dari beberbagai bidang pengetahuan keislaman 

yang terkandung di dalamnya.   

 

DAFTAR PUSTAKA 

Philip K. Hitty, History of the Arab, Jakarta: 

Serambi, 2016. 

Micahel Laffan, Sejarah Islam di Nusantara, 

Yogyakarta: Bentang, 2016.  

Alwi Shihah, Islam dan Kebhinekaan, Jakarta: 

Gramedia, 2019. 


