
 AHSANA MEDIA 
 Jurnal  Pemikiran, Pendidikan dan Penelitian Ke-Islaman 
              
P-ISSN : 2354-9424       Vol.7  No.2  Juli  2021 
E-ISSN : 2549-7642               http://journal.uim.ac.id/index.php/ahsanamedia

  

    
 

 
KONTRUKS PEMIKIRAN PENDIDIKAN ISLAM WAWASAN MASA DEPAN 

Moh. Afiful Hair  

affkhir@gmail.com 

Dosen PAI Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan 

 

ABSTRAK 
 

Globaisasi adalah hal yang tidak dapat dihindari. Oleh karena itu, agar pendidikan islam dapat beperan dalam 
masyarakat global maka peru dicermati dan direnungkan kembali filsafat, teori, dan kurikulum pendidikan Islam saat 
ini. Konstruks pemikiran pendidikan Islam berwawasan masa depan perlu diarahkan pada usaha peningkatan untuk 
menjawab problem kehidupan ontemporer, dan tetap berpegang teguh pada nlai-niai ajara al-Qur’an dan Sunnah. 
Nilai-nilai dan kandungan moral al-Qur’an dan sunnah harus dapat ditransformasikan kepada anak didik dalam 
menghadapi kehidupan modern masyarakat. Strategisnya tidak hanya terletak pada kemampuan dalam merespon 
perubahan global, tetapi yang lebih penting adalah kemampuan membingkai setiap perubahan dalam bingkai moral al-
Qur’an dan sunnah. Dengan demikian, tugas lembaga pendidikan Islam adalah mengintegrasi antara subjek-subjek 
keagamaan dengan subjek-subjek sekuler dala paket pembelajaran. Dengan adanya integrasi sains dengan nilai-nilai 
ajaran Islam maka tidak lagi dikenal istilah ilmu agama dan ilmu umum tetapi akan dibedakan menjadi ilmu yang 
menyangkut ayat-ayat tanziliyah dan ilmu tentang ayat-ayat kauniyah. 
 
Kata Kunci: Pendidikan Islam, Globalisasi  

 
ABSTRACT 

 
Globalization is inevitable. Therefore, in order for Islamic education to be a role in the global community, Peru is 
observed and reconsidered the philosophy, theory, and curriculum of Islamic education today. The construct of future-
minded Islamic education thinking needs to be directed at improving efforts to answer the problems of ontemporer life, 
and stick to the nlai-niai ajara al-Qur'an and Sunnah. The values and moral content of the Qur'an and sunnah must be 
transformed to students in the face of modern life in society. The strategic thing lies not only in the ability to respond to 
global change, but more importantly the ability to frame any change in the moral frame of the Qur'an and sunnah. 
Thus, the task of Islamic educational institutions is to integrate between religious subjects and secular subjects in the 
learning package. With the integration of science with islamic teaching values, it is no longer known the term religious 
science and general science but will be distinguished into sciences that concern tanziliyah verses and knowledge about 
kauniyah verses. 
Keywords: Islamic Education, Globalization. 

 
A. PENDAHULUAN 

Seiring dengan perkembangan zaman, tantangan 

dan hambatan pendidikan Islampun terus mengalami 

perkembagan dan perubahan.jika pada beberapa 

dekade silam percakapan akrab antara peserta didik 

dan guru terasa tabu, maka hari ini justru merupakan 

hal yang wajar. Bahkan dalam pandangan teori 

pendidikan modern, hal itu merupakan sebuah 

keharusan. Interaksi semacam itu justru menjadi 

indikasi keberhasilan suatu proses pendidikan. 

Seperti halnya pergeseran paradigma dalam 

pendidikan yaitu dalam hal pendekatan 

pembelajaran. Pergeseran dan perubahan paradigma 

merupakan keniscayaan yang tidak terelakkan. Hal 

ini disebabkan dari waktu ke waktu tuntutan dan 

kebutuhan manusia terus mengalami perubahan.  Di 

era pendidikan Islam tradisional, guru menjadi figur 

sentral dalam kegiatan pembelajaran. Beliau 

merupakan sumber pengetahuan pertama di suatu 

kelas, bahkan dapat dikatakan satu-satunya. Namun 

dalam konteks pendidikan Islam modern, hal 

demikian tidak berlaku lagi. Peran pendidik pada era 

ini telah mengalami pergeseran, yakni sebagai 

fasilitator bagi peserta didik. Pembelajaran tidak lagi 



Moh. Afiful Hair , hal : 55-64 

  Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI) 
Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan 

 
 

 

56 

berpusat pada guru (teacher centered), namun lebih 

berpusat pada peserta didik (student centered)1  

Mencari ilmu (thalab al-‘ilmi) merupakan 

bagian keseluruhan dari usaha seseorang dalam 

menambah wawasan keilmuan melalui ajaran 

keagamaan. Oleh karena itu, dalam mencari ilmu di 

era globalisasi seperti ini dimana umat Islam berada 

dalam pusaran arus globalisasi yang dari waktu ke 

waktu terus mendesakkan kompleksitas tantangan 

modernitas dan permasalahan yang semakin berat 

dan rumit Maka dalam mencari atau menuntut ilmu 

lebih utamanya memilih lembaga pendidikan yang 

dapat membentuk karakter atau akhlak yang baik. 

Dalam pembangunan suatu bangsa, termasuk 

Indonesia pendidikan menjadi fokus utama yang 

dijadikan sorotan pembaharuan, dibandingkan aspek 

lain. Hampir semua orang sepakat, pendidikan 

memiliki hubungan linear dengan keberhasilan dan 

kegagalan pembangunan. Perkembangan pendidikan 

selama ini, secara kantitatif tidak diikuti dengan 

peningkatan mutu pendidikan secara kualitatif. 

Berbagai ketimpanagn muncul di tengah 

masyarakat, terutama Pertama ketimpangan antara 

kualitas output pendidikan dan kualifikasi tenaga 

kerja yang dibutuhkan. Kedua, ketimpangan kualitas 

pendidik antar desa dan kota, antar jawa dan luar 

jawa, antar penduduk kaya dan penduduk miskin. 

Upaya pendidikan selama ini belum berhasil 

mengatasi problem di atas.2 

Pendidikan di Indonesia, secara umum 

seringkali diklaim kurang mampu menjawab 

tantangan, perubahan, dan tuntutan masyarakat. 

Pendidikan yang diyakini para ahli menyimpan 

kekuatan yang luar biasa dalam menciptakan visi 

kehidupan dan dapat memberikan informasi yang 

berharga mengenai pegangan hidup di masa depan. 

Disamping itu, pendidikan juga membantu peserta 

didik dalam mempersiapkan kebutuhan yang penting 

untuk menghadapi perubahan, masih jauh dari yang 

diharapkan. Dengan demikian, outputnya kurang 

                                                           
1 Sigit Priatmoko, 2018. “Memperkuat Eksistensi 
Pendidikan Islam di Era 4.0” TA’LIM, Vol. 1, No. 2 (Juli, 
2018) 222. 
2 Zamroni, Paradigma Pendidikan Masa Depan, 
(Yogyakarta: BIGRAFpublishing, 2000) hal. 30. 

memiliki “kesiapan riil” bagi kepentingan profesi 

dan juga pengembangan bagi disiplinnya. 

Pendidikan yang seharusnya berwatak dinamis 

dan kreatif telah terjerat oleh kepentingan-

kepentingan emosional yang sifatnya semu. Banyak 

muatan-muatan yang sifatnya “sesaat” telah ditata 

sedemikian rupa sehingga menjadi inti yang harus 

degeluti. Pendapat Al-Ghazali dalam pandangan 

Majdi menyatakan bahwa pendidikan dalam 

pandangan Islam adalah suatu kegiatan yang 

sistematis yang melahirkan sebuah perubahan 

progresif pada tingkah laku manusia, atau sebuah 

usaha untuk menghilangkan akhlak yang buruk 

untuk dirubah menjadi akhlak yang baik. Pendapat 

al-Ghazali ini lebih menitikberatkan proses 

pembentukan karakter atau akhlak yang mulia.3 

Dengan demikian, kritik tajam yang melanda 

dunia pendidikan sampai pada waktu ini, perhatian 

dunia pendidikan selalu disibukkan pada masalah-

masalah teknis yang sangat dangkal, seperti praktik-

praktik pendidikan agar lulusannya mampu 

memproduksi secara nyata, siap pakai, sesuai 

dengan kebutuhan industri, tanpa 

mempertimbangkan lagi aktivitas pendidikan yang 

lebih esensial dan substansial. 

Sampai kapanpun sulit bagi dunia pendidikan 

untuk menghasilkan lulusan agar siap pakai. Orang 

sekolah bukan untuk menjadi tukang, tetapi 

mendidik orang untuk “menjadi” (to be) dirinya. 

Karena bagaimanapun teknologi terus berkembang. 

Oleh karena itu, dunia pendidikan harus membekali 

peserta didik dan out-put pendidikan untuk siap 

kembang (ready for develop), siap didik (ready for 

learning), dan siap layih (redy for train). 

Kemampuan personal didalam ranah 

menggunakan teknologi dan informasi sudah 

menjadi kebutuhan mutlak dewasa ini, sehingga 

tidak dapat dipisahkan dan menjadi kemampuan 

wajib individu baik itu seorang pelajar maupun 

pekerja. Seorang pelajar wajib memiliki kemampuan 

digital literacy guna mendukung proses belajar yang 

efektif, efisien dan mandiri. Sebagai tambahan 

                                                           
3 Mita Silfiyasari dan Ashif Az Zhafi, 2020, “Peran 
Pesantren dalam Pendidikan Karakter di Era Globalisasi” 
Pendidikan Islam Indonesia, Vol. 5, No. 1 (Oktober, 
2020) hal. 131 



Moh. Afiful Hair , hal : 55-64 

  Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI) 
Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan 

 
 

 

57 

bahwasanya kemampuan digital literacy dapat lebih 

efektif dengan meningkatkan kemampuan 

berkomunikasi secara lisan dan tulisan. 

Saat ini, pendidikan telah berada di era 

globalisasi dngan artian untuk mendapatkan 

berbagai akses informasi sudah mudah dan cepat 

tanpa adanya batas-batasan wilayah geografis. 

Dengan demikian, tidak menutut kemungkinan 

terbentuknya budaya baru yang menglobal dengan 

ciri-ciri modernisasi, gaya hidup konsumerisme, 

hedonis-materialistis yang bersumber dari budaya 

barat. Tujuan utama dari globalisasi sebenarnya 

adalah transformasi masyarakat global, di mana 

Barat secara tidak langsung ingin menjadikan dunia 

yang sangat multikultural dan heterogen menjadi 

homogen dengan standar budaya mereka. Inilah 

yang dimaksud dengan globalisasi sebagai 

westernisasi. Dalam konteks ini, Amer Al Roubaie 

menjelaskan bahwa sifat alami yang homogen dari 

globalisasi adalah untuk menyatukan pemikiran dan 

memfokuskan pandangan masyarakat dunia untuk 

menggunakan kode etik dan nilai-nilai bersama yang 

bersumber dari Barat untuk memperkuat hegemoni 

intelektual mereka 

Tidak hanya itu, di era globalisasi seperti 

sekarang ini munculah teknologi-teknologi serta 

penemuan-penemuan baru dengan demikian dapat 

memberikah pengaruh yang besar terhadap 

pendidikan. Seperti halnya smartphone yang 

awalnya merupakan teknologi hanya sekedar 

digunakan sebagai alat komunikasi seiring 

berkembangnya teknologi bisa memiliki fungsi yang 

beragam seperti kamera, google maps, media sosial 

dan sebagainya, 

Masa dimana terjadinya suatu tantangan yang 

dapat merubah kondisi di berbagai aspek yang dapat 

terjadi suatu benturan nilai-nilai sosial budaya. 

Kondisi seperti di era sekarang ini telah menjadi 

perbincangan di dalam suatu pendidikan. 

Dikarenakan memberikan pengaruh terhadap moral 

sehingga mengalami dekadensi moral. Oleh sebab 

itu, masyarakat menganggap pendidikan selama ini 

kurang berhasil seperti halnya masyarakat berasumsi 

bahwa lulusan terbaik dari lembaga pendidikan 

hanya menghasilkan lulusan yang mahir dalam 

mengerjakan soal ujian dan cerdas, akan tetapi 

dalam hal perilaku malah terjadi sebaliknya. 

Sementara itu jika merunut pada perkembangan 

pendidikan era sekarang ini membutuhkan generasi 

yang memiliki kemampuan untuk selalu menjadi 

kreatif, aktif dan inofatif. Aji menambahkan pula 

bahwasanya generasi Zaman Now harus mampu 

memainkan peran dan diharapkan untuk menjadi 

agen perubahan (Agent of Change). Mengingat ide 

idenya yang selalu segar, pemikirannya yang kreatif 

dan inovatif yang diyakini akan mampu mendorong 

terjadinya transformasi dunia ini ke arah yang lebih 

baik lagi, melalui perubahan dan pengembangan. 

Tidak hanya itu, jika di lihat untek zaman seperti 

sekarang ini, era disrupsi. Bagaimana di era disrupsi 

seperti sekarang ini mempengaruhi pendidikan, 

diawali dengan adanya gudangnya informasi seperti 

halnya google. Google yang mampu menggeser 

kedudukan perpustakaan sebagai sumber pencarian 

referensi dan beralih pada digital library. Maraknya 

homeschooling sebagai salah satu alternatif belajar 

bagi anak didik dan perguruan tinggi yang sudah 

menerapkan kuliah jarak jauh dengan menggunakan 

media online sebagai salah satu media untuk 

pembelajaran disaming modul ataupun media non 

cetak sepertihalnya video. Dari uraian fakta diatas 

bagaimana konstruk pendidikan islam di masa depan 

akankah pendidikan islam memiliki nasib yang sama 

dengan sektor lain atau justru mampu berdiri dengan 

ciri khasnya ditengah-tengah terjangan teknologi.4 

Oleh karena itu, kebijakan baru dalam dunia 

pendidikan hendaknya estrem, seperti menitik 

beratkan ke teknologi secara berlebihan. Karena 

pendidikan tidak hanya mengasah otak dan tangan, 

tetapi juga mengasah hati. Dalam konteks 

menyeimbangkan antara otak, tangan dan hati. Maka 

pendidikan Islam memegang peranan penting pada 

masa mendatang. Untuk melihat peluang pendidikan 

Islam di kancah globalisasi, tampaknya sangat 

bermakna kalau dilihat terlebih dahulu bagaimana 

pergaulan global itu dijalankan. 

 

 

                                                           
4 Fitri Rahmawati, 2018. “Kecenderungan Pergeseran 
Pendidikan Agama Islam di Indonesia Pada Era Disrupsi” 
Tadris, Vol 13, No. 2. (Desember, 2018) 245. 



Moh. Afiful Hair , hal : 55-64 

  Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI) 
Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan 

 
 

 

58 

B. PEMBAHASAN 

1) Hakikat Dunia Global 

Pada zaman sepesrti sekarang ini, dunia 

secara universal berada dalam tatanan global 

yang secara mendasar di tompang oleh 

perkembangan teknologi komunikasi, 

transportasi, dan nformasi. Hal ini memberikan 

dampak kepada dunia menjadi semakin global 

dan sempit karena mudahnya dijangkau. Dan di 

satu sisi, zaman pada sekarang ini dikatakan 

sebagai era digital 4.0 dalam artian 

perkembangan teknologi sangat pesat. Tidak 

hanya itu, disisi lain, abad ini di sebut sebagai 

pasca modern, suatu keadaan yang dapat 

dipandang sangat demokratis. Disebut 

demokratis karena abad ini memberikan 

kesempatan terhadap semua kalangan untuk 

berbicara membangun suatu peradaban semesta.5 

Inilah fenomena yang terjadi serta secara 

sederhana dipahami sebagai suatu proses 

pengintegrasian budaya, politik, ekonomi dan 

informasi nasional bagsa-bangsa ke ruang 

lingkup dan tatanan baru sistem jaringan dunia 

global. 

Dari uraian di atas, maka dapat ditarik suatu 

pemahaman bahwa secara umum pergaulan 

global yang terjadi saat ini dan yang akan datang 

dapat dirumuskan ciri-cirinya sebagai berikut, 

Pertama, terjadinya pergesaran dari konflik 

ideologi dan politik kearah persaingan 

perdagangan, investasi dan informasi, dari 

keseimbangan kekuatan (balance of power) 

kearah keseimbangan kepentingan  (balance of 

interest). Kedua, hubungan antara negara/bangsa 

secara struktral berubah dari sifat 

ketergantungan ke arah saling ketergantungan, 

hubungan yang bersifat primordinal berubah 

menjadi sifat tergantung kepada posisi tawar 

menawar. Ketiga, batas-batas geografis hampir 

kehilangan arti operasionalnya. Kekuatan suatu 

negara ditentukan oleh kemampuannya 

mmanfaatkan keunggulan komparatif dan 

keunggulan kompetitif. Keempat, persaingan 

                                                           
5 Syahrin Harahap, 1997. Islam Dinamis: Menegakkan 
Nilai-nilai Ajaan Al-Qur’an dalam Kehidupan Modern di 
Indonesia. Yogyakarta: Tiara Wacana, hal: 131. 

antar negara sangat diwarnai oleh perang 

penguasaan teknologi tinggi. Setiap negara 

terpaksa menyediakan dana yang besar bagi 

penelitian dan pengembangan. Kelima, 

terciptanya budaya dunia yang cenderung 

mekanistik, efisien, tidak menghargai nilai dan 

norma yang secara ekonomi tidak efisien.6 

Kebudayaan yang global lahir dari 

kehidupan masyarakat yang global. Sudah 

sangat jelas, sekarang ini kebudayaan global 

telah mulai melanda kehidupan global yang 

tanpa batas ini. Hal ini terlihat berbagai bentuk 

life style yang mulai melanda anak-anak, 

generasi muda, orang tua, baik yang berprofesi 

pelajar, pegawai negeri, karyawan, ekonomi, 

politisi, bahkan golongan agamawan. Cara hidup 

global, tontonan global, makanan global,cita r 

asa global, telah memasuki kehidupan 

masyarakat kita. 

Globalisasi adalah hal yang tidak dapat 

dhindari dan memng tidak perlu untuk dihindari. 

Pesoalanya adalah bagaimana menampilkan visi 

pendiikan Islam dalam kancah global tersebut, 

marilah kita coba untuk mecermati dan 

merenungkan kembali bagaimana pendidikan 

islam sekarang ini. Variabel tersebut merupakan 

substansi yang harus ada dalam kegiatan 

pendidikan yang akan memberikan arah dan 

model yang diinginkan oleh pendidik itu sendiri. 

 

2) Menata Kembali Sistem Pendidikan 

Islam 

Sistem pendidikan di Indonesia mewarisi 

dua tradisi yang telah berakar di dalam budaya 

masyarakat Indonesia sendiri, yakni tradisi islam 

dan tradisi pendidikan modern yang dibawa oleh 

belanda.7 Dua tradisi ini kemudian melahirkan 

dua model sistem dan penyelenggaraan 

pendidikan yang tetap bertahan hingga dewasa 

ini. Tradisi islam mewarisi sistem pendidikan 

model pondok pesantren yang menekankan pada 

                                                           
6 Syahrin Harahap, 1998. Perguruan Tinggi Islam di Era 
Globalisasi, Yogyakarta: Tiara Wacana & IAIN S, hal: x-
xi. 
7 Maksum, 1997. Madrasah Sejarah dan 
Perkembangannya, Jakarta: Logos, hal: 113. 



Moh. Afiful Hair , hal : 55-64 

  Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI) 
Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan 

 
 

 

59 

pengkajian dan pendalaman khazanah ilmu-ilmu 

keislaman dan sekaligus sebagai pusat gerakan 

dakwah penyebaran agama islam kepada 

masyarakat. Pada akhir abad ke-19 dan awal 

abad ke-20, para pembaharu islam 

memperkenalkan model pendidikan islam 

tradisional (pesantren) dengan model pendidikan 

modern. Madrasah selain tetap memberikan 

pengajaran ilmu-ilmu keislaman, juga 

memperkenalkan ilmu-ilmu sekuler (umum), 

terutama ilmu alam dan matematika, meskipun 

dalam porsi yang relatif kecil. 

Pendidikan zaman Indonesia merdeka 

sampai tahun 1965 banyak dipengaruhi oleh 

sistem pendidikan Belanda, sebaliknya setelah 

tahun 1966 dipengaruhi oleh sistem Amerika. 

Sistem pendidikan Amerika menekankan bahwa 

praktek pendidikan merupakan instrument dalam 

proses pembangunan. Hasilnya berkembanglah 

manusia-manusia yang dengan mentalitas juklak 

dan juknis yang siap diperlakukan secara 

seragam. 

Hal itu melahirkan satu produk dari proses 

pendidikan yang menyimpang yaitu munculnya 

mentalitas jalan pintas dengan semangat untuk 

mendapatkan hasil secepat mungkin dan tidak 

menghiraukan bahwa segala sesuatu haras 

melewati proses yang memerlukan waktu. 

Aspek negatif lain dari jalan pintas ini adalah 

dominannya nilai ekstrinsik dikalangan 

masyarakat termasuk generasi muda, muncul 

pula problem yang tidak dapat dipisahkan dari 

masalah pendidikan yaitu pendidikan cenderung 

menjadi sarana stratifikasi sosial, dan sistem 

persekolahan hanya mentransfer pengetahuan 

yang bersifat text book. 

Sementara itu, pemerintah kolonial belanda 

mewarisi tradisi pendidikan modern yang 

menekankan pada aspek pendidikan sains dan 

keterampilan. Pada awalnya, sekolah-sekolah 

yang didirikan Belanda lebih dimaksudkan 

sebagai tempat pelatihan calon-calon pegawai 

rendahan di dalam birokrasi lokal Belanda. 

Tetapi orang yang bisa mengikuti pendidikan 

Belanda sangat terbatas pada kelompok elite 

priyayi, keluarga ningrat dan kaya di perkotaan. 

Sedangkan kalangan miskin pedesaan hampir 

tidak memperoleh kesempatan pendidikan sama 

sekali. 

Setelah kemerdekaan, dualisme tersebut 

justru diperkuat dengan lahirnya Undang-

undang No. 4 Tahun 1950 jo. No. 12 tahun 1954 

tentang dasar-dasar pendidikan dan pengajaran 

di sekolah yang menjadi acuan bagi kebijakan 

pendidikan di Indonesia tidak secara eksplisit 

mengatur keberadaan madrasah. Undang-

undangtersebut menegaskan dan 

menglegalisasikan adanya dualisme dalam 

penyelenggaraan pendidikan. Sekolah umum 

yang berada di bawah pengelolaan dan 

pembinaan menteri pendidikan, sedangkan 

madrasah dikelola dan dikembangkan oleh 

Menteri Agama.8 

Dualisme pendidikan ini selanjutnya 

ditegaskan di dalam ketetapan MPRS nomor 

II/MPRS/1960 tanggal 3 Desember 1960 tentang 

garis-garis besar pola pembangunan nasional 

semesta berencana, tahap pertama tahun 1961-

1968. Dalam kaitannya dengan pendidikan, 

ketetapan ini menyebutkan bahwa pendidikan 

agama menjadi mata pelajaran di sekolah-

sekolah mulai dari sekolah rakyat sekolah dasar 

sampai universitas-universita atau perguruan 

tinggi. Dengan pengertian murid-murid berhak 

tidak ikut, apabila wali murid/murid dewasa 

menyatakan keberatannya.9 Dalam Tap MPRS 

tersebut juga dijelaskan bahwa “Madrasah 

hendaknya bediri sendiri sebagai badan otonom 

di bawah pengawasan Departemen Agama dan 

bukan dibawah pengawasan Departemen 

Pendidikan dan Kebudayaan.” Dengan Tap 

MPRS ini, madrasah tetap berada di luar sistem 

pendidikan nasional. 

Perbedaan naungan institusional di 

pemerintahan tersebut selanjutnya melahirkan 

perbedaan dan dualisme baik yang menyangkut 

                                                           
8 Mulyanto Sumardi, 1997. Sejarah Singkat Pendidikan 
Islam di Indonesia 1945-1975. Jakarta: LPIAK Balitbang 
Depag. 
9 Tadjab, 1987. Posisi Pendidikan Islam dalam Sistem 
Pendidikan Nasional, Thesis, Yogyakarta: Pasca Sarjana 
IAIN Sunan Kalijaga. 



Moh. Afiful Hair , hal : 55-64 

  Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI) 
Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan 

 
 

 

60 

struktur kurikulum, penyediaan tenaga pendidik, 

dan pembiayaannya. Struktur kurikulum 

madrasah hingga awal 1970-an hampir 90% 

bernuansa Islam. Sedangkan sekolah umum 

mengembangkan kurikulum yang 100% 

bermuatan akademik dan pelajaran keagamaan 

hanya berupa kurikulum pilihan. 

Upaya pemerintah untuk mengakhiri 

dikotomi ini sebenarnya sudah mulai dilakukan 

pada tahun 1972. Keputusan Presiden nomor 

34/1972, yang kemudian dipertegas dengan 

instruksi Presiden nomor 15/1974 tentang 

tangung jawab fungsional penddikan dan 

latihan. Inti dari kebijakan itu adalah hanya 

Kementrian Pendidikan dan Kebudayaan lah 

yang memiliki tugas dan tanggung jawab atas 

pembinaan pendidikan umum dan kejuruan. Hal 

ini berarti lembaga pendidikan dan kejuruan 

yang berada di bawah  Departemen Agama dan 

departemen lainnya harus diserahkan kepada 

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. 

Namun demikian, ketegangan politik antara 

pemerintah Orde Baru dengan umat Islam pada 

awal 1970-an mendorong kalangan islam untuk 

menolak gagasan dasar Keputusan Presiden 

tersebut. Tetapi penolakan tersebut melahirkan 

kompromi besar yang menentukan masa depan 

madrasah, yakni lahirnya Surat Keputusan 

bersama (SKB) Tiga Menteri yakni Menteri 

Pendidikan dan Kebudayaan, Menteri Agama, 

dan Menteri Salam Negeri pada tanggal 24 

maret 1975 nomor 0371 U/1975, nomor 6 Tahun 

1975, dan nomor 16 Tahun 1975. SKB tersebut 

memberikan dasar bagi ketetapan madrasah di 

bawah Departemen Agama dan tranformasi 

internal dalam kurikulum pendidikan madrasah 

dengan pemasukan 30% mata pelajaran 

akademik (non-agama).10 

Selanjutnya, lahirlah SKB dua menteri pada 

tahun 194, yang isinya adalah revisi struktur 

kurikulum nasional dan kurikulum madrasah, 

yang dikenal dengan kurikulum 1984. Inti dari 

perubahan kurikulum ini adalah kompetesi dasar 

                                                           
10 Muhaimin, 2003. Wacana Pengembangan Pendidikan 
Islam, Yogyakata: PSAPM Surabaya dan Pustaka Pelajar, 
hl: 176. 

(basic competence) di sekolah umum dan 

madrasah diupayakan harus sama agar 

memberikan kesempatan pada siswa lulusannya 

melanjutkan ke jenjang yang lebih tinggi. 

Integrasi madrasah ke alam sistem 

pendidikan nasional semakin menemukan 

bentuk dalam Undang-undang Sistem 

Pendidikan Nasional (UUSPN) nomor 2 tahun 

1989.11melalui UUSPN ini, madrasah 

mengalami perubahan definisi, dari sekolah 

agama menjadi sekolah umum beciri khas Islam. 

Perubahan definisi ini penting artinya karena 

akibat perubahan ini madrasah tidak hanya 

menjadi lembaga pendidikan modern, tetapi juga 

mendapat legitimasi sepenuhnya sebagia bagian 

dari sistem pendidikan nasional. Perubahan 

definisi itu, selanjutnya juga menuntut adanya 

perubahan kurikulum. Oleh karena itu, lahirlah 

kurikulum 1994. Karena madrasah tidak lagi 

sekolah agama, maka kurikulumnya 100% sama 

dengan sekolah umum pada departemen 

Pendidikan. 

Semua upaya pengintegrasian madrasah ke 

dalam sistem pendidikan nasional tersebut 

menemukan titik puncaknya pada awal tahun 

2000, setelah Presiden RI ke 4, K.H. 

Abdurrahman Wahid mengubah struktur 

kementrian pendidikan dari Departemen 

Pendidikan dan Kebudayaan menjadi 

Departemen Pendidikan Nasional. Perubahan ini 

memperluas jangkauan departemen hingga 

memayungi semua bentuk jenis dan keragaman 

lembaga pendidikan yang ada di Indonesia. 

Berdasarkan hal itu, presiden K.H. 

Abdurrahman Wahid menggulirkan ide 

“pendidikan satu atap” sistem pendidikan 

nasional dan memiliki status dan hak yang sama. 

Inilah yang diharapkan akan mengakhiri 

dikotomi pendidikan umum dan pendidikan 

Islam. Dengan integrasinya sistem pendidikan 

menjadi satu atap, apakah persoalan lama seperti 

dikotomi, ambivalensi dan disintegratif berarti 

sudah selesai dan tuntas? Jawabnya, ternyata 

                                                           
11 Muhaimin, 1992. Undang-undang Nomor 2 Tahun 
1989 Tentang Sistem Pendidikan Nasional dan 
Penjelasannya. Semarang: Aneka Ilmu, hal 4. 



Moh. Afiful Hair , hal : 55-64 

  Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI) 
Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan 

 
 

 

61 

belum. Sampai saat ini, msih terjadi dikotomi, 

yakni dikotomi institusi dan dikotomi keilmuan. 

Dalam dikotomi institusi, Departemen 

Agama masih mengurus pendidikan (madrasah) 

sebagaimana masa-masa lalu. Oleh karena itu, 

perlu adanya restrukturisasi institusi, yakni 

seluruh madrasah yang masih dikelola oleh 

Departemen Agama mulai dari tingkat pusat 

smpai i daerah desrahkan kepada Departemen 

Pendidikan. Tentu ini tidak mudah karena 

menyakngkut sejarah, aset, politik, ideologi, dan 

sebagainya. Oleh karena itu, dua departemen 

tersebut perlu untuk merumuskan bentuk dan 

model “pendidikan satu atap”. Sejauh ini, 

implementasi pendidikan satu atap masih sulit 

diwujudkan. Perlu adanya jiwa besar dari 

pejabat di Departemen Agama untuk 

menyerahkan aset-aset pendidikannya kepada 

Departemen Agama untuk menyerahkan aset-

aset pendidikannya kepada Departemen 

Pendidikan Nasional. Begitu juga harus ada 

ketulusan dan komitmen dari Departemen 

Pendidikan Nasional. Untuk memperlakukan 

madrasah secara adil dan sejajar dengan sekolah 

umum, yang lebih dahulu menjadi tanggunga 

jawabnya. Apabila sikap ini terwujud, maka 

tidak ada lagi kebijakan diskriminasi terhadap 

madrasah dan pendidikan islam lainnya eperti 

yang terjadi selama ini. 

Sedangkan dikotomi keilmuan, problem 

yang muncul antara pendidikan agama dan 

pendidikan umum atau antara ilmu agama dan 

ilmu umum telah muncul sejak lama dan sampai 

sekarang masih berlangsung. Secara simbolik, 

dikotomi jenis keilmuan ini masih terlihat 

dengan jelas antara madrasah dan sekolah 

umum. Pembagian kurikulum di madrasah 

masih bermuara pada ilmu umum dan ilmu 

agama, begitu juga di sekolah umum masih ada 

mata pelajaran umum dan juga agama. Di 

madrasah mata pelajaran agama Islam di bagi 

kedalam beberapa sub mata pelajaran, yaitu al-

Qur’an – Hadts, aqidah akhlak, fiqh, sejarah 

kebudayaan islam, dan bahasa arab, yang 

masing-msing berdiri sendiri sebagai mata 

pelajaran. Sedangkan disekolah umum,mata 

pelajaran agama Islam di atas digabung manjadi 

satu dan porsinya hanya dua jam perminggu. 

Untuk menghapus dikotomi tersebut, perlu 

adanya refomulasi kurikulum yang benar-benar 

integrtif. Ajaran-ajaran Islam tidak lagi 

diberikan dalam bentuk mata pelajaran secara 

formal seperti Qur’an, Hadits, tafsir, Fiqh, 

sejarah islam dan tasawuf, melainkan 

diintegrasikan sepenuhnya dalam mata pelajaran 

umum. 

Ini memang sulit dan membutuhkan 

pemikiran yang serius, namun apabila dapat 

dilakukan maka dikotomi akan bisa dihilangkan, 

sehingga tidak dikenal dikotomi mata pelajaran 

agama dan mata pelajaran umum, baik di 

madrasah maupun disekolah umum. Akibatnya, 

diperlukan guru-guru yang mampu 

mengintegrasikan wwasan iman dan taqwa 

(IMTAQ) dengan IPTEK. Disamping itu, juga 

diperlukan buku-buku teks yang bernuansa 

agamis dan bermuatan pesan-pesan religius pada 

setiap bidng atau mata pelajaran. Untuk upaya 

ke arah itu, sebenarnya Departemen Agama 

telah memulai langkah besar dengan menyusun 

buku panduan guru mata pelajaran umum yang 

bernuansa Islam, akan tetapi belum bisa 

menghapus sepenuhnya ikotomi tersebut. 

 

3) Peran Pendidikan Islam 

Paradigma baru pendidikan membangun 

masyarakat terdidik, masyarakat yang cerdas, 

maka mau tidak mau harus merubah paradigma 

dan sistem pendidikan. Formalitas dan legalitas 

tetap saja menjadi sesuatu yang penting, akan 

tetapi perlu diingat bahwa substansi juga bukan 

sesuatu yang bisa diabaikan hanya untuk 

mengerjar tataran formal saja. Maka yang perlu 

dilakukan sekarang bukanlah menghapus 

formalitas yang telah berjalan melainkan menata 

kembali sistem pendidikan yang ada dengan 

paradigma baru yang baik. Dengan paradigma 

baru, praktik pembelajaran akan digeser menjadi 

pembelajaran yang lebih bertumpuk pada teori 

kognitif dan konstruktivistik. Pembelajaran akan 

berfokus pada pengembangan kemampuan 

intelektual yang berlangsung secara sosial dan 



Moh. Afiful Hair , hal : 55-64 

  Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI) 
Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan 

 
 

 

62 

kultural, mendorong siswa membangun 

pemahaman dan pengetahuan sendiri dalam 

konteks sosial , dan belajar dimulai dari 

pengetahuan awal dan prespektif budaya. 

Pemikiran-pemikiran yang positif 

memberikan arahan bahwa sudah selayaknya 

jika dunia pendidikan diarahkan pada upaya 

transformasi Dan pengembangan prinsip-prinsip 

secara komprehensip dalam penyelenggaraan 

pendidikan dan pembelajaran. Kepada para 

peserta didik perlu diberi bekal pengetahuan 

serta nilai-nilai dasar sebagai suatu pandangan 

hidup yang sangat berguna untuk mengarungi 

kehidupan dalam masyarakat pluralis, baik dari 

aspek etnisitas, kultural, maupun agam. Jika 

dunia pendidikan berhasil melasanakan tugas 

ini, maka pada gilirannya masyarakat kita 

dimasa depan makin lama akan berkembang 

menjadi masyarakat yang berkualitas secara 

intelektual dan moral12 

Berdasarkan kajian dan pemaparan diatas, 

agar umat Islam dapat berkiprah dalam 

masyarakat global, maka penidikan Islam 

diharapkan tampil dengan nuansa: 1) 

menampilkan Islam yang lebih ramah dan sejuk, 

sekaligus menjadi pelipur lara bagi kegerahan 

hidup manusia modern. Tawaran ini 

mengharuskan umat Islam menghayati nilai-nilai 

universal yang diajarkan Islam dan teologi 

inklusif yang diperankan oleh Nabi Muhammad 

SAW. Disamping itu, tawaran ini akan 

menghapus kehampaan spiritual dan kekosongan 

batin manusia modern sebagai gaya hidup 

fira’unis akibat hiruk pikuk kehidupan global 

yang hedonistikI dan materialistik. 2) 

manampilkan Islam dan toleran terhadap seluruh 

agama apapun, sebab Islam adalah agama 

rahmatan li al-alamin, mendatangkan kebaikan 

dan kedamaian untuk semua. Tidak hanya itu, 

sikap toleran harus ditampilkan oleh seorang 

muslim dengan tidak terlalu bersifat fanatik 

ataupun radikal dalam memahaminya. Dengan 

demikian, akan lahir suatu pendidikan islam 

yang dinamis, ramah, serta di akui oleh kalangan 
                                                           
12 Hasnah, 2012, “Paradigma Pendidikan Masa Depan” 
Publikasi, Vol II, No. 2. (September, 2012). 133 

non muslim, lebih-lebih di era globalisasi seperti 

sekarang ini.  

Dengan sikap ini, Islam mengakui tentang 

pluralisme, baik dalam keragaman pendapat, 

pemahaman, ideologi, etnis maupun agama. 3) 

menampilkan visi Islam yang dinamis, kreatif 

dan inovatif, sehingga bisa membebaskan umat 

Islam dari belenggu-belenggu dan penjara taqlid, 

status quo, menyukai kemapanan dan alergi 

terhadap pembaharuan, harus ditinggalkan. Ini 

disebabkan sikap-sikap tersbut menyebabkan 

kratifitas dan dinamisnya sebagai manusia 

menjadi hilang sehingga tidak dapat melaihrkan 

inovasi-inovasi baru dalam suatu sistem 

pendidikan islam 4) menampilkan Islam yang 

mampu mengembangkan etos kerja, etos politik 

, etos ekonomi, etos ilmu pengetahuan, dan etos 

pembangunan. Hal ini karena sepanjang sejarah, 

kelima etos itulah yang dapat mendatangkan 

kejayaan umat islam. 5) menampilkan 

revivalitas Islam, dalam bentuk intensifikasi 

keislaman lebih berorientasi ke dalam (inward 

oriented), yakni membangun kesalehan intrinsik 

dan esoteris, daripada intensifikasi keluar 

(outward oriented) yeng bersifat ekstrinsik dan 

eksoteris, yakni kesalehan formalitas. Orientasi 

pemahaman intrinsik dan esoteris ini menjadi 

penting, karena kahir-akhir ini banyak 

bermunculan pemahaman yang lebih 

mementingkan simbol dan bentuk luar. Daripada 

substansi ajaran Islam itu sendiri. Pemahaman 

seperti ini akan mencegah lahirnya bentuk-

bentuk fundamentalisme dan radikalisme agama 

yang justru menimbulkan citra negatif bagi 

Islam dan umat Islam. 

Tidak hanya itu, dari penjelasan di atas 

terdapat empat pelajaran yang dapat dipetik dari 

pendidikan Islam, yaitu: pertama, dapat 

membentuk seorang mukmin yang berkualitas 

baik jasmani maupun rohani. kedua, dapat 

membentuk seorang mukmin berkualitas, yakni 

seorang yang mampu bermujahadah atau 

mengendalikan hawa nafsu untuk taat dan 

berbuat manfaat baik untuk dirinya maupun 

orang lain. Ketiga, dapat membentuk mukmin 

berkualitas imannya dengan menggabungkan 



Moh. Afiful Hair , hal : 55-64 

  Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI) 
Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan 

 
 

 

63 

usaha lahir dan batin serta berusaha keras dalam 

menolong atau memohon pertolongan kepada 

Allah. Keempat, dapat membentuk mukmin 

berkualitas  yaitu ketika tertimpa suatu musibah 

dapat berusaha antara mengobati dan berserah 

diri kepada takdir tuhan tanpa penyesalan 

 

 

C. KESIMPULAN 

Dari serangkaian analitis di atas, dapat ditarik 

simpulan bahwa konstruks pemikiran pendidikan 

Islam berwawasan masa depan perlu diarahkan pada 

usaha peningkatan untuk menjawab problem 

kehidupan kontempoer, dan tetap berpegang teguh 

pada nilai-nilai ajaran al-Qur’an dan sunnah. 

Kepekaan menangkap perkembangan terkini 

menjadikan pendidikan Islam responsif terhadap 

kemajuan, sementara dengan tetap berpegang teguh 

pada kedua sumber otentik Islam tersebut, maka 

pendidikan Islam akan mempunyai ruh dan kekuatan 

moral menghadapi setiap perubahan yang 

ditimbulkan oleh arus globalisasi. 

Nilai-nilai dan kandungan moral al-Qur’an 

dan sunnah harus dapat ditransformasikan kepada 

anak didik dalam menghadapi kehidupan modern 

masyarakat. Setiap persoalan kemodernan harus 

ipecahkan dengan bingkai dan spiritual al-Qur’an 

dan sunnah. Inilah peran strategis pendidikan Islam. 

Strategisnya tidak saja teletak pada kemmpuan 

dalam merespon perubahan global, tetapi yang lebih 

penting adalah kemampuan membingkai setiap 

perubahan dalam bingkai moral al-Qur’an dan 

Sunah, sekaligus mentransformasikan niai-nilai 

tersebut dalam kehidupan anak didik. Dengan 

demikian, out-put penidikan Islam akan peka 

terhadap perubahan kalau bisa justru 

memeloporinya) dengan tetap berpegang teguh pada 

nilai-nilai ajaran agamanya. 

Memasuki era disrupsi ini, pendidikan Islam 

dituntut untuk lebih peka terhadap gejala-gejala 

perubahan sosial masyarakat. Pendidikan Islam 

harus mau mendisrupsi diri jika ingin memperkuat 

eksistensinya. Bersikukuh dengan cara dan sistem 

lama serta menutup diri dari perkembangan dunia, 

akan semakin membuat pendidikan Islam kian 

terpuruk dan usang (absolut). Maka dari itu, terdapat 

tiga hal yang harus diupayakan oleh pendidikan 

Islam, yaitu mengubah mindset lama yang 

terkungkung aturan birokratis, menjadi mindset 

disruptif yang mengedepankan cara-cara yang 

kooperatif. Pendidikan Islam juga harus melakukan 

self-driving agar mampu melakukan inovasi-inovasi 

sesuai dengan tuntutan zaman. Tidak hanya itu, 

pendidikan Islam juga harus melakukan reshape or 

crate terhadap segenap aspek di dalamnya agar 

selalu kontekstual tehadap perubahan zaman. 

. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Harahap, Syahrin. 1997. Islam Dinamis: 

Menegakkan Nilai-nilai Ajaan Al-Qur’an 

dalam Kehidupan Modern di Indonesia. 

Yogyakarta: Tiara Wacana. 

Harahap, Syahrin. 1998. Perguruan Tinggi Islam di 

Era Globalisasi, Yogyakarta: Tiara 

Wacana & IAIN S. 

Hasnah. 2012. “Paradigma Pendidikan Masa Depan” 

Publika., Vol II, No. 2. 

Maksum. 1997. Madrasah Sejarah dan 

Perkembangannya. Jakarta: Logos. 

Muhaimin. 2003. Wacana Pengembangan 

Pendidikan Islam. Yogyakata: PSAPM 

Surabaya dan Pustaka Pelajar. 

Muhaimin. 1992. Undang-undang Nomor 2 Tahun 

1989 Tentang Sistem Pendidikan Nasional 

dan Penjelasannya. Semarang: Aneka 

Ilmu. 

Priatmoko, Sigit. 2018. “Memperkuat Eksistensi 

Pendidikan Islam di Era 4.0” TA’LIM. Vol. 1, 

No. 2. Juli, 2018. 

Rahmawati, Fitri. 2018. “Kecenderungan Pergeseran 

Pendidikan Agama Islam di Indonesia Pada Era 

Disrupsi” Tadris. Vol 13. No. 2. Desember, 

2018. 



Moh. Afiful Hair , hal : 55-64 

  Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI) 
Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan 

 
 

 

64 

Silfiyasari, Mita dan Ashif Az Zhafi. 2020. “Peran 

Pesantren dalam Pendidikan Karakter di 

Era Globalisasi” Pendidikan Islam 

Indonesia. Vol. 5. No. 1. 

Sumardi, Mulyanto. 1997. Sejarah Singkat 

Pendidikan Islam di Indonesia 1945-1975. 

Jakarta: LPIAK Balitbang Depag. 

Tadjab. 1987. Posisi Pendidikan Islam dalam Sistem 

Pendidikan Nasional, Thesis, Yogyakarta: 

Pasca Sarjana IAIN Sunan Kalijaga. 

Zamroni, 2000. Paradigma Pendidikan Masa 

Depan. Yogyakarta: BIGRAF publishing. 


