AHSANA MEDIA

Jurnal Pemikiran, Pendidikan dan Penelitian Ke-Islaman

P-ISSN : 2354-9424
E-ISSN : 2549-7642

Vol.7 No.2 Juli 2021
http://journal wim.ac.id/index.php/ahsanamedia

KONTRUKS PEMIKIRAN PENDIDIKAN ISLAM WAWASAN MASA DEPAN

Moh. Afiful Hair
affkhir@gmail.com
Dosen PAI Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan

ABSTRAK

Globaisasi adalah hal yang tidak dapat dihindari. Oleh karena itu, agar pendidikan islam dapat beperan dalam
masyarakat global maka peru dicermati dan direnungkan kembali filsafat, teori, dan kurikulum pendidikan Islam saat
ini. Konstruks pemikiran pendidikan Islam berwawasan masa depan perlu diarahkan pada usaha peningkatan untuk
menjawab problem kehidupan ontemporer, dan tetap berpegang teguh pada nlai-niai ajara al-Qur’an dan Sunnah.
Nilai-nilai dan kandungan moral al-Qur’an dan sunnah harus dapat ditransformasikan kepada anak didik dalam
menghadapi kehidupan modern masyarakat. Strategisnya tidak hanya terletak pada kemampuan dalam merespon
perubahan global, tetapi yang lebih penting adalah kemampuan membingkai setiap perubahan dalam bingkai moral al-
Qur’an dan sunnah. Dengan demikian, tugas lembaga pendidikan Islam adalah mengintegrasi antara subjek-subjek
keagamaan dengan subjek-subjek sekuler dala paket pembelajaran. Dengan adanya integrasi sains dengan nilai-nilai
ajaran Islam maka tidak lagi dikenal istilah ilmu agama dan ilmu umum tetapi akan dibedakan menjadi ilmu yang
menyangkut ayat-ayat tanzilivah dan ilmu tentang ayat-ayat kauniyah.

Kata Kunci: Pendidikan Islam, Globalisasi

ABSTRACT

Globalization is inevitable. Therefore, in order for Islamic education to be a role in the global community, Peru is
observed and reconsidered the philosophy, theory, and curriculum of Islamic education today. The construct of future-
minded Islamic education thinking needs to be directed at improving efforts to answer the problems of ontemporer life,
and stick to the nlai-niai ajara al-Qur'an and Sunnah. The values and moral content of the Qur'an and sunnah must be
transformed to students in the face of modern life in society. The strategic thing lies not only in the ability to respond to
global change, but more importantly the ability to frame any change in the moral frame of the Qur'an and sunnah.
Thus, the task of Islamic educational institutions is to integrate between religious subjects and secular subjects in the
learning package. With the integration of science with islamic teaching values, it is no longer known the term religious
science and general science but will be distinguished into sciences that concern tanziliyah verses and knowledge about
kauniyah verses.

Keywords: Islamic Education, Globalization.

A. PENDAHULUAN
Seiring dengan perkembangan zaman, tantangan

merupakan keniscayaan yang tidak terelakkan. Hal
ini disebabkan dari waktu ke waktu tuntutan dan

dan hambatan pendidikan Islampun terus mengalami
perkembagan dan perubahan.jika pada beberapa
dekade silam percakapan akrab antara peserta didik
dan guru terasa tabu, maka hari ini justru merupakan
hal yang wajar. Bahkan dalam pandangan teori
pendidikan modern, hal itu merupakan sebuah
keharusan. Interaksi semacam itu justru menjadi
indikasi keberhasilan suatu proses pendidikan.
Seperti halnya pergeseran paradigma dalam
pendidikan  yaitu  dalam  hal  pendekatan
pembelajaran. Pergeseran dan perubahan paradigma

kebutuhan manusia terus mengalami perubahan. Di
era pendidikan Islam tradisional, guru menjadi figur
sentral dalam kegiatan pembelajaran. Beliau
merupakan sumber pengetahuan pertama di suatu
kelas, bahkan dapat dikatakan satu-satunya. Namun
dalam konteks pendidikan Islam modern, hal
demikian tidak berlaku lagi. Peran pendidik pada era
ini telah mengalami pergeseran, yakni sebagai
fasilitator bagi peserta didik. Pembelajaran tidak lagi



Moh. Afiful Hair, hal : 55-64

berpusat pada guru (feacher centered), namun lebih
berpusat pada peserta didik (student centered)'
Mencari ilmu (thalab al-‘ilmi) merupakan
bagian keseluruhan dari usaha seseorang dalam
menambah wawasan keilmuan melalui ajaran
keagamaan. Oleh karena itu, dalam mencari ilmu di
era globalisasi seperti ini dimana umat Islam berada
dalam pusaran arus globalisasi yang dari waktu ke
waktu terus mendesakkan kompleksitas tantangan
modernitas dan permasalahan yang semakin berat
dan rumit Maka dalam mencari atau menuntut ilmu
lebih utamanya memilih lembaga pendidikan yang
dapat membentuk karakter atau akhlak yang baik.
Dalam pembangunan suatu bangsa, termasuk
Indonesia pendidikan menjadi fokus utama yang
dijadikan sorotan pembaharuan, dibandingkan aspek
lain. Hampir semua orang sepakat, pendidikan
memiliki hubungan linear dengan keberhasilan dan
kegagalan pembangunan. Perkembangan pendidikan
selama ini, secara kantitatif tidak diikuti dengan
peningkatan mutu pendidikan secara kualitatif.
Berbagai  ketimpanagn muncul di  tengah
masyarakat, terutama Pertama ketimpangan antara
kualitas output pendidikan dan kualifikasi tenaga
kerja yang dibutuhkan. Kedua, ketimpangan kualitas
pendidik antar desa dan kota, antar jawa dan luar
jawa, antar penduduk kaya dan penduduk miskin.
Upaya pendidikan selama ini belum berhasil
mengatasi problem di atas.”
Pendidikan di  Indonesia,
seringkali diklaim kurang mampu menjawab
tantangan, perubahan, dan tuntutan masyarakat.
Pendidikan yang diyakini para ahli menyimpan
kekuatan yang luar biasa dalam menciptakan visi
kehidupan dan dapat memberikan informasi yang
berharga mengenai pegangan hidup di masa depan.
Disamping itu, pendidikan juga membantu peserta
didik dalam mempersiapkan kebutuhan yang penting
untuk menghadapi perubahan, masih jauh dari yang
diharapkan. Dengan demikian, outputnya kurang

s€cara umum

' Sigit Priatmoko, 2018. “Memperkuat Eksistensi

Pendidikan Islam di Era 4.0” TA’LIM, Vol. 1, No. 2 (Juli,
2018) 222.

*  Zamroni, Paradigma Pendidikan Masa Depan,
(Yogyakarta: BIGRAFpublishing, 2000) hal. 30.

memiliki “kesiapan riil” bagi kepentingan profesi
dan juga pengembangan bagi disiplinnya.
Pendidikan yang seharusnya berwatak dinamis
dan kreatif telah terjerat oleh kepentingan-
kepentingan emosional yang sifatnya semu. Banyak
muatan-muatan yang sifatnya “sesaat” telah ditata
sedemikian rupa sehingga menjadi inti yang harus
degeluti. Pendapat Al-Ghazali dalam pandangan
Majdi menyatakan bahwa pendidikan dalam
pandangan Islam adalah suatu kegiatan yang
sistematis yang melahirtkan sebuah perubahan
progresif pada tingkah laku manusia, atau sebuah
usaha untuk menghilangkan akhlak yang buruk
untuk dirubah menjadi akhlak yang baik. Pendapat
al-Ghazali ini lebih menitikberatkan proses
pembentukan karakter atau akhlak yang mulia.’
Dengan demikian, kritik tajam yang melanda
dunia pendidikan sampai pada waktu ini, perhatian
dunia pendidikan selalu disibukkan pada masalah-
masalah teknis yang sangat dangkal, seperti praktik-

praktik pendidikan agar Iulusannya mampu
memproduksi secara nyata, siap pakai, sesuai
dengan kebutuhan industri, tanpa

mempertimbangkan lagi aktivitas pendidikan yang
lebih esensial dan substansial.

Sampai kapanpun sulit bagi dunia pendidikan
untuk menghasilkan lulusan agar siap pakai. Orang
sekolah bukan untuk menjadi tukang, tetapi
mendidik orang untuk “menjadi” (fo be) dirinya.
Karena bagaimanapun teknologi terus berkembang.
Oleh karena itu, dunia pendidikan harus membekali
peserta didik dan out-put pendidikan untuk siap
kembang (ready for develop), siap didik (ready for
learning), dan siap layih (redy for train).

Kemampuan personal didalam ranah
menggunakan teknologi dan informasi sudah
menjadi kebutuhan mutlak dewasa ini, sehingga
tidak dapat dipisahkan dan menjadi kemampuan
wajib individu baik itu seorang pelajar maupun
pekerja. Seorang pelajar wajib memiliki kemampuan
digital literacy guna mendukung proses belajar yang
efektif, efisien dan mandiri. Sebagai tambahan

* Mita Silfiyasari dan Ashif Az Zhafi, 2020, “Peran
Pesantren dalam Pendidikan Karakter di Era Globalisasi”
Pendidikan Islam Indonesia, Vol. 5, No. 1 (Oktober,

2020) hal. 131
Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI)
Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan



Moh. Afiful Hair, hal : 55-64

bahwasanya kemampuan digital literacy dapat lebih
efektif ~ dengan  meningkatkan = kemampuan
berkomunikasi secara lisan dan tulisan.

Saat ini, pendidikan telah berada di era
globalisasi dngan artian untuk mendapatkan
berbagai akses informasi sudah mudah dan cepat
tanpa adanya batas-batasan wilayah geografis.
Dengan demikian, tidak menutut kemungkinan
terbentuknya budaya baru yang menglobal dengan
ciri-ciri modernisasi, gaya hidup konsumerisme,
hedonis-materialistis yang bersumber dari budaya
barat. Tujuan utama dari globalisasi sebenarnya
adalah transformasi masyarakat global, di mana
Barat secara tidak langsung ingin menjadikan dunia
yang sangat multikultural dan heterogen menjadi
homogen dengan standar budaya mereka. Inilah
yang dimaksud dengan globalisasi sebagai
westernisasi. Dalam konteks ini, Amer Al Roubaie
menjelaskan bahwa sifat alami yang homogen dari
globalisasi adalah untuk menyatukan pemikiran dan
memfokuskan pandangan masyarakat dunia untuk
menggunakan kode etik dan nilai-nilai bersama yang
bersumber dari Barat untuk memperkuat hegemoni
intelektual mereka

Tidak hanya itu, di era globalisasi seperti
sekarang ini munculah teknologi-teknologi serta
penemuan-penemuan baru dengan demikian dapat
memberikah pengaruh yang besar terhadap

yang
sekedar

pendidikan. Seperti halnya smartphone
awalnya merupakan teknologi hanya
digunakan sebagai alat komunikasi seiring
berkembangnya teknologi bisa memiliki fungsi yang
beragam seperti kamera, google maps, media sosial
dan sebagainya,

Masa dimana terjadinya suatu tantangan yang
dapat merubah kondisi di berbagai aspek yang dapat
terjadi suatu benturan nilai-nilai sosial budaya.
Kondisi seperti di era sekarang ini telah menjadi
perbincangan di  dalam suatu  pendidikan.
Dikarenakan memberikan pengaruh terhadap moral
sehingga mengalami dekadensi moral. Oleh sebab
itu, masyarakat menganggap pendidikan selama ini
kurang berhasil seperti halnya masyarakat berasumsi
bahwa lulusan terbaik dari lembaga pendidikan

hanya menghasilkan lulusan yang mahir dalam

mengerjakan soal ujian dan cerdas, akan tetapi
dalam hal perilaku malah terjadi sebaliknya.

Sementara itu jika merunut pada perkembangan
pendidikan era sekarang ini membutuhkan generasi
yang memiliki kemampuan untuk selalu menjadi
kreatif, aktif dan inofatif. Aji menambahkan pula
bahwasanya generasi Zaman Now harus mampu
memainkan peran dan diharapkan untuk menjadi
agen perubahan (Agent of Change). Mengingat ide
idenya yang selalu segar, pemikirannya yang kreatif
dan inovatif yang diyakini akan mampu mendorong
terjadinya transformasi dunia ini ke arah yang lebih
baik lagi, melalui perubahan dan pengembangan.

Tidak hanya itu, jika di lihat untek zaman seperti
sekarang ini, era disrupsi. Bagaimana di era disrupsi
seperti sekarang ini mempengaruhi pendidikan,
diawali dengan adanya gudangnya informasi seperti
halnya google. Google yang mampu menggeser
kedudukan perpustakaan sebagai sumber pencarian
referensi dan beralih pada digital library. Maraknya
homeschooling sebagai salah satu alternatif belajar
bagi anak didik dan perguruan tinggi yang sudah
menerapkan kuliah jarak jauh dengan menggunakan
media online sebagai salah satu media untuk
pembelajaran disaming modul ataupun media non
cetak sepertihalnya video. Dari uraian fakta diatas
bagaimana konstruk pendidikan islam di masa depan
akankah pendidikan islam memiliki nasib yang sama
dengan sektor lain atau justru mampu berdiri dengan
ciri khasnya ditengah-tengah terjangan teknologi.*

Oleh karena itu, kebijakan baru dalam dunia
pendidikan hendaknya estrem, seperti menitik
beratkan ke teknologi secara berlebihan. Karena
pendidikan tidak hanya mengasah otak dan tangan,
tetapi juga mengasah hati. Dalam konteks
menyeimbangkan antara otak, tangan dan hati. Maka
pendidikan Islam memegang peranan penting pada
masa mendatang. Untuk melihat peluang pendidikan
Islam di kancah globalisasi, tampaknya sangat
bermakna kalau dilihat terlebih dahulu bagaimana
pergaulan global itu dijalankan.

* Fitri Rahmawati, 2018. “Kecenderungan Pergeseran
Pendidikan Agama Islam di Indonesia Pada Era Disrupsi”

Tadris, Vol 13, No. 2. (Desember, 2018) 245.
Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI)
Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan



Moh. Afiful Hair, hal : 55-64
B. PEMBAHASAN

1) Hakikat Dunia Global

Pada zaman sepesrti sekarang ini, dunia
secara universal berada dalam tatanan global
yang secara mendasar di tompang oleh
perkembangan teknologi komunikasi,
transportasi, dan nformasi. Hal ini memberikan
dampak kepada dunia menjadi semakin global
dan sempit karena mudahnya dijangkau. Dan di
satu sisi, zaman pada sekarang ini dikatakan
sebagai era digital 4.0 dalam artian
perkembangan teknologi sangat pesat. Tidak
hanya itu, disisi lain, abad ini di sebut sebagai
pasca modern, suatu keadaan yang dapat
dipandang  sangat  demokratis.  Disebut
demokratis karena abad ini memberikan
kesempatan terhadap semua kalangan untuk
berbicara membangun suatu peradaban semesta.’
Inilah fenomena yang terjadi serta secara
sederhana dipahami sebagai suatu proses
pengintegrasian budaya, politik, ekonomi dan
informasi nasional bagsa-bangsa ke ruang
lingkup dan tatanan baru sistem jaringan dunia
global.

Dari uraian di atas, maka dapat ditarik suatu
pemahaman bahwa secara umum pergaulan
global yang terjadi saat ini dan yang akan datang
dapat dirumuskan ciri-cirinya sebagai berikut,
Pertama, terjadinya pergesaran dari konflik
ideologi dan politik kearah persaingan
perdagangan, investasi dan informasi, dari
keseimbangan kekuatan (balance of power)
kearah keseimbangan kepentingan (balance of
interest). Kedua, hubungan antara negara/bangsa
secara struktral berubah dari sifat
ketergantungan ke arah saling ketergantungan,
hubungan yang bersifat primordinal berubah
menjadi sifat tergantung kepada posisi tawar
menawar. Ketiga, batas-batas geografis hampir
kehilangan arti operasionalnya. Kekuatan suatu
negara  ditentukan oleh  kemampuannya
mmanfaatkan keunggulan komparatif dan
keunggulan kompetitif. Keempat, persaingan

antar negara sangat diwarnai oleh perang
penguasaan teknologi tinggi. Setiap negara
terpaksa menyediakan dana yang besar bagi
penelitian  dan  pengembangan.  Kelima,
terciptanya budaya dunia yang cenderung
mekanistik, efisien, tidak menghargai nilai dan
norma yang secara ekonomi tidak efisien.’

Kebudayaan yang global lahir dari
kehidupan masyarakat yang global. Sudah
sangat jelas, sekarang ini kebudayaan global
telah mulai melanda kehidupan global yang
tanpa batas ini. Hal ini terlihat berbagai bentuk
life style yang mulai melanda anak-anak,
generasi muda, orang tua, baik yang berprofesi
pelajar, pegawai negeri, karyawan, ekonomi,
politisi, bahkan golongan agamawan. Cara hidup
global, tontonan global, makanan global,cita r
asa global, telah memasuki kehidupan
masyarakat kita.

Globalisasi adalah hal yang tidak dapat
dhindari dan memng tidak perlu untuk dihindari.
Pesoalanya adalah bagaimana menampilkan visi
pendiikan Islam dalam kancah global tersebut,
marilah kita coba untuk mecermati dan
merenungkan kembali bagaimana pendidikan
islam sekarang ini. Variabel tersebut merupakan
substansi yang harus ada dalam kegiatan
pendidikan yang akan memberikan arah dan
model yang diinginkan oleh pendidik itu sendiri.

2) Menata Kembali Sistem Pendidikan

Islam

Sistem pendidikan di Indonesia mewarisi
dua tradisi yang telah berakar di dalam budaya
masyarakat Indonesia sendiri, yakni tradisi islam
dan tradisi pendidikan modern yang dibawa oleh
belanda.” Dua tradisi ini kemudian melahirkan
dua model sistem dan penyelenggaraan
pendidikan yang tetap bertahan hingga dewasa
ini. Tradisi islam mewarisi sistem pendidikan
model pondok pesantren yang menekankan pada

% Syahrin Harahap, 1998. Perguruan Tinggi Islam di Era
Globalisasi, Yogyakarta: Tiara Wacana & IAIN S, hal: x-
> Syahrin Harahap, 1997. Islam Dinamis: Menegakkan  xi.
Nilai-nilai Ajaan Al-Qur’an dalam Kehidupan Modern di ' Maksum,  1997.  Madrasah ~ Sejarah  dan
Indonesia. Yogyakarta: Tiara Wacana, hal: 131. Perkembangannya, Jakarta: Logos, hal: 113.

Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI)
58 Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan




Moh. Afiful Hair, hal : 55-64

pengkajian dan pendalaman khazanah ilmu-ilmu
keislaman dan sekaligus sebagai pusat gerakan
dakwah penyebaran agama islam kepada
masyarakat. Pada akhir abad ke-19 dan awal
abad  ke-20, para  pembaharu  islam
memperkenalkan model pendidikan islam
tradisional (pesantren) dengan model pendidikan
modern. Madrasah selain tetap memberikan
pengajaran  ilmu-ilmu  keislaman,  juga
memperkenalkan ilmu-ilmu sekuler (umum),
terutama ilmu alam dan matematika, meskipun
dalam porsi yang relatif kecil.

Pendidikan zaman Indonesia merdeka
sampai tahun 1965 banyak dipengaruhi oleh
sistem pendidikan Belanda, sebaliknya setelah
tahun 1966 dipengaruhi oleh sistem Amerika.
Sistem pendidikan Amerika menekankan bahwa
praktek pendidikan merupakan instrument dalam
proses pembangunan. Hasilnya berkembanglah
manusia-manusia yang dengan mentalitas juklak
dan juknis yang siap diperlakukan secara
seragam.

Hal itu melahirkan satu produk dari proses
pendidikan yang menyimpang yaitu munculnya
mentalitas jalan pintas dengan semangat untuk
mendapatkan hasil secepat mungkin dan tidak
menghiraukan bahwa segala sesuatu haras
melewati proses yang memerlukan waktu.
Aspek negatif lain dari jalan pintas ini adalah
dominannya  nilai  ekstrinsik  dikalangan
masyarakat termasuk generasi muda, muncul
pula problem yang tidak dapat dipisahkan dari
masalah pendidikan yaitu pendidikan cenderung
menjadi sarana stratifikasi sosial, dan sistem
persekolahan hanya mentransfer pengetahuan
yang bersifat text book.

Sementara itu, pemerintah kolonial belanda
mewarisi tradisi pendidikan modern yang
menekankan pada aspek pendidikan sains dan
keterampilan. Pada awalnya, sekolah-sekolah
yang didirikan Belanda lebih dimaksudkan
sebagai tempat pelatihan calon-calon pegawai
rendahan di dalam birokrasi lokal Belanda.
Tetapi orang yang bisa mengikuti pendidikan
Belanda sangat terbatas pada kelompok elite
priyayi, keluarga ningrat dan kaya di perkotaan.

Sedangkan kalangan miskin pedesaan hampir
tidak memperoleh kesempatan pendidikan sama
sekali.

Setelah kemerdekaan, dualisme tersebut
justru diperkuat dengan lahirnya Undang-
undang No. 4 Tahun 1950 jo. No. 12 tahun 1954
tentang dasar-dasar pendidikan dan pengajaran
di sekolah yang menjadi acuan bagi kebijakan
pendidikan di Indonesia tidak secara eksplisit
mengatur  keberadaan madrasah. Undang-
undangtersebut menegaskan dan
menglegalisasikan adanya dualisme dalam
penyelenggaraan pendidikan. Sekolah umum
yang berada di bawah pengelolaan dan
pembinaan menteri pendidikan, sedangkan
madrasah dikelola dan dikembangkan oleh
Menteri Agama.®

Dualisme pendidikan ini selanjutnya
ditegaskan di dalam ketetapan MPRS nomor
II/MPRS/1960 tanggal 3 Desember 1960 tentang
garis-garis besar pola pembangunan nasional
semesta berencana, tahap pertama tahun 1961-
1968. Dalam kaitannya dengan pendidikan,
ketetapan ini menyebutkan bahwa pendidikan
agama menjadi mata pelajaran di sekolah-
sekolah mulai dari sekolah rakyat sekolah dasar
sampai universitas-universita atau perguruan
tinggi. Dengan pengertian murid-murid berhak
tidak ikut, apabila wali murid/murid dewasa
menyatakan keberatannya.” Dalam Tap MPRS
tersebut juga dijelaskan bahwa “Madrasah
hendaknya bediri sendiri sebagai badan otonom
di bawah pengawasan Departemen Agama dan
bukan dibawah pengawasan Departemen
Pendidikan dan Kebudayaan.” Dengan Tap
MPRS ini, madrasah tetap berada di luar sistem
pendidikan nasional.

Perbedaan  naungan  institusional  di
pemerintahan tersebut selanjutnya melahirkan
perbedaan dan dualisme baik yang menyangkut

¥ Mulyanto Sumardi, 1997. Sejarah Singkat Pendidikan
Islam di Indonesia 1945-1975. Jakarta: LPIAK Balitbang
Depag.
® Tadjab, 1987. Posisi Pendidikan Islam dalam Sistem
Pendidikan Nasional, Thesis, Yogyakarta: Pasca Sarjana
TAIN Sunan Kalijaga.
Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI)
59 Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan



Moh. Afiful Hair, hal : 55-64

struktur kurikulum, penyediaan tenaga pendidik,
dan pembiayaannya. Struktur  kurikulum
madrasah hingga awal 1970-an hampir 90%
bernuansa Islam. Sedangkan sekolah umum
mengembangkan  kurikulum  yang  100%
bermuatan akademik dan pelajaran keagamaan
hanya berupa kurikulum pilihan.

Upaya pemerintah untuk mengakhiri
dikotomi ini sebenarnya sudah mulai dilakukan
pada tahun 1972. Keputusan Presiden nomor
34/1972, yang kemudian dipertegas dengan
instruksi Presiden nomor 15/1974 tentang
tangung jawab fungsional penddikan dan
latihan. Inti dari kebijakan itu adalah hanya
Kementrian Pendidikan dan Kebudayaan lah
yang memiliki tugas dan tanggung jawab atas
pembinaan pendidikan umum dan kejuruan. Hal
ini berarti lembaga pendidikan dan kejuruan
yang berada di bawah Departemen Agama dan
departemen lainnya harus diserahkan kepada
Departemen Pendidikan dan Kebudayaan.

Namun demikian, ketegangan politik antara
pemerintah Orde Baru dengan umat Islam pada
awal 1970-an mendorong kalangan islam untuk
menolak gagasan dasar Keputusan Presiden
tersebut. Tetapi penolakan tersebut melahirkan
kompromi besar yang menentukan masa depan
madrasah, yakni lahirnya Surat Keputusan
bersama (SKB) Tiga Menteri yakni Menteri
Pendidikan dan Kebudayaan, Menteri Agama,
dan Menteri Salam Negeri pada tanggal 24
maret 1975 nomor 0371 U/1975, nomor 6 Tahun
1975, dan nomor 16 Tahun 1975. SKB tersebut
memberikan dasar bagi ketetapan madrasah di
bawah Departemen Agama dan tranformasi
internal dalam kurikulum pendidikan madrasah
dengan pemasukan 30% mata pelajaran
akademik (non-agama).'’

Selanjutnya, lahirlah SKB dua menteri pada
tahun 194, yang isinya adalah revisi struktur
kurikulum nasional dan kurikulum madrasah,
yang dikenal dengan kurikulum 1984. Inti dari
perubahan kurikulum ini adalah kompetesi dasar

(basic competence) di sekolah umum dan
madrasah  diupayakan harus sama agar
memberikan kesempatan pada siswa lulusannya
melanjutkan ke jenjang yang lebih tinggi.

Integrasi madrasah ke alam sistem
pendidikan nasional semakin menemukan
bentuk dalam  Undang-undang Sistem
Pendidikan Nasional (UUSPN) nomor 2 tahun
1989."melalui ~ UUSPN  ini,  madrasah
mengalami perubahan definisi, dari sekolah
agama menjadi sekolah umum beciri khas Islam.
Perubahan definisi ini penting artinya karena
akibat perubahan ini madrasah tidak hanya
menjadi lembaga pendidikan modern, tetapi juga
mendapat legitimasi sepenuhnya sebagia bagian
dari sistem pendidikan nasional. Perubahan
definisi itu, selanjutnya juga menuntut adanya
perubahan kurikulum. Oleh karena itu, lahirlah
kurikulum 1994. Karena madrasah tidak lagi
sekolah agama, maka kurikulumnya 100% sama
dengan sekolah umum pada departemen
Pendidikan.

Semua upaya pengintegrasian madrasah ke
dalam sistem pendidikan nasional tersebut
menemukan titik puncaknya pada awal tahun
2000, setelah Presiden RI ke 4, K.H.
Abdurrahman  Wahid mengubah  struktur
kementrian  pendidikan dari  Departemen
Pendidikan dan Kebudayaan menjadi
Departemen Pendidikan Nasional. Perubahan ini
memperluas jangkauan departemen hingga
memayungi semua bentuk jenis dan keragaman
lembaga pendidikan yang ada di Indonesia.
Berdasarkan  hal  itu, presiden K.H.
Abdurrahman ~ Wahid  menggulirkan  ide
“pendidikan satu atap” sistem pendidikan
nasional dan memiliki status dan hak yang sama.
Inilah yang diharapkan akan mengakhiri
dikotomi pendidikan umum dan pendidikan
Islam. Dengan integrasinya sistem pendidikan
menjadi satu atap, apakah persoalan lama seperti
dikotomi, ambivalensi dan disintegratif berarti
sudah selesai dan tuntas? Jawabnya, ternyata

' Muhaimin, 2003. Wacana Pengembangan Pendidikan "' Muhaimin, 1992. Undang-undang Nomor 2 Tahun
Islam, Yogyakata: PSAPM Surabaya dan Pustaka Pelajar, 1989 Tentang Sistem Pendidikan Nasional dan
hl: 176. Penjelasannya. Semarang: Aneka Ilmu, hal 4.

Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI)
60 Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan



Moh. Afiful Hair, hal : 55-64

belum. Sampai saat ini, msih terjadi dikotomi,
yakni dikotomi institusi dan dikotomi keilmuan.

Dalam dikotomi institusi, Departemen
Agama masih mengurus pendidikan (madrasah)
sebagaimana masa-masa lalu. Oleh karena itu,
perlu adanya restrukturisasi institusi, yakni
seluruh madrasah yang masih dikelola oleh
Departemen Agama mulai dari tingkat pusat
smpai i daerah desrahkan kepada Departemen
Pendidikan. Tentu ini tidak mudah karena
menyakngkut sejarah, aset, politik, ideologi, dan
sebagainya. Oleh karena itu, dua departemen
tersebut perlu untuk merumuskan bentuk dan
model “pendidikan satu atap”. Sejauh ini,
implementasi pendidikan satu atap masih sulit
diwujudkan. Perlu adanya jiwa besar dari
pejabat  di  Departemen Agama  untuk
menyerahkan aset-aset pendidikannya kepada
Departemen Agama untuk menyerahkan aset-
aset pendidikannya kepada  Departemen
Pendidikan Nasional. Begitu juga harus ada
ketulusan dan komitmen dari Departemen
Pendidikan Nasional. Untuk memperlakukan
madrasah secara adil dan sejajar dengan sekolah
umum, yang lebih dahulu menjadi tanggunga
jawabnya. Apabila sikap ini terwujud, maka
tidak ada lagi kebijakan diskriminasi terhadap
madrasah dan pendidikan islam lainnya eperti
yang terjadi selama ini.

Sedangkan dikotomi keilmuan, problem
yang muncul antara pendidikan agama dan
pendidikan umum atau antara ilmu agama dan
ilmu umum telah muncul sejak lama dan sampai
sekarang masih berlangsung. Secara simbolik,
dikotomi jenis keilmuan ini masih terlihat
dengan jelas antara madrasah dan sekolah
umum. Pembagian kurikulum di madrasah
masih bermuara pada ilmu umum dan ilmu
agama, begitu juga di sekolah umum masih ada
mata pelajaran umum dan juga agama. Di
madrasah mata pelajaran agama Islam di bagi
kedalam beberapa sub mata pelajaran, yaitu al-
Qur’an — Hadts, aqidah akhlak, figh, sejarah
kebudayaan islam, dan bahasa arab, yang
masing-msing berdiri sendiri sebagai mata
pelajaran. Sedangkan disekolah umum,mata

61

pelajaran agama Islam di atas digabung manjadi
satu dan porsinya hanya dua jam perminggu.
Untuk menghapus dikotomi tersebut, perlu
adanya refomulasi kurikulum yang benar-benar
integrtif. ~ Ajaran-ajaran Islam tidak lagi
diberikan dalam bentuk mata pelajaran secara
formal seperti Qur’an, Hadits, tafsir, Figh,
sejarah  islam dan tasawuf, melainkan
diintegrasikan sepenuhnya dalam mata pelajaran
umum.

Ini memang sulit dan membutuhkan
pemikiran yang serius, namun apabila dapat
dilakukan maka dikotomi akan bisa dihilangkan,
sehingga tidak dikenal dikotomi mata pelajaran
agama dan mata pelajaran umum, baik di
madrasah maupun disekolah umum. Akibatnya,
diperlukan guru-guru yang mampu
mengintegrasikan wwasan iman dan taqwa
(IMTAQ) dengan IPTEK. Disamping itu, juga
diperlukan buku-buku teks yang bernuansa
agamis dan bermuatan pesan-pesan religius pada
setiap bidng atau mata pelajaran. Untuk upaya
ke arah itu, sebenarnya Departemen Agama
telah memulai langkah besar dengan menyusun
buku panduan guru mata pelajaran umum yang
bernuansa Islam, tetapi belum bisa
menghapus sepenuhnya ikotomi tersebut.

akan

3) Peran Pendidikan Islam

Paradigma baru pendidikan membangun
masyarakat terdidik, masyarakat yang cerdas,
maka mau tidak mau harus merubah paradigma
dan sistem pendidikan. Formalitas dan legalitas
tetap saja menjadi sesuatu yang penting, akan
tetapi perlu diingat bahwa substansi juga bukan
sesuatu yang bisa diabaikan hanya untuk
mengerjar tataran formal saja. Maka yang perlu
dilakukan sekarang bukanlah menghapus
formalitas yang telah berjalan melainkan menata
kembali sistem pendidikan yang ada dengan
paradigma baru yang baik. Dengan paradigma
baru, praktik pembelajaran akan digeser menjadi
pembelajaran yang lebih bertumpuk pada teori
kognitif dan konstruktivistik. Pembelajaran akan
berfokus pada pengembangan kemampuan
intelektual yang berlangsung secara sosial dan

Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI)
Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan



Moh. Afiful Hair, hal : 55-64

kultural, mendorong siswa membangun
pemahaman dan pengetahuan sendiri dalam
konteks sosial , dan belajar dimulai dari
pengetahuan awal dan prespektif budaya.
Pemikiran-pemikiran yang
memberikan arahan bahwa sudah selayaknya
jika dunia pendidikan diarahkan pada upaya
transformasi Dan pengembangan prinsip-prinsip
secara komprehensip dalam penyelenggaraan
pendidikan dan pembelajaran. Kepada para

positif

peserta didik perlu diberi bekal pengetahuan
serta nilai-nilai dasar sebagai suatu pandangan
hidup yang sangat berguna untuk mengarungi
kehidupan dalam masyarakat pluralis, baik dari
aspek etnisitas, kultural, maupun agam. Jika
dunia pendidikan berhasil melasanakan tugas
ini, maka pada gilirannya masyarakat Kkita
dimasa depan makin lama akan berkembang
menjadi masyarakat yang berkualitas secara
intelektual dan moral'®

Berdasarkan kajian dan pemaparan diatas,

agar umat Islam dapat berkiprah dalam
masyarakat global, maka penidikan Islam
diharapkan  tampil dengan nuansa: 1)

menampilkan Islam yang lebih ramah dan sejuk,
sekaligus menjadi pelipur lara bagi kegerahan
hidup modern.  Tawaran ini
mengharuskan umat Islam menghayati nilai-nilai

manusia

universal yang diajarkan Islam dan teologi
inklusif yang diperankan oleh Nabi Muhammad
SAW. Disamping itu, tawaran ini
menghapus kehampaan spiritual dan kekosongan
batin manusia modern sebagai gaya hidup
fira’unis akibat hiruk pikuk kehidupan global
yang  hedonistikl dan  materialistik.  2)
manampilkan Islam dan toleran terhadap seluruh
agama apapun, secbab Islam adalah agama
rahmatan [li al-alamin, mendatangkan kebaikan
dan kedamaian untuk semua. Tidak hanya itu,
sikap toleran harus ditampilkan oleh seorang
muslim dengan tidak terlalu bersifat fanatik

akan

ataupun radikal dalam memahaminya. Dengan
demikian, akan lahir suatu pendidikan islam
yang dinamis, ramah, serta di akui oleh kalangan

"> Hasnah, 2012, “Paradigma Pendidikan Masa Depan”
Publikasi, Vol 11, No. 2. (September, 2012). 133

62

non muslim, lebih-lebih di era globalisasi seperti
sekarang ini.

Dengan sikap ini, Islam mengakui tentang
pluralisme, baik dalam keragaman pendapat,
pemahaman, ideologi, etnis maupun agama. 3)
menampilkan visi Islam yang dinamis, kreatif
dan inovatif, sehingga bisa membebaskan umat
Islam dari belenggu-belenggu dan penjara taqlid,
status quo, menyukai kemapanan dan alergi
terhadap pembaharuan, harus ditinggalkan. Ini
disebabkan sikap-sikap tersbut menyebabkan
kratifitas dan dinamisnya sebagai
menjadi hilang sehingga tidak dapat melaihrkan
baru dalam sistem

manusia
inovasi-inovasi suatu
pendidikan islam 4) menampilkan Islam yang
mampu mengembangkan etos kerja, etos politik
, etos ekonomi, etos ilmu pengetahuan, dan etos
pembangunan. Hal ini karena sepanjang sejarah,
kelima etos itulah yang dapat mendatangkan
kejayaan islam. 5) menampilkan
revivalitas Islam, dalam bentuk intensifikasi
keislaman lebih berorientasi ke dalam (inward
oriented), yakni membangun kesalehan intrinsik

umat

dan esoteris, daripada intensifikasi keluar
(outward oriented) yeng bersifat ekstrinsik dan
eksoteris, yakni kesalehan formalitas. Orientasi
pemahaman intrinsik dan esoteris ini menjadi
penting, karena kahir-akhir ini  banyak
bermunculan pemahaman yang lebih
mementingkan simbol dan bentuk luar. Daripada
substansi ajaran Islam itu sendiri. Pemahaman
seperti ini akan mencegah lahirnya bentuk-
bentuk fundamentalisme dan radikalisme agama
yang justru menimbulkan citra negatif bagi
Islam dan umat Islam.

Tidak hanya itu, dari penjelasan di atas
terdapat empat pelajaran yang dapat dipetik dari
pendidikan  Islam, yaitu: pertama, dapat
membentuk seorang mukmin yang berkualitas
baik jasmani maupun rohani. kedua, dapat
membentuk seorang mukmin berkualitas, yakni
seorang yang mampu bermujahadah atau
mengendalikan hawa nafsu untuk taat dan
berbuat manfaat baik untuk dirinya maupun
orang lain. Ketiga, dapat membentuk mukmin
berkualitas imannya dengan menggabungkan

Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI)
Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan



Moh. Afiful Hair, hal : 55-64

usaha lahir dan batin serta berusaha keras dalam
menolong atau memohon pertolongan kepada
Allah. Keempat, dapat membentuk mukmin
berkualitas yaitu ketika tertimpa suatu musibah
dapat berusaha antara mengobati dan berserah
diri kepada takdir tuhan tanpa penyesalan

C. KESIMPULAN

Dari serangkaian analitis di atas, dapat ditarik
simpulan bahwa konstruks pemikiran pendidikan
Islam berwawasan masa depan perlu diarahkan pada
usaha peningkatan untuk menjawab problem
kehidupan kontempoer, dan tetap berpegang teguh
pada nilai-nilai ajaran al-Qur’an dan sunnah.
Kepekaan menangkap perkembangan terkini
menjadikan pendidikan Islam responsif terhadap
kemajuan, sementara dengan tetap berpegang teguh
pada kedua sumber otentik Islam tersebut, maka
pendidikan Islam akan mempunyai ruh dan kekuatan
moral menghadapi setiap perubahan yang
ditimbulkan oleh arus globalisasi.

Nilai-nilai dan kandungan moral al-Qur’an
dan sunnah harus dapat ditransformasikan kepada
anak didik dalam menghadapi kehidupan modern
masyarakat. Setiap persoalan kemodernan harus
ipecahkan dengan bingkai dan spiritual al-Qur’an
dan sunnah. Inilah peran strategis pendidikan Islam.
Strategisnya tidak saja teletak pada kemmpuan
dalam merespon perubahan global, tetapi yang lebih
penting adalah kemampuan membingkai setiap
perubahan dalam bingkai moral al-Qur’an dan
Sunah, sekaligus mentransformasikan niai-nilai
tersebut dalam kehidupan anak didik. Dengan
demikian, out-put penidikan Islam akan peka
terhadap perubahan kalau bisa  justru
memeloporinya) dengan tetap berpegang teguh pada
nilai-nilai ajaran agamanya.

Memasuki era disrupsi ini, pendidikan Islam
dituntut untuk lebih peka terhadap gejala-gejala
perubahan sosial masyarakat. Pendidikan Islam
harus mau mendisrupsi diri jika ingin memperkuat
cksistensinya. Bersikukuh dengan cara dan sistem
lama serta menutup diri dari perkembangan dunia,
akan semakin membuat pendidikan Islam kian
terpuruk dan usang (absolut). Maka dari itu, terdapat

tiga hal yang harus diupayakan oleh pendidikan
Islam, yaitu mengubah mindset lama yang
terkungkung aturan birokratis, menjadi mindset
disruptif yang mengedepankan cara-cara yang
kooperatif. Pendidikan Islam juga harus melakukan
self-driving agar mampu melakukan inovasi-inovasi
sesuai dengan tuntutan zaman. Tidak hanya itu,
pendidikan Islam juga harus melakukan reshape or
crate terhadap segenap aspek di dalamnya agar
selalu kontekstual tehadap perubahan zaman.

DAFTAR PUSTAKA

Harahap, Syahrin. 1997. Islam  Dinamis:
Menegakkan Nilai-nilai Ajaan Al-Qur’an
dalam Kehidupan Modern di Indonesia.

Yogyakarta: Tiara Wacana.

Harahap, Syahrin. 1998. Perguruan Tinggi Islam di
Era  Globalisasi, Yogyakarta:
Wacana & TAIN S.

Tiara

Hasnah. 2012. “Paradigma Pendidikan Masa Depan”
Publika., Vol 11, No. 2.

Maksum.  1997.  Madrasah  Sejarah

Perkembangannya. Jakarta: Logos.

dan

Muhaimin. ~ 2003.
Pendidikan Islam. Yogyakata:
Surabaya dan Pustaka Pelajar.

Pengembangan
PSAPM

Wacana

Muhaimin. 1992. Undang-undang Nomor 2 Tahun
1989 Tentang Sistem Pendidikan Nasional
dan Penjelasannya. Semarang: Aneka

Ilmu.

Priatmoko, Sigit. 2018. “Memperkuat Eksistensi
Pendidikan Islam di Era 4.0” TA'LIM. Vol. 1,
No. 2. Juli, 2018.

Rahmawati, Fitri. 2018. “Kecenderungan Pergeseran
Pendidikan Agama Islam di Indonesia Pada Era
Disrupsi” Tadris. Vol 13. No. 2. Desember,
2018.

Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI)
Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan



Moh. Afiful Hair, hal : 55-64

Silfiyasari, Mita dan Ashif Az Zhafi. 2020. “Peran
Pesantren dalam Pendidikan Karakter di
Era  Globalisasi”  Pendidikan  Islam
Indonesia. Vol. 5. No. 1.

Sumardi, Mulyanto. 1997. Sejarah  Singkat
Pendidikan Islam di Indonesia 1945-1975.
Jakarta: LPIAK Balitbang Depag.

Tadjab. 1987. Posisi Pendidikan Islam dalam Sistem
Pendidikan Nasional, Thesis, Yogyakarta:
Pasca Sarjana IAIN Sunan Kalijaga.

Zamroni, 2000. Paradigma Pendidikan Masa
Depan. Yogyakarta: BIGRAF publishing.

64

Pendidikan Agama Islam, Fakultas Agama Islam (FAI)
Universitas Islam Madura (UIM) Pamekasan



